

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

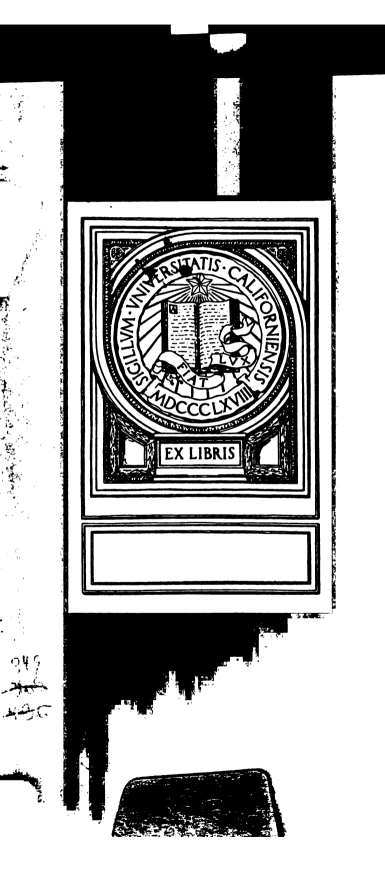
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

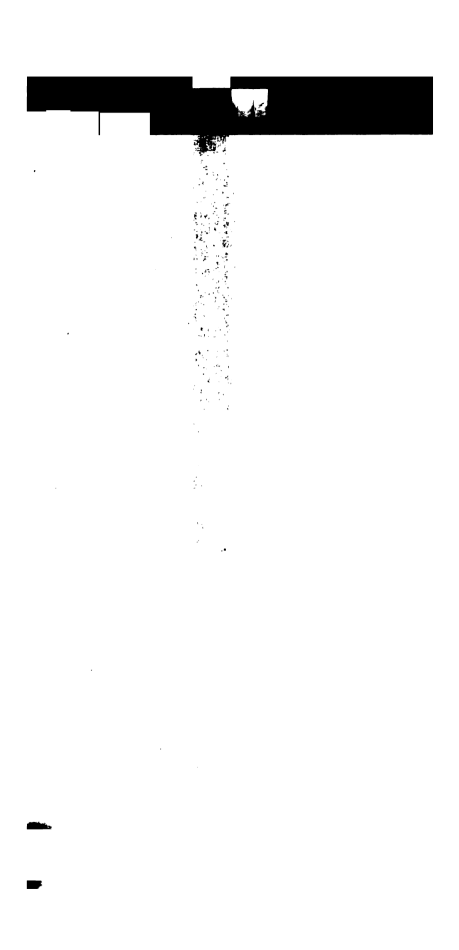
#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









.

Geschichte

der neuern Philosophie.

,

•

.

•

.

•



# Descartes

und

seine Schule.

Von

Runo Fischer.

Erster Theil.

Allgemeine Ginleitung.

Descartes' Leben, Schriften und Lehre.

Dritte nen Bearbeitete Auflage.

München.

Berlagsbuchhandlung von Fr. Baffermann. 1878.

# Geschichte

neuern Philosophie

nod

Auno Fischer.

Erster Band.

Erfter Theil.

Dritte nen bearbeitete Auflage.

TVZXSITT

Minchen.

Berlagsbuchhandlung von Fr. Baffermann. 1878.



5 72 7 7 7

Alle Rechte vorbehalten.

2113;

#### Norwort.

Der erfte Band bes vorliegenden Werts, ber feit langerer Ze im Buchhandel gefehlt hat, erscheint bier in britter Auflage ur in einer neuen Bearbeitung, die ich erft im Laufe dieses Jahr auszuführen vermochte. Als ich biefen Band zum zweiten male herau aab, war meine Geschichte ber neuern Philosophie bis zu Rant g bieben; seitdem find Sichte und feine Borganger, Schelling und fei Beitalter hinzugekommen. Begel und feine Schule, die Gegner de felben und der Entwicklungsgang der Philosophie in der nachbegelsche Zeit bis auf die heutigen Tage find das Thema, das mir noch übr bleibt. Bei der ungemeinen Schwierigkeit der Objecte, habe ich d Darftellung, um die belehrende Wirkung der Deutlichkeit zu erreiche fo ausführlich behandeln muffen, daß fich der Umfang und Aufwar bes Werks über bas beabsichtigte Mag vergrößert hat. kann die Schwierigkeiten auch ber eigenen Arbeit erft fcagen, wen man fie erfahren und zu überwinden gefucht. Trifft ce fich bann gut, daß man ben muhevollen Weg jum zweiten male machen bar fo wird man, wie es bei großen und beschwerlichen Reisen der Fa ift, die Kraft gewonnen haben, leichter und schneller fortzukomme Die Rurze ohne jeden Eintrag der Deutlichkeit ift eine Frucht, d man nur von der ausführlichsten Arbeit und Darstellung erntet.

Der äußere Umfang des Werks soll in der neuen Auflage dur die gedrängtere Form vermindert werden; ich suche meinerseits dies wohlbegründeten Absicht der Verlagshandlung entgegenzukommen, i

bem ich jebe Art ber Rurzung, bei welcher die Deutlichkeit eber gehoben als beeinträchtigt wird, anstrebe. Bei meiner Darstellungs= weise kann ich die Rurze nicht durch Streichungen, sondern nur durch eine entsprechende Einwirtung auf alle ineinander gefügten Theile des ftyliftischen Gebäudes erreichen. Darin liegt ein Grund und ein wefentlicher Theil diefer neuen Bearbeitung; der andere liegt in der Bermehrung des Inhalts, die theils in Betreff der Ginleitung, nament= lich in ben Abschnitten über bas Zeitalter ber Renaiffance und Reformation, wünschenswerth ichien, theils durch die Rücksichtnahme auf einige Ergebniffe neuerer Forschungen über Descartes gefordert wurde. Im lebrigen find Standpunkt und Ginrichtung bes Werks unver-Es ift unnöthig, in der Borrede zu wiederholen, mas in bem Buche felbft begründet und gerechtfertigt wird. Wenn ein fo umfangreiches und teineswegs leicht jugangliches Wert jum britten male erscheint, so barf ich barin wohl mit einiger Genugthuung die Brobe finden, daß es den Zeitgenoffen jur Belehrung gereicht hat.

Beibelberg, 23. October 1878.

Anno Sifder.

## Inhaltsverzeichniß.

## Ginleitung

## jur Gefcichte der neuern Philosophie.

Erftes Capitel.

| Sefchichte der Philosophie                            | als    | W              | iffe | nfo | haft       | : .  |      |     |     |    |            |    | Seite<br>3 |
|-------------------------------------------------------|--------|----------------|------|-----|------------|------|------|-----|-----|----|------------|----|------------|
| ļ                                                     | Bwe    | ites           | C    | api | itel.      |      |      |     |     |    |            |    |            |
| Der Entwicklungsgang ber                              | gri    | edji           | (d)  | n   | <b>Phi</b> | lofi | phi  | ie  |     |    |            |    | 15         |
| Das Weltproblem .                                     |        |                |      |     |            |      |      | ٠.  |     |    |            |    | 17         |
| Das Erfenntnißproblem                                 |        |                |      |     |            |      |      |     |     |    |            |    | 21         |
| Das Freiheitsproblem                                  |        |                |      |     |            |      |      |     |     |    |            |    | 25         |
| Das Religionsproblem                                  |        |                |      | •   |            |      | ٠    |     | •   |    | •          |    | <b>2</b> 8 |
| ;                                                     | Dri    | ltes           | C    | ıpi | itel.      |      |      |     |     |    |            |    |            |
| Chriftenthum und Rirche                               |        |                |      |     |            |      |      |     |     |    |            |    | 38         |
| Das Urchriftenthum .                                  |        |                |      |     |            |      |      |     |     |    |            |    | 38         |
| Die Kirche                                            |        |                |      |     |            |      |      |     |     |    |            |    | 40         |
| Die Kirchenlehre                                      |        |                |      |     |            |      |      |     |     |    |            |    | 43         |
| 1. Die Probleme .                                     |        |                |      |     |            | Ċ    |      |     |     |    | -          |    | 43         |
| 2. Der Augustinismus                                  |        |                |      |     |            |      |      |     |     |    |            |    | 46         |
| Die Bergötterung ber Kir                              |        |                |      |     |            |      |      |     |     |    |            |    | 50         |
| 1                                                     | Vier   | tes            | C    | ıpi | tel.       |      |      |     |     |    |            |    |            |
| Der Entwicklungsgang der                              | mit    | tela           | ılte | rli | cheu       | 95   | bilo | fop | bie |    |            |    | 51         |
| Aufgabe                                               |        |                |      |     |            |      | -    |     | •   |    |            |    | 51         |
| Das firchliche Weltalter                              |        |                |      |     |            |      |      |     |     |    |            |    | 53         |
| Die Begründung der Sch                                |        |                | •    | •   | ·          | •    | •    | •   | •   | Ţ. | -          | Ĭ. | 58         |
| 1. Erigena                                            |        |                | •    | •   | •          | •    | •    | •   | •   | •  | <i>.</i> • | •  | 58         |
| 2. Anselm                                             |        |                |      |     |            |      | ٠    | •   | •   | •  | •          | •  | 60         |
| •                                                     |        |                |      |     | •          | •    | •    | •   | •   | •  | •          | •  | 61         |
| Der Entwicklungsgang be<br>1. <i>Realismus unb No</i> |        |                |      |     | •          | •    | •    | •   | •   | ٠  | •          | •  | -          |
| 1. Meatibulus UND HO                                  | uttill | u <b>191</b> 1 | шь   | •   | •          | •    | •    | •   | •   | •  | •          |    | . <i>6</i> |

|      | 0.00                                                     |          |   | Seite |
|------|----------------------------------------------------------|----------|---|-------|
|      | 2. Der platonische und aristotelische Realismus .        |          | • | . 64  |
|      | 3. Summen und Systeme                                    |          |   | . 67  |
|      | 4. Thomas und Scotus                                     |          |   | . 68  |
|      | 4. Thomas und Scotus                                     |          | • | . 70  |
|      | Fünftes Capitel.                                         |          |   |       |
| Das  | Beitalter der Renaiffance                                |          |   | . 72  |
|      | Der Humanismus                                           | •        | • | . 72  |
|      | Italienische Renaissance                                 |          | • | . 75  |
|      | Entwicklungsgang ber Renaissance                         | •        | • | . 77  |
| ,    | 1. Die neulateinische Renaissance                        | •        | • | . 78  |
|      | 2. Die aristotelische Renaissance                        |          | • | . 70  |
|      | 2. Die urtipotettiuje vienutiflunce                      | •        | • |       |
|      | 3. Die politische Renaissance                            | • •      | • | . 82  |
|      | 4. Der italienische Neuplatonismus und die Theosophie    |          | • | . 86  |
|      | 5. Magie und Mystif                                      |          | • | . 91  |
|      | 6. Die italienische Naturphilosophie                     | • •      | • | . 96  |
|      | 7. Die Stepfis als Folge ber Renaissance                 |          | • | . 105 |
|      | Sechstes Capitel.                                        |          |   |       |
| Das  | Beitalter der Reformation                                |          |   | . 109 |
|      | Ol my                                                    |          |   | . 110 |
|      | 1. Der historische Gesichtstreis                         |          |   | . 110 |
|      |                                                          |          |   |       |
|      |                                                          |          |   |       |
|      | 4. Grfindungen                                           |          | • |       |
|      | Conflict zwischen Kirche und Wissenschaft. Der Process & | olilei'a | • |       |
|      | Die religiöse Petermation                                | utitet 2 | • | 199   |
|      | Die religiöse Reformation                                |          | • | 100   |
|      | 1. Det spiritefunitsmins                                 |          | • | . 122 |
|      | 2. Die Gegenreformation und ber Jesuitismus              |          | • | . 100 |
|      | 3. Der Jansenismus                                       | •        | • | . 137 |
|      | Siebentes Capitel.                                       |          |   |       |
| Der  | Entwicklungsgang der neuen Philosophie                   |          |   | . 141 |
|      |                                                          |          |   |       |
|      | Erftes Buch.                                             |          |   |       |
|      |                                                          |          |   |       |
|      | Descartes' Leben und Schriften                           | •        |   |       |
|      | Erstes Capitel.                                          |          |   |       |
| Desc | artes' Personlichkeit und erste Lebensperiode            |          |   | . 147 |
| -    |                                                          |          |   |       |
|      | Lebenstypus                                              |          |   | . 150 |

|                           | Bweites C       | Capitel. |      |      |      |      |      | Seite |
|---------------------------|-----------------|----------|------|------|------|------|------|-------|
| Aweite Lebensperio        | ne (1819_       | 1899)    | Die  | m    | anhe | riak | re.  |       |
| A. Beltleben und Rriegs   |                 |          |      |      |      |      | ,    | . 157 |
| Eintritt in die Welt .    |                 |          |      | •    | •    | •    | •    | . 157 |
| Die Kriegsbienste in Ho   | <br>Uand (1617– | _19)     | : :  | •    |      |      |      | . 159 |
| Die Kriegsjahre in Deu    |                 |          |      |      |      |      |      | . 162 |
| 1. Die Feldzüge .         |                 |          |      |      |      | •    |      | . 162 |
| 2. Ginfamkeit in Reu      |                 |          |      |      |      |      |      | . 165 |
| 3. Die Epoche bes T       |                 |          |      |      | •    | •    | •    | . 171 |
|                           | Drittes C       | Capitel. |      |      |      |      |      |       |
|                           | .,              |          |      |      |      |      |      | 454   |
| (1621–28)                 | • • •           | • •      | • •  | •    | •    | ٠    | •    | . 174 |
|                           | Viertes C       | apitel.  |      |      |      |      |      |       |
| Dritte Lebensperiode      | (1629-1         | 650).    | Die  | Beit | der  | W    | erfe | ·.    |
| A. Aufenthalt in den Diel |                 |          |      |      |      |      |      | . 180 |
| "Die hollanbische Ginfiel |                 |          |      |      |      |      |      | . 180 |
| Geistiges Leben in ben !  |                 |          |      |      | ٠.   |      |      | . 187 |
| 1. Bilbungszustänbe       |                 |          |      |      |      |      |      | . 187 |
| 2. A. W. von Schüri       |                 |          |      |      |      |      |      | . 188 |
| 3. Die Pfalzgräfin (      | Flisabeth .     |          |      | •    | •    | •    | •    | . 190 |
|                           | Sünftes (       | Capitel. |      |      |      |      |      |       |
| B. Ausbildung und Beröff  | entlichung      | der W    | erfe |      |      |      |      | . 196 |
| Das tosmologische Werk    |                 |          |      |      |      |      |      | . 196 |
| 1. Anordnung und L        |                 |          |      |      |      |      |      | . 196 |
| 2. Ausführung und         | Hemmung         |          |      |      |      |      |      | . 201 |
| Die philosophischen Werl  | te              |          |      |      |      |      | •    | . 207 |
| 1. Motive zur Herau       |                 |          |      |      |      |      |      | . 207 |
| 2. Die methodologisch     |                 |          |      |      |      |      | •    | . 212 |
| 3. Die metaphysischer     | 1 Werke .       | • • •    |      | •    | •    | •    | •    | . 213 |
| S                         | dechstes Ca     | pitel.   |      |      |      |      |      |       |
| C. Anfänge ber Schule. 9  | Anhänaer 1      | und Ge   | aner |      |      |      |      | . 220 |
|                           |                 |          |      |      |      |      |      | . 220 |
| 1. Reneri und Regiu       |                 |          |      |      |      |      |      | . 220 |
| 2. Gisbertus Boetiu       |                 |          |      |      |      |      |      | . 222 |
| 3. Die Berurtheilung      |                 |          |      |      |      |      |      | . 223 |
| 4. Streit zwischen D      |                 |          |      |      |      |      |      | . 226 |
|                           |                 |          | -    | -    |      |      |      |       |



#### XII

| 5. Ausgang bes Utrecht=Gröninger<br>Angriffe in Lepben | · Gt | reit | eß   |    |   |   |     |    | • | 231<br>233 |
|--------------------------------------------------------|------|------|------|----|---|---|-----|----|---|------------|
|                                                        | •    | •    | •    | •  | • | · | •   | •  | · |            |
| Biebentes C                                            | api  | itel | •    |    |   |   |     |    |   |            |
| Leste Jahre und Werke in Solland .                     |      |      |      |    |   |   |     |    |   | 236        |
| Neue Plane und Freunde                                 |      |      |      |    |   |   |     |    |   | 236        |
| 1. Reisen nach Frankreich                              |      |      |      |    |   |   |     |    |   | 236        |
| 2. Clerfelier und Chanut                               |      |      |      |    |   |   |     |    |   | 238        |
| 2. Clerfelier und Chanut 3. Letter Aufenthalt in Baris |      |      |      |    |   |   |     |    |   | 241        |
| Gin neuer Gegner. Die letten Arbeite                   | en   |      |      |    |   |   |     |    |   | 245        |
| 1. Regius' Abfall                                      |      |      |      |    |   |   |     |    |   | 245        |
| 2. Die letten Werke                                    |      |      |      |    |   |   |     |    | • | 247        |
| 244                                                    |      | . 1  |      |    |   |   |     |    |   |            |
| Adites Ca                                              | ptt  | el.  |      |    |   |   |     |    |   |            |
| Descartes' Lebensende in Stockholm .                   |      |      |      |    |   |   |     |    |   | 249        |
| Einladung ber Königin                                  |      |      |      |    |   |   |     |    |   | 249        |
| 1. Christine von Schweden                              |      |      |      |    |   |   |     | ٠. |   | 249        |
| 2. Philosophische Briefe                               |      |      |      |    |   |   |     |    |   | 250        |
| 3. Einladung und Reise nach Sto                        | đhol | m    |      |    |   |   |     |    |   | 256        |
| Descartes in Stockholm<br>1. Aufenthalt und Stellung   |      |      |      |    |   |   |     |    |   | 259        |
| 1. Aufenthalt und Stellung                             |      |      |      | ٠. |   |   | ٠   |    |   | 259        |
| 2. Krankheit und Tod                                   | •    | •    |      |    |   |   |     |    |   | 261        |
| Henntes C                                              | ani  | la1  |      |    | • |   |     |    |   |            |
|                                                        | •    |      |      |    |   |   |     |    |   |            |
| Sefammtüberficht der Werke und Sch                     |      |      |      |    | • | • | •   | •  | • | 263        |
| Die von Descartes felbst herausgegebe                  |      |      |      |    |   | • | •   | •  | ٠ | 263        |
| 1. Philosophische                                      |      |      |      |    |   | • | •   | •  | • | 263        |
| 2. Polemische                                          |      |      |      |    |   | • | •   | •  | • | 264        |
| Der Nachlaß und die opera postuma                      |      |      | •    |    | • | • | •   | •  |   | 264        |
| 1. Schriften in fremdem Besitz                         |      |      |      |    |   | • | •   |    | • |            |
| 2. Berlorene Schriften                                 |      |      |      |    |   | • | • . | •  | • | 265        |
| 3. Die von Clerfelier herausgegebe                     | nen  | W    | erfe |    | • |   |     |    | • | 266        |
| 4. Sammlung nachgelassener Werk                        |      |      |      |    |   |   | •   | •  |   | 267        |
| Ausgabe, sämmtlicher Werke                             |      |      |      |    |   |   |     |    |   | 267        |
| 1. Collectiv=Ausgaben                                  | •    |      |      |    |   |   | •   | ٠  |   | 267        |
| 2. Ordnung der Briefe                                  | •    |      |      |    |   |   |     |    |   | 269        |
| 3. Supplemente                                         |      |      |      |    |   |   |     |    |   | 269        |

## Zweites Buch.

## Descartes' Lehre.

### Erftes Capitel.

|     | Ctitta Ci                                                                                                                    | thitti | •      |                |      |            |     |             |             |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|--------|----------------|------|------------|-----|-------------|-------------|
| Die | neue Methode der Philosophie.                                                                                                | Der    | Mea    | 211111         | ©11  | ftem       |     |             | Seite 273   |
|     | Quellen der Methodenlehre                                                                                                    |        |        |                |      |            |     |             | 273         |
|     |                                                                                                                              |        |        |                |      |            |     |             | 273         |
|     | 2. Die methodologischen Bostuma.                                                                                             |        |        |                |      |            |     |             | 274         |
|     |                                                                                                                              |        |        |                |      |            |     |             | 276         |
|     | Die Frrwege der Erkenntniß 1. Mangel des Wissens                                                                             |        | •      |                | •    | ·          | •   |             | 276         |
|     | 2. Mangel ber Methobe                                                                                                        |        | ·      |                | ·    | ·          | •   |             |             |
|     | Der Weg zur Wahrheit                                                                                                         |        |        |                |      |            |     |             | 279         |
|     | 1. Die Aufgabe des Wissens .                                                                                                 |        |        |                |      |            | •   |             | 279         |
|     | 2. Die Wethode der mahren Dedu                                                                                               | ıction | •      |                |      |            |     | •           | 280         |
|     | 3. Universalmathematik. Analytisc                                                                                            | he Ge  | ometri | e .            |      |            |     | •           | 282         |
|     | <ol> <li>Die Wethobe ber wahren Debt</li> <li>Universalmathematif. Analytisc</li> <li>Enumeration ober Induction.</li> </ol> | Rutu   | ition  |                |      |            |     |             | 286         |
|     |                                                                                                                              |        |        |                |      | •          | •   | •           |             |
|     | D                                                                                                                            |        |        |                |      |            |     |             |             |
|     | Bweites C                                                                                                                    | aptre  | l.     |                |      |            |     |             |             |
| Der | Anfang der Philosophie: Der n                                                                                                | tetho  | dische | Rine           | ifel | _          |     |             | 289         |
|     | Entstehung und Umfang bes Zweifels                                                                                           | 3      |        |                | .,   | •          |     |             | 289         |
|     | 1. Ueberlieferung der Schule .                                                                                               |        | ·      |                | •    | •          |     |             | 289         |
|     | 2. Die menschliche Selbstäuschung                                                                                            |        | ·      |                | ·    | Ĭ          | •   | ·           | 290         |
|     | 2. Die menschliche Selbstäuschung<br>Der methobische und grundsähliche Zu                                                    | peifel | •      |                | ·    | •          | •   | •           | 294         |
|     | See medicontain and Seeme inferritor On                                                                                      |        | •      | • •            | •    | •          | •   | •           |             |
|     | Drittes C                                                                                                                    | anital | 1      |                |      |            |     |             |             |
|     | Attitie Co                                                                                                                   | upitti | ١.     |                |      |            |     |             |             |
| Das | Princip der Philosophie und da                                                                                               | 8 Er   | tennt  | ni <b>sp</b> r | oble | :m:        |     |             | 297         |
|     | Das Princip ber Gewißheit                                                                                                    |        | •      |                | •    | •          |     |             | 297         |
|     | 1. Das eigene benkenbe Sein .                                                                                                |        | •      |                |      |            |     |             | 297         |
|     | 2. Die Regel ber Gewißheit. Der                                                                                              |        |        |                |      |            | :t  |             | 299         |
|     | Das Ertenntnifproblem                                                                                                        |        |        |                |      | •          |     |             | 301         |
|     | Das Erkenntnißproblem                                                                                                        | außer  | uns    |                |      |            |     |             | <b>3</b> 01 |
|     | 2. Das Princip ber Causalität                                                                                                |        | •      |                |      | •          |     |             | 302         |
|     | · · ·                                                                                                                        |        |        |                | 1    |            |     |             |             |
|     | Viertes Co                                                                                                                   | rvitel |        |                |      |            |     |             |             |
|     |                                                                                                                              | •      |        |                |      |            |     |             |             |
| Das | Dasein Gottes. Die menschliche                                                                                               | Gelb   | stgew  | ißheit         | un   | <b>6</b> 0 | tte | <b>\$</b> = |             |
|     | gewißheit                                                                                                                    |        | •      |                | •    | •          | •   | •           | 305         |
|     | Beweise vom Dafein Gottes                                                                                                    |        | •      |                |      |            | •   | -           | 305         |
|     | 1. Urfache ber Gottesibee                                                                                                    |        |        |                |      |            |     |             | <i>306</i>  |
|     | 2. Die Gottesibee als angeborene                                                                                             | Idee   | •      |                |      |            |     |             | . 307       |
|     |                                                                                                                              |        |        |                |      |            |     |             |             |



XIV

| 9 Manual Santings and Arab                               | !            | ٠      | . 45           | (            |        | OY    |       |       | Seite       |
|----------------------------------------------------------|--------------|--------|----------------|--------------|--------|-------|-------|-------|-------------|
| 3. Beweisgründe ontologi                                 |              |        |                |              |        |       |       |       | 307         |
| 4. Der anthropologische A                                | Semeis (     | สเจ (  | orun.          | otage        | Des    | ontol | ogijo |       |             |
| Selbstgewißheit und Gottesgi<br>1. Die Gewißheit ber eig | emignett     |        | • .            |              | . •    | ٠     | •     |       | 312         |
|                                                          |              |        |                |              |        |       |       |       | 312         |
| 2. Die Ibee des Vollkom                                  |              |        |                |              |        |       |       |       |             |
| 3. Die Ursprünglichkeit, I                               | tealitat     | und    | way            | rhaft        | igteit | @DI:  | teø   |       | 315         |
| <b>£</b> ii:                                             | nftes (      | Capi   | tel.           |              |        |       |       |       |             |
| Der Ursprung des Jrrthums.                               | Nerii        | anb    | nng            | M.           | Пe.    | Die   | me    | ních: | ı           |
|                                                          |              |        |                |              |        | •     |       |       | 317         |
| Der Jrrthum als Willensich                               | uľb.         |        |                |              |        |       |       |       | 317         |
| 1. Die Thatsache bes Iri                                 |              |        |                |              |        |       |       |       | 317         |
| 2. Wille und Verstand                                    | • •          |        |                |              | •      |       |       |       | 319         |
| 3. Der verschulbete Unver                                |              |        |                |              |        |       |       |       | 320         |
| Der Wille zur Wahrheit .                                 |              |        |                |              |        |       |       |       | 320         |
| 1. Berhütung bes Jrrthu                                  |              |        |                |              |        |       |       |       | 320         |
| 2. Die niedere und höhere                                | e Willer     | ıøfrei | heit .         |              |        |       |       |       | 322         |
| 3. Die Freiheit vom Irr                                  |              |        |                |              |        |       |       |       | 323         |
| σ ,                                                      | •            |        |                |              |        |       |       |       |             |
| Sei                                                      | chftes (     | Capi   | tel.           |              |        | •     |       |       |             |
| Segensat zwischen Seift und                              | <b>G</b> örn | ør.    | 11 e           | bera         | ana    | 111P  | M c   | itur: |             |
| philosophie                                              |              |        |                |              |        | 3     |       |       | 324         |
| Substantialität der Dinge                                |              | •      | •              | •            | •      | •     | •     | •     | 324         |
| 1. Das Dasein ber Körpe                                  |              |        |                |              | ·      |       |       |       | 324         |
| 2. Die Substanzen. Gott                                  |              |        |                |              |        |       |       |       | 327         |
| 3. Attribut und Modi                                     |              |        |                |              | •      |       |       |       | 328         |
| Die Attribute ber Dinge .                                | • • •        |        |                |              |        |       |       |       | 329         |
| 1. Die falschen Attribute                                |              |        |                |              |        |       |       |       | 329         |
| 2. Die Hauptquelle und !                                 |              |        |                |              | jüme   | r.    |       |       | 331         |
|                                                          |              |        |                |              |        |       |       |       |             |
| Sieb                                                     | entes        | Cap    | itel.          |              |        |       |       |       |             |
| Maturphilosophie. A. Das n                               |              |        |                |              | ıcip   | der   | Ma    | ıtur= |             |
|                                                          |              |        |                | •            | ٠      | •     |       |       | 334         |
| Die Ausdehnung als Attribu                               |              |        |                |              |        | •     | •     |       | 334         |
| 1. Der Körper als Gegen                                  | ıstand de    | es D   | en <b>f</b> en | ı <b>ö</b> . |        |       | •     |       | 334         |
| 2. Der Körper als Raum                                   | größe        | •      |                |              | •      | •     | •     |       | 336         |
| Die Körperwelt                                           |              | •      |                |              | •      | •     | •     |       | <b>33</b> 8 |
| 21.4                                                     | htes C       | anit   | ام             |              |        |       |       |       |             |
|                                                          | •            | •      |                |              | _      |       | _     |       |             |
| Naturphilosophie. B. Das 11                              |              |        | 931            | cinci        | p b    | er T  | Zatı  | irer= | 900         |
| flärung                                                  |              | •      | • •            | •            | ٠      | •     | •     |       | 339         |

|                                                                | X    | V          |
|----------------------------------------------------------------|------|------------|
|                                                                | Sei  | ite        |
| Die Bewegung als Grundphänomen der Körperwelt                  | . 38 |            |
| 1. Die Bewegung als Modus der Ausdehnung                       | . 38 | 39         |
| 2. Die Bewegung als Ortsveränberung                            | . 34 | Ю          |
| Die Ursachen der Bewegung                                      | . 34 | 13         |
| 1. Die erste Ursache und die Größe der Bewegung                | . 34 | 13         |
| 2. Die zweiten Urfachen ber Bewegung ober bie Naturgesetze .   | . 34 | 14         |
| Sybromechanif. Feste und fluffige Körper                       | . 34 | 19         |
| 1. Unterschied beiber                                          |      |            |
| 2. Der feste Körper im flüsfigen                               | . 3  |            |
| 3. himmel und Erbe. Blanetenbewegung. Spothese ber Wirbel      | . 3  | 50         |
| 4. Die Leere und der Luftbruck                                 | . 3  | <b>57</b>  |
|                                                                |      | •          |
|                                                                |      |            |
| Nenntes Capitel.                                               |      |            |
|                                                                |      |            |
| Berbindung zwischen Seele und Körper. Die Leidenschaften de    | *    |            |
| Seele. Das natürliche und fittliche Menschenleben              |      | 59         |
| Das anthropologische Mrahlem                                   | . 9  | 59         |
| Das anthropologische Problem                                   | , 0  | 59         |
| 2. Der Cardinalpunkt bes Problems                              | . 30 |            |
| 3. Die Leidenschaften als Grundphanomen ber menschlichen Seele |      |            |
| Berbindung zwischen Seele und Körper                           |      |            |
|                                                                |      | 65<br>c=   |
| 1. Der Mechanismus des Lebens                                  | . 30 |            |
| 2. Das Seelenorgan                                             | . 3  |            |
| 3. Wille und Leibenschaften                                    | . 3  |            |
| Die Arten ber Leibenschaft                                     | . 3  |            |
| 1. Die Grundformen                                             | . 3  |            |
| 2. Die abgeleiteten oder combinirten Formen                    | . 3  |            |
| Die sittliche Lebensrichtung                                   | . 3  |            |
| 1. Der Werth und der Unwerth der Leidenschaften                | . 3  |            |
| 2. Der Werth der Bewunderung                                   | . 3  |            |
| 3. Die Geistesfreiheit                                         | . 3  | 85         |
|                                                                |      |            |
| Behntes Capitel.                                               |      |            |
| begines Supice.                                                |      |            |
|                                                                | _    |            |
| Die erfte fritische Probe. Ginwürfe und Erwiederungen .        |      |            |
| Ginwürfe                                                       | . 3  | 88         |
| 1. Standpunkte und Richtungen der Berfaffer                    | . 3  | 88         |
| 2. Gegensätze und Berührungspunkte                             | . 3  |            |
| 3. Die Angriffspunkte                                          | . 3  |            |
| Die Erwiederungen                                              | . 4  |            |
| 1. Wider den Einwurf der spllogistischen Begründung            | . 4  | .07        |
| 2. Wiber bie materialistischen und sensualistischen Ginwürfe . |      | <i>804</i> |
| 3. Wiber ben Ginwurf des nihiliftischen Zweifels               |      | 410        |
|                                                                |      |            |

.



#### xvi

### Elftes Capitel.

| Beurtheilung des Spftems. Ungelöfte und neue P | robleme |   | 412 |
|------------------------------------------------|---------|---|-----|
| Object und Methode der Untersuchung            |         |   | 412 |
| Die fritischen Hauptfragen                     |         |   | 416 |
| 1. Das bualistische Erkenntnißspstem           |         |   | 417 |
| 2. Der Dualismus zwischen Gott und Welt .      |         |   | 418 |
| 3. Der Dualismus zwischen Geist und Körper     |         |   | 423 |
| 4. Der Dualismus zwischen Mensch und Thier     |         |   | 428 |
| Neue Probleme und beren Lösung                 |         |   | 431 |
| 1. Occassionalismus                            |         |   | 431 |
| 2. Spinozismus                                 |         |   | 433 |
| 3. Monabologie                                 |         | ٠ | 434 |
| 4. Sensualismus                                |         |   | 436 |
| 5. Materialismus und Ibealismus                |         |   | 437 |
| 6. Kriticismus                                 |         |   | 438 |

## Ginleitung

zur

Geschichte der neuern Philosophi





#### Geschichte der Philosophie als Wissenschaft.

Der Gegenftand biefes Werkes ift bie Philosophie der neuen So eigenthumlich auch die Lebensbedingungen find, welche biese Philosophie in sich trägt, so felbstverständlich und einfach bie Aufgaben, Die fie aus eigenfter Ginficht fich fest, fo ift fie boch in ihrem Ursprunge bedingt durch die Geschichte der Philosophie, die ihr vorausgeht. Bwar entsteht fie in einem völlig bewußten Bruch mit ber Bergangenheit, sie hat die beutliche und ausgesprochene Gewißheit, daß die Sache wieder einmal gang von vorn muffe angefangen werden, und erklart in ihrer Grundlegung, daß fie bor= aussehungslos und von allen überlieferten Lehren, von allen gefcichtlich gegebenen und befestigten Autoritäten volltommen unabhängig fein wolle; fie ift es auch in ihrem Sinne wirklich, aber biefe Geiftesfreiheit felbft ift eine geschichtlich gewordene, diefe Boraussehungslofigkeit eine geschichtlich bedingte, fie wird allmählig angebahnt und vorbereitet in einer zunehmenden Entfernung von den Grundlagen der früheren Philosophie. Es find bestimmte Wende-puntte, in benen der menschliche Geist, des Vorhandenen satt, seine ursprüngliche Kraft einsetzt und aus diefer unverfieglichen, Quelle feine Bilbung erneut. Solche Wenbepuntte find in dem Entwicklungs= gange ber Menfcheit tief begründet, lange vorbereitet, barum felten. Sie erfcheinen immer nur, wenn die Zeiten erfullt find. Gine folche Erfüllung ber Zeiten bedurfte ju ihrer Entstehung auch bie neuere Philosophie. Dazu kommt, daß diese Philosophie bei aller Unab= hängigkeit ihres Denkens, bei aller Ursprünglichkeit ihrer Grundlagen, boch in einem beständigen Berkehr mit ihren geschichtlichen Boraus= setzungen bleibt; fie widerspricht denselben in ihren Anfängen, fie schärft diesen Widerspruch bis zu einem völligen Gegensat, fie neigt fich in ihrem weiteren Berlauf diesen Voraussehungen zu und fühlt

fich mit ihnen in einer geiftigen Berwandtschaft, fie erneut in ihrem jungften Zeitalter diefen Gegenfat und diefe Bermandtichaft. giebt fich die neuere Philosophie zu der früheren ftets ein bestimmtes Berhältnig und läßt fie nie aus ihrem Gefichtstreife verschwinden. Daber muffen wir uns in ber Ginleitung diefes Werkes barüber flar werben, aus welchen geschichtlichen Bedingungen die neuere Philosophie hervorgeht, 'in welchem Zusammenhange mit dem großen

Bilbungsgange ber Menfcheit ihr Zeitalter beginnt.

Schon in dem Begriff einer Geschichte ber Philosophie find gewiffe Schwierigkeiten enthalten, die gegen die Möglichkeit der Sache bebenklich machen könnten. Denn ein Begriff ift fcwierig, wenn feine Merkmale sich nicht sofort vereinigen lassen, er ist unmöglich, wenn diese Merkmale wirklich unvereinbar find. Nun icheint zwischen dem Begriff der Geschichte und dem der Philosophie in der That ein folder Widerstreit stattaufinden: Geschichte ift nicht denkbar ohne eine Beitfolge von Begebenheiten, Philosophie nicht ohne Erkenntniß der Wahrheit, und mahr ift nur diejenige Borftellung, welche ber Sache ober ihrem Gegenstande vollkommen entspricht. Hier aber giebt es bloß die beiden Möglichkeiten, daß die Uebereinstimmung awischen Vorstellung und Sache entweder stattfindet ober nicht: in dem ersten Fall ift die Vorstellung mahr, in dem andern falsch. Die Wahrheit ift nur eine, fie hat teine Reihe ober Zeitfolge von Fällen, barum, wie es scheint, keine Geschichte. Und so erscheint eine Geschichte ber Philosophie, eine Reihenfolge verschiebener Syfteme, die oft unter einander im größten Widerstreit, nie mit einander in völliger Uebereinstimmung find, als das offenbare Gegentheil ber Philosophie felbft, als das deutlichfte Zeugniß gegen deren Möglichkeit. der Widerstreit der Philosophen, die Vielheit und Verschiedenheit ihrer Shiteme auch ftets von benen genommen worden, welche bie Möglichkeit einer mahren Erkenntnig bezweifelt haben. Einwürfen, welche die alten Steptiter gegen die Philosophie vorbrachten, war der Streit der Spfteme einer der erften und wichtig= Es leuchtet ein, daß unter biesem Gefichtspunkte von einer Geschichte ber Philosophie im ftrengen Berftande nicht gerebet werden kann; entweder man halt sich an die geschichtlich gegebene That= fache der vielen fogenannten Syfteme, ohne fich um deren Wahrheits= gehalt zu kummern, und läßt bemgemäß von ber Geschichte ber Philosophie nichts übrig als eine Geschichte ber Philosophen, ihrer

Lebensverhältniffe, Meinungen und Schulen, die man darftellt, so gut es die Quellen erlauben und fo aut man die Quellen verfteht; ober man fordert die Einheit der mahren Erkenntnig und fieht in jenen ver= ichiebenen Syftemen fo viele Berfuche, die ihr Ziel verfehlt haben und die man beurtheilt ohne jede Rücksicht auf ihren geschichtlichen Charatter. So trennt sich in ber Betrachtung ber Geschichte ber Philosophie das geschichtliche Interesse gang von dem philosophischen: im erften Fall wird die Geschichte ber Philosophie ein Gegenstand bloß ber Erzählung, im zweiten ein Gegenftand bloß ber Beurthei= lung; die Erzählung ber erften Art ift ebenfo untritisch und urtheils= los, als die Britit ber zweiten unhiftorisch und ohne geschichtliche Ginficht. Unter bem einseitig hiftorifchen Gefichtspunkt giebt es wohl eine Geschichte, aber teine Philosophie, und unter bem einseitig fri= tifchen giebt es wohl eine Philosophie, aber teine Geschichte. Philosophie ohne geschichtliches Interesse und ohne bas Vermögen, bie Dinge hiftorisch zu murbigen, halt die Aufgabe ber mahren Ertenntniß entweder für unlösbar und barum die gegebenen Syfteme für lauter Jrrthumer, ober fie behauptet aus praktischen Gründen eine gewiffe in allen Fallen gultige Ertenntnig der Wahrheit, die aber bon jenen Syftemen theils verfehlt, theils nur unvollkommen erreicht und mit falschen Ansichten vermischt fei. So verfährt fie mit ben geschichtlichen Syftemen entweder burchaus fteptisch, indem fie alle verwirft, oder etlettisch, indem fic nach einem völlig subjectiven Maafftab bas Wahre sondert und auswählt. Diese Kritiker nun find bei weitem nicht, mas fie fein wollen; fie meinen, ben geichichtlichen Syftemen gegenüber, bie fie von oben herab ansehen, bochft unbefangen und unabhängig zu urtheilen, als ob fie über der Geschichte der Philosophie ständen; fie wissen nicht, daß fie ihre eigenen Standpuntte von eben biefer Geschichte empfangen, daß diefe Standpunkte felbst geschichtlich geworden und vorbereitet find, daß fie aus einer gang beftimmten geschichtlichen Lage der Philosophie mit Nothwendigkeit hervorgehen und eben badurch zeitweilig berech= tiat werden.

Es ist natürlich, daß dieser historische und dieser kritische Gessichtspunkt die ersten und nächsten sind, unter denen man die Geschichte der Philosophie als Gegenstand betrachtet; sie wird zunächst entweder von Geschichtsschreibern oder von steptischen und eklektischen Philosophen dargestellt. Drei wichtige Quellen für die Kenntniß

der alten Philosophie sind eben so viele Beispiele für diese historische, steptische und eklektische Betrachtungsweise: Diogenes Laërtius, Sextus Empirikus, Johannes Stobäus. Und unter den ersten Schriftskellern, die in der neuen Zeit die Shsteme der Philosophen dargestellt und beurtheilt haben, giebt es drei, die sich mit jenen Standpunkten vergleichen lassen: Thomas Stanley, Pierre Bayle und Jakob Brucker.

Bei bieser Trennung des historischen und kritischen Standpunktes wird die Aufgabe, welche die Geschichte der Philosophie stellt, nicht gelöst und die Schwierigkeit, welche in der Sache liegt, bloß umgangen. Wir erhalten von den einen Geschichte ohne Philosophie, von den andern Philosophie ohne Geschichte. Geschichte der Philosophie ist begreislicher Weise auf keinem dieser Standpunkte möglich. Und hier kehrt uns die Frage zurück: wie ist Geschichte der Philosophie als Wissenschaft möglich?

Untersuchen wir etwas genauer, ob die Philosophie als Liebe zur Weisheit, als Streben nach Wahrheit ober mahrer Erkenntniß in der That den Begriff der Geschichte von sich ausschließt? Lassen wir die gewöhnliche Erklärung für jest gelten, nach welcher die Wahrheit in ber abaquaten Borftellung befteht, b. h. in ber vollkommenen Ueber= einstimmung zwischen unserem Begriff und ber Sache. Setten wir bie Sache voraus als ein gegebenes, in fich vollenbetes Object, das unveränderlich sich gleich bleibt, so sind allerdings nur die beiden Fälle möglich, daß unfere Borftellung diefem fo ausgemachten Gegenstande entweder gemäß ift ober nicht. Nehmen wir an, daß es eben fo ausgemacht eine fachgemäße und fertige Borftellung giebt, fo find nur die beiden Fälle möglich, daß wir diese vorhandene wahre Borftellung entweder haben oder nicht, daß wir die Wahrheit entweder völlig besiken oder völlig entbehren. Dann ift jede Art der Geschichte aus dem Gebiete der Wahrheit ausgeschloffen.

So aber verhält es sich in keinem Fall. Der Gegenstand unsferer Erkenntniß möge noch so ausgemacht und seiner Natur nach unveränderlich sein, die ihm entsprechende Borstellung unsererseits ist niemals in einer solchen Fertigkeit gegeben, daß wir mit einem Griff dieselbe entweder erfassen oder versehlen. Selbst wenn die wahren Borstellungen uns angeboren wären, so müßten wir uns berselben doch allmählig bewußt werden und einen Ausklärungsproces durchlaufen, der einer Geschichte unseres Bewußtseins gleichs

tame. Und wenn die wahren Borftellungen bem Geifte nicht urfrünglich eingeprägt find, fo muffen fie aus bem Beifte geboren, b. h. gebilbet werben, also einen Bilbungsproceg burchlaufen, ber nichts anderes fein tann als eine allmählig fortschreitende Berichtigung unferer Begriffe, die in ihrer erften natürlichen Berfaffung ben Objecten nicht gemäß find. In bem menfolicen Bewußtfein ift jebe wahre Borftellung eine gewordene, hier hat jede Wahrheit ihre Beidichte, ohne welche fie nicht zu Stande kommt, diefe Geschichte bildet einen wefentlichen Theil in dem geiftigen Bildungs- und Entwidlungsgange bes Individuums. Je größere Schwierigkeiten zu überwinden, je mehr Aufgaben zu lösen find, um die Wahrheit an's List zu bringen, um so langer natürlich dauert ihr Bilbungsproceß; ganze Zeitalter bleiben in Jrrthumern befangen, die einzusehen, zu berichtigen, zu überwinden, die Kraft neuer Zeiten erfordert wird. An einem folden Bilbungsproceß arbeiten Jahrhunderte. Eine solche Bahrheit bat eine Geschichte im Groken. Die menschlichen Wiffensogiten sammtlich find geschichtlich geworden und konnten nur durch eine allmählige Ausbildung werben, was fie find. Das Weltgebaube in feiner Berfaffung, feinen Gefegen, fetner mechanischen Ordnung bleibt als ein Gegenstand menschlicher Anschauung unverrückt dasselbe, aber die Aftronomie mußte eine Reihe von Vorstellungen ausbilden und besestigen, wieder erschüttern und aufgeben, um auf diesem Bege nach so vielen Jahrhunderten die wahren Ginsichten zu errei= hen. So unrichtig ihr altes Syftem war, dennoch bildete es die wihwendige Vorftufe zu dem neuen und richtigen.

Bon der obigen Boraussetzung gilt also die zweite nie: daß die wahren Borstellungen einmal für immer ausgeprägt und fertig sind, vielmehr sind sie allemal zu lösende Ausgaben. Aber auch der erste Satz gilt nicht immer: daß nämlich der Gegenstand unserer Edenntniß unveränderlich derselbe bleibt. Wenn nun dieser Gegenskand selbst einen Proces bildet, selbst in einer Beränderung begriffen ist, die sich immer wieder erneut, nicht in einer solchen Veränderung, die nach denselben Gesetzen beständig wiedersehrt, wie die Bewegungen in der Natur und der Areislauf des Lebens, sondern in einer schöpferischen Thätigseit, in einer wirklich fortschreitenden Bildung? Benn dieser Gegenstand selbst eine Geschichte nicht bloß hat, sondern sein ganzes Wesen in dieser Geschichte entfaltet und darthut, ohne es je in irgend einem Abschnitte derselben zu erschöpsen? Wenn mit

einem Worte dieser Gegenstand lebendiger, geistiger Natur ist? So leuchtet ein, daß die Erkenntniß eines solchen Objects nicht bloß, wie jede menschliche Einsicht, einer Ausbildung bedarf, sondern um ihrem Gegenstande gleichzukommen, selbst in einem geschichtlichen Fortschritt begriffen sein muß. Ein fortschreitender Bildungsproceß kann nur begriffen werden in einem sortschreitenden Erkenntnißproceß.

Diefer fortichreitende Bilbungsproces ift ber menfoliche Geift. biefer fortichreitende Ertenntnigproceg ift die Philosophie als bie Selbsterkenntniß bes menschlichen Geiftes. Denn es ift Mar, baf ber menschliche Geift als selbstbewußtes Wefen fich Gegenstand fein. darum sich Problem werden muß; er muß suchen, dieses Problem ju lösen, er tann ohne ein foldes Streben nicht fein. Eben diefes Streben ift die Philosophie. Ohne daffelbe konnte ber Beift nicht fich felbft Broblem, nicht fein eigenes Object, also nicht felbftbewußt Das menschliche Selbftbewußtfein ift eine Frage, welche bie Philosophie auflöft. Der menschliche Geift ift gleich einer geschichtlichen Entwicklung, die in einer Mannigfaltigkeit von Bilbungen, in einer Reihe von Bildungsspftemen verläuft, die der Beift aus fich hervorbringt, erfüllt, auslebt, und woraus er als feinem Stoff neue Culturformen erzeugt. Was tann biefem Object gegenüber bie Ertenntniß, die ihm entsprechen will, anderes sein, als eine Dannigfaltigteit und Reihe von Erkenntniffpftemen, die gleich ihrem Object ein gefchichtliches Leben führen? Das alfo tann die Philosophie in diefer Rudficht anderes fein, als Geschichte ber Philosophie? Sie ist wie eine Größe, deren Werth ausgemacht wird in einer Reihe pon Groken. Auf ben erften Blick ichien es, als ob ber Begriff ber Philosophie die Möglichkeit einer Geschichte als etwas ihr Unvertragliches von fich ausschließt; jest feben wir, daß im Gegentheil die Philosophie die geschichtliche Entwicklung nicht bloß als eine Möglichteit julagt, fondern als eine Nothwendigteit fordert, daß iedem philosophischen Syftem mit seinem geschichtlichen Werth auch feine geschichtliche Wahrheit gutommt, daß jedes diefer Syfteme ebenfo febr in feiner geschichtlichen Gigenthumlichkeit als nach feinem Wahrheits= gehalt erkannt fein will, daß mithin die Geschichte ber Philosophie als Wiffenschaft ben hiftorischen Gefichtspunkt mit dem kritischen, das geschichtliche Interesse mit dem philosophischen auf das engste ver-Wenn bas Object ber Stein ber Weisen mare, fo mare bie Wahrheit ein Fund, ein Treffer, den man entweder gewinnt oder versehlt. Wenn das Object der menschliche Geift ift, so ift die Wahrbeit selbst eine lebensvolle Geschichte, sie muß sich entwickeln und fortihriten in dem großen Bildungsgange der Menschheit.

So muß es sein, wenn in ber That ber menschliche Geift ber eigmtliche Gegenstand der Philosophie, wenn diese ihrer Grundrich= tung, ihrer eigentlichen Aufgabe nach nichts anderes ift, als bie Stbftertenntnig des Geiftes, die menfcliche Selbftertenntnig im Ift diese Annahme richtig? Ift diese Erklärung nicht zu Umfaßt die Philosophie ihrer Aufgabe nach eng und beschränkt? nicht mehr als den menschlichen Geift? Wir nennen fie Selbstertenntniß, fie felbft nennt fich Weltweisheit. Und die Selbstertenntniß kann fich jur Weltweisheit doch nur verhalten, wie ber menschliche Geift zur Welt, d. h. wie der Theil zum Ganzen. wir also nicht einen sophistischen Schluß machen und was auf die Philosophie in einem gewiffen Sinn paßt, auf die Philosophie in idem Sinn ausdehnen, was nur theilweise von ihr gilt, überhaupt bon ihr gelten laffen!

. R

L I

> Es ift allerdings mahr, daß unter ben geschichtlich gegebenen Splemen keineswegs alle die Aufgabe der menschlichen Selbsterkennt= nif in ihren Bordergrund stellen und von dieser Aufgabe alle übrigen abhängen laffen; vielmehr ift nur in feltenen Momenten im Laufe der Zeit das delphische Wort an der Spize der Philosophie erschienen mit dem vollen und ausgesprochenen Bewußtsein, die erfte aller Mosphischen Aufgaben zu sein. Aber so oft es geschah, war da= mit jugleich in dem Bildungsgange der Philosophie ein entscheiden= der Wendepunkt eingetreten, wie im Alterthum durch die sokratische hode und in der newen Zeit durch die kantische. Es läßt sich leicht kigen, daß die Bedeutung diefer Wendepunkte fich über die gefammte tühere und die gesammte folgende Philosophie erstreckt, daß sie in Richicht auf jene die Frucht, in Rücksicht auf diese den Saamen bilden, daß fie die vorhergehende Philosophie durchgängig vollenden, <sup>die</sup> folgende durchgängig beherrschen. Und so wird es klar und durch die geschichtliche Erfahrung selbst bestätigt, daß die menschliche Selbst= erkenntniß das Grundthema aller Shsteme ausmacht: aller, wenn man sie nicht vereinzelt, sondern in ihrem inneren Zusammenhange betrachtet. Sie ist in der That die durchgängige Aufgabe, in welche die flare Einficht die Systeme der einen Reihe vorbereiten, von wel= her mit Karem Bewußtsein die Systeme der andern Reihe ausgehen.

Die Epdchen, in benen das Bewußtsein dieser Aufgaben durchbricht, würden und nicht den Weg der Philosophie nach beiden Seiten so hell erleuchten, sie würden nicht die Punkte sein, wo wir und so leicht und einfach nach allen Richtungen orientiren, wenn sie nicht die Natur der Sache in ihrem ganzen Umfange zum Vorschein brächten.

Und was die geschichtliche Erfahrung auf diefe Beife barthut, das lehrt, richtig erwogen, schon der Begriff der Philosophie. Denn die menschliche Selbsterkenntniß ist unter allen wissenschaftlichen Aufgaben nicht blos die tiefste, sondern auch die umfassendste. Philosophie als Selbsterkenntnig begreift die Philosophie als Weltweißheit offenbar in fich. Die gedankenlofe Borftellung freilich läßt bie Selbsterkenntniß zur Weltweisheit, das Selbst zur Welt fich verhalten wie den Theil jum Gangen, fie fieht in dem Selbst ein ein= zelnes Ding, in ber Welt ben Inbegriff der Dinge: wie follte alfo jenes nicht kleiner sein als diese? Und boch ist es nicht schwer ein= aufehen, daß die Welt als Inbegriff der Dinge ein Wefen voraus= fest, das einen folden Inbegriff bilbet, alfo ein begreifendes Wefen, benn Inbegriff ift nichts an fich; es ift nicht ichwer einzusehen, bag bie Welt als Gegenstand unserer Betrachtung, als Aufgabe unserer Erkenntnif, nur moglich ift unter ber Bedingung eines Befens, bas fie jum Gegenstand macht, also eines anschauenden, vorstellenden, mit einem Borte felbftbewußten Wefens; dag diefes felbft als ein= zelnes Ding, als Theil ber Welt, unter die Objecte gehört, die angeschaut, vorgestellt, gegenständlich gemacht sein wollen, also ein ursprüngliches Selbst voraussetzen, welches den innersten Kern unseres hier ist das große Rathsel der Dinge, das jur Wefens bilbet. Löfung brangt: bas Problem aller Probleme. Welt und Selbst verhalten fich wie Object und Subject, wie das Bedingte jur Bedingung, nicht wie das Ganze zum Theil, auch nicht wie die Seiten eines Gegen= fages, die einander ausschließen, etwa das Reale jum Idealen, um die beliebte Formel zu brauchen, in der man fo gern das Berhält= nif zwischen Object und Subject, Welt und Selbst ausbrückt. Welt ift unfer Gegenftand, unfere Borftellung; fie ift nichts unabhängig von unferer Borftellung, diefe ift nichts unabhängig von unserem Selbft. Die Welt find wir felbft. Jebe falfche Weltanficht ift immer zugleich eine Selbsttäuschung, jede wahre Weltanficht immer zugleich eine Selbsterkenntnig. Wie es keine Welt aiebt. unabhängig von unserem Selbst, dem fie erscheint, das fie vorstellt, so giebt es auch keine Weltweisheit, die unabhängig oder abgesondert wäre von der menschlichen Selbsterkenntniß. Hier sind nur zwei Fälle denkbar: entweder unsere Selbsterkenntniß wird von unserer Weltansicht abhängig gemacht oder umgekehrt. Die Natur der Sache sordert das Zweite, aber die Einsicht in diese Nothwensbigkeit will erobert sein, und die Philosophie hat eine Neihe von Boraussehungen zu durchlausen, bevor sie diese Einsicht erreicht. Und so unterscheiden sich ihre Grundrichtungen. Zuerst erscheint die Welt als das Erste und das Selbst als das Zweite, dis die Selbsttäusschung, die diesem Gesichtspunkt zu Grunde liegt, einleuchtet und sich nun das Verhältniß im Bewußtsein der Philosophie umkehrt.

Damit wollen wir sestgestellt haben, daß die Philosophie vermöge ihres eigenen Begriffs nichts anderes sein kann, als die Selbsterkenntniß des menschlichen Geistes und, sobald sie die erste Selbsttäuschung überwunden, auch bewußterweise nichts anderes sein will. Ihr geschichtlicher Entwicklungsgang wird diese Wahrheit bestätigen.

Dieser Begriff erlaubt eine Reihe selbstverständlicher Folgerunsgen, welche die Geschichte der Philosophie erleuchten und eine Menge Borurtheile wegräumen, welche die richtige Ansicht über die geschichtlichen Bilbungsformen der Philosophie hindern.

Das Erste ift, daß die Philosophie, wie der menschliche Geist felbft, einer geschichtlichen Entwicklung fabig und bedürftig ift, bag fie an den Bildungsinftemen, welche Zeitalter und Bolter erfüllen, lebendigen Theil nimmt, deghalb auch dem Gange und den Schickfalen berfelben mitunterliegt. Sie ift die menschliche Selbsterkennt= Der Menfch im Großen ift die Menfcheit auf nik im Groken. der Höhe einer ihrer Entwicklungsstufen, unter der Herrschaft einer bestimmten und ausgeprägten Bildungsweise. Die Philosophie hat bie Aufgabe, diefe Bildungsform ju durchschauen, fie aus ihrem innersten Motiv heraus zu begreifen und Kar zu machen, was sie ist und erftrebt. Diefes innnerfte Motiv muß jum Borfchein tommen, der Geift muß fich deffelben bewußt werden, wenn er fich überhaupt feiner bewußt werden will. Denn dieses innerste Motiv ist er selbst. Und diese Aufgabe zu lösen, giebt es kein anderes Mittel als die Philosophie.

Diese Aufgabe wird um so schwieriger, je reicher und vielgeftaltiger die Bildungswelt ift, welche die Philosophie aus ihrem Mittelpunkte heraus erleuchten soll. Der geistigen Richtungen und In-

teressen, die sich auf dem lebensvollen Schauplatze der Welt drängen, sind viele, verschiedenartige, entgegengesetzte, die einander bekämpfen. So verschiedenartig sind die in dem menschlichen Geistesleben wirksamen Motive. So verschiedenartig müssen demnach auch die philossophischen Richtungen sein, die in einem solchen Zeitalter zur Geltung kommen, und es ergiebt sich von selbst, daß die Widersprüche der Zeit in widerstreitenden Systemen hervortreten, deren jedes eine Seite des herrschenden Menschengeistes wissenschaftlich erscheinen läßt, und die sich gegenseitig ergänzen, um die philosophische Ausgabe der Zeit zu lösen.

Es giebt herrschende Zeitrichtungen, die sich entweder allein gültig oder mit einem unverkennbaren llebergewichte hervorthun und die geschichtlich wirksamen Kräfte in ihren Dienst nehmen, gestützt entweder auf die große Aufgabe der Zeit, auf die höchsten Interessen des menschlichen Geistes, die alle übrigen in den Hintergrund drängen und verdunkeln, oder auf die Interessen der Masse, die mit der Geltung ihrer Lebenszwecke in den Vordergrund rückt und zeitweilig alle andern Bildungsinteressen überwuchert. So entstehen auch in der Philosophie herrschende Systeme einer doppelten Art, die tiessinnigen, bie in das Innerste des menschlichen Geistes eindringen, und die populären, die nur so viel begreifen als die Meisten begehren.

Indeffen, wie auch der geschichtliche Geift beschaffen sein mag, ber fich in ber Philosophie aufklärt, diese Aufklärung ist immer mehr als ein bloges Abbild. Um junächst das große Berhältniß im verkleinerten Maakstab zu beobachten: die Philosophie verhält sich zu dem geschichtlichen Menschengeift, wie die Selbsterkenntnig ju unserem Bas liegt in dem Acte der Selbsterkenntnik? Wir ziehen Leben. uns von der Augenwelt, die uns einnahm, jurud und beschäftigen uns mit uns felbft; es ift das eigene Leben, das wir uns gegen= ständlich machen, und indem wir ihm betrachtend gegenübertreten, werben wir uns felbft zur Erscheinung, fallen wir nicht mit unserem bisherigen Dafein zusammen, sondern erheben uns darüber, wie das Auge bes Runftlers über bas Wert, bas unter feinen Sanden ent= Das Auge des Runftlers, bas in die Arbeit verfenkt mar, ftanben. fieht anders als das Auge des prüfenden Rünftlers, der das Werkzeug niederlegt, von feiner Arbeit zurücktritt und aus einem wohl= gelegenen Gefichtspunkt bas Ganze überschaut. Jest entbect er Mangel, die ihm vorher verborgen waren, hier erscheint ein Migverhalt=

niß in den Theilen, dort übermuchert ein Glied das ebenmäßige In der günftigen Beleuchtung, die er wählt, fieht er jett, wie das Gine mit dem Andern übereinstimmt, und erkennt deutlich was diese Uebereinftimmung stort. Was wird der Rünftler thun? Etwa dem Werke entsagen, weil es noch nicht vollendet ist, weil ihm vieles miflungen erscheint? Ober nicht vielmehr bas Wertzeug von neuem ergreifen und nach der richtigen Idee, die er im Augenblick ber Brufung empfangen, jest richtiger und beffer arbeiten? Laffen wir das Bild; der Runftler find wir, das Runftwerk bedeutet unfer Leben, der prüfende Blid, der das Wert durchschaut, ift die Selbstertenntniß, die bas Leben unterbricht. Wir giehen uns aus dem Dafein, daß wir bis jest gelebt haben, wie der Rünftler aus feinem Werke. jurud, wir entfernen uns davon bis auf einen Punkt, wo uns das eigene Dafein gegenständlich wird und wir eine beutliche Selbstanfcauung gewinnen; wir treten damit aus dem bisherigen Lebenszuftande heraus und werden nie wieder in die Berfaffung beffelben zurudtehren. So entscheibet die Selbsterkenntnig in unserem Dasein den Moment, der eine Lebensperiode abschließt und eine neue eröffnet, fie bildet eine Krifis in der Entwicklung, sie macht einen Wendevunkt oder eine Epoche des Lebens. Sie ift nicht bloß ein Ab= bilb, fondern zugleich eine Umwandlung unferes Lebens. Wir befreien uns von unferen Leidenschaften, sobald wir fie denken, fie hören auf unfer Zuftand zu fein, sobalb fie unfer Gegenstand werden, wir horen auf fie zu empfinden, sobald wir anfangen fie zu betrachten. Darin liegt die ganze <u>Bedeutung</u> der Selbsterkenntniß, die Krifis, die fie in unserem Leben bewirkt. Sie verwandelt unseren Buftand in un= feren Gegenstand, fie stellt die Macht, unter der wir gelebt haben, als Object uns gegenüber. Bas ift die nothwendige Folge? find nicht mehr in diefem Buftande befangen, wir find nicht mehr von dieser Macht beherrscht, wir find also nicht mehr, was wir waren. So ift die ernste Selbsterkenntniß jedesmal eine gründliche Befreiung und Erneuerung unferes Lebens, fie ift wirklich die Rrifis, in welcher bie Gegenwart fich von der Bergangenheit icheibet und die Butunft fich vorbereitet; die Acte der Selbsterkenntniß find in unserm Leben, was die Monologe in einem Drama, die Handlung zieht fich aus dem bewegten Schauplat ber Aufenwelt in das innerfte Gemuth jurud, und hier in der Stille der Selbstbefinnung löft und bilbet fie ihre Probleme. " Hickory

3 state Sail

Solche tief eingreifende Momente fehlen in teinem geiftig bewegten Dafein und jeder findet fie in der eigenen Erfahrung. ift unmöglich, daß wir auf die Dauer in die bestimmten Lebens= und Bilbungezuftande, von denen wir beberfct werben, gleichsam ohne Reft aufgeben. Unmerklich beginnt, allmählig wächft bas widerftrebende In demfelben Dage erlischt bas Intereffe, mit bem Selbstaefühl. wir die eingelebten Bildungsformen fefthalten; in demfelben Mage hören diefe auf uns zu erfüllen, wir find berfelben fatt, ein Gefühl des Ueberdruffes und der Nichtbefriedigung macht fich immer lebhafter immer peinlicher geltend, und zulett bleiben wir allein mit uns felbft. Gines ift gemiß; wir find bem bisherigen Lebenszuftande ent= fremdet, innerlich davon losgelöft und befreit, zum erstenmal werben wir unserer Selbstftanbigfeit inne und entschädigen uns im Stillen mit diefem großen Bewußtsein für Alles, was wir nicht mehr begehren oder glauben, daß wir es nicht mehr begehren. Bett beginnt bas Nachdenken über uns felbst, über bas Problem unseres Daseins über das Problem der Welt. Wir fangen an ju philosophiren, soweit wir es vermögen, soweit unsere Bilbung reicht. Diese Philosophie ist eine Frucht unserer Bilbung, so zeif oder unreif fie ist; fie ift in dem Bilbungszustande begründet, aus dem fie hervorgeht und bon bem fie uns befreit; fie wird barum nothwendig diefen Bilbungs= zuftand auch mitausdruden. 3ch habe aus ber Erfahrung und Ent= widlung des einzelnen Lebens die Gemüthsftimmung geschildert, in welcher ber Wille fich bem Rachbenten und ber Selbsterkenntniß quneigt und die erften Motive der Philosophie aufkeimen; es find die Momente, wo in feurigen Seelen ein leidenschaftliches Bedürfniß erwacht, die Philosophie tennen ju lernen und von ihr die Befriedigung zu empfangen, welche das Leben nicht mehr gewährt.

Was in der Entwicklung des Individuums die bedeutungsvollen Selbstbetrachtungen find, das find in dem Gesammtleben der Menscheit die hervorragenden Systeme der Philosophie; sie begleiten nicht blos den sortschreitenden Menschengeist, sondern sie greisen still aber mächtig in diesen Forschritt ein, sie machen durch ihre denkende Betrachtung zum Gegenstande, was vorher herrschender Zustand war, sie befreien die Welt von dieser Herrschaft, und so wirken sie vollendend in Rücksicht der vorhandenen, vorbereitend und begründend in Rücksicht einer neuen menschlichen Bildung; sie wirken als weltgesschichtliche Factoren, in denen die großen Cultursysteme sich ausleben

und die großen Culturkrisen von innen heraus ausgemacht werden. Die Menscheit ist ein Problem, das in der Geschichte immer vollsständiger entwicklt, in der Philosophie immer deutlicher zum Borsichein gebracht, immer tieser begriffen wird: das ist, kurz gesagt, der ganze Inhalt der Geschichte der Philosophie, ein Inhalt selbst von größter geschichtlicher Bedeutung. Erst dann sieht man die Geschichte der Philosophie im richtigen Lichte, wenn man in ihr den Entwickslungsgang erkennt, in welchem die nothwendigen Probleme der Menscheit mit aller Deutlichkeit bestimmt und so gelöst werden, daß aus jeder Lösung in fortschreitender Ordnung immer neue und tiesere Probleme entspringen. Neber diesen Entwicklungsgang müssen wir neb Grundzügen nach orientiren, um den Punkt sestzustellen, wo wir selbst in seine Darstellung eingehen.

# 3meites Capitel.

# Der Entwicklungsgang der griechischen Philosophie.

Der Eintritt des Christenthums in die Weltgeschichte bildet die Grenzscheide, in welcher die beiden größten Weltperioden sich trennen, die vorchristliche und christliche, wir verstehen unter dieser Grenzscheide das ganze Zeitalter, welches die neue Religion nöthig hatte, um die alte zu überwinden und selbst eine weltgeschichtliche Macht zu werden.

In der vorchriftlichen Welt war ein Volk vor allen übrigen das philosophische, es hat diese Geistesherrschaft fast ungetheilt länger als ein Jahrtausend geführt, und seine Systeme bleiben noch für die nachfolgenden cristlichen Zeitalter eine Schule der Bildung und Erziehung. Die herrschende Philosophie des Alterthums ist die griechische. Sie beginnt in dem sechsten vorchristlichen Jahrhundert und endet in dem sechsten der christlichen Zeitrechnung. Ihre Ansfange fallen zusammen mit dem Aufgange des persischen Weltreichs, und ihre letzte Schule erlischt etwa ein halbes Jahrhundert nach dem Untergange der weströmischen Welt. Ein eigenthümliches Schicksal hat gewollt, daß griechische Philosophen der ersten Zeit sich vor den Versern flüchten mußten, deren Eroberungszüge schon die hellenische

Welt bedrohten, und daß über ein Jahrtausend später die letzten Phi= losophen Griechenlands, aus Athen vertrieben, ihre Zuslucht bei dem Perserkönige suchten, geächtet von dem Edict eines christlichen Kaisers.

Man hat oft Bergleichungen angestellt zwischen ber griechischen und neueren Philosophie, man hat in dieser Rucksicht Sokrates mit Rant, die Standpunkte der vorsokratischen Richtungen mit denen der vorkantischen zusammengehalten und auch in den Philosophen nach Rant manche bemerkenswerthe Bermandtichaft auffinden wollen mit ben großen attischen Philosophen nach Sofrates. Doch find im Ganzen die Grundlagen beider Perioden wesentlich verschieden. Indeffen möchte ich hier die Bergleichung in einem Punkt festhalten, ware es auch nur, um den Ueberblick schneller ju gewinnen. Darf man in der Entwidlung des Alterthums Perioden unterscheiden nach dem allgemei= nen Schema der Geschichtseintheilung in alte, mittlere und neuere Reit, so beginnt bie griechische Philosophie in dem letten bieser Abschnitte, in einer Epoche, die fich unverkennbar als ein reformatorisches Zeitalter kundgiebt. Die Urheber der alten Philosophie sind getrieben von dem Bedürfnig einer durchgangig religios fittlichen Umbildung der griechischen Welt, die Philosophie selbst erscheint im Dienft dieses reformatorischen Strebens. Ich brauche bloß ben Namen Pythagoras zu nennen, um den Thpus und das Borbild einer Richtung zu bezeichnen, Die fich der griechischen Philosophie ichon in ihrem Urfprunge eingeprägt und mahrend ihres Berlaufs immer wieder erneuert haben. In dem Reformationszeitalter der griechischen Welt entsteht die alte Philosophie, in dem der driftlichen Welt die 3wischen dem Ende ber einen und bem Unfange ber andern liegt das Jahrtausend jener specifisch christlichen Bildung, worin das neue Glaubensprincip seine Weltordnung in der Herrschaft der Rirche und seine Weltanschauung auf theologischer Grundlage ausführt. So find es die philosophischen Probleme des Alterthums und die theologischen bes Chriftenthums, welche, im Großen betrachtet, den Entwicklungsgang der Philosophie bilden, der als geschichtliche Bedingung unferem Gegenftande vorausgeht.

Die griechische Philosophie ift in der Ausbildung und Reihensfolge ihrer Probleme ein bewunderungswürdiges und unvergleichsliches Beispiel einer tieffinnigen und zugleich höchst naturgemäßen und einfachen Entwicklung. Richts ift hier gewaltsam erkünstelt, nirsgends findet sich in dem fortschreitenden Ideengange ein Sprung,

überall sind die verknüpsenden Mittelglieder durchdacht und ausgeprägt, ein Zusammenhang der lebendigsten Art verbindet die Glieder dieser weit ausgedehnten Reihe zu einem Ganzen, (in dessen großartigen Formen) wir den bildnerischen Geist der classischen Kunst wiedererkennen. Diesen Eindruck macht nur die griechische Philosophie. Sie hat ihre Gedankenwelt aus einem Bolk, aus einer Sprache geboren und darum nichts von der Zerstückelung solcher philosophischer Zeitalter, in deren Ausbildung verschiedene Völker zusammenwirken. Und welche inhaltsvolle und reiche Entwicklung erlebt die griechische Philosophie! In ihren Anfängen berührt sie noch die kosmogonischen Dichtungen der Naturreligion, in ihrem Ende sinden wir sie dem Christenthum gegenüber, das sie nicht bloß als ein wesentlicher Factor miterzeugen, sondern als ein wesentliches Vildungsmittel miterziehen hilft.

### I. Das Weltproblem.

Ihre erste Aufgabe ist die Erklärung der Welt, wie sie als Natur dem anschauenden Geist einleuchtet. Ihre ersten Gedanken sind die einsachsten, die zur Auslösung jenes Problems zunächst müssen gefaßt werden. Woraus besteht die Welt? Welches ist der Grundstoff, der sie bildet und ausmacht? Aber die Welt ist nicht bloß Stoff und Material, sie ist zugleich Form und Ordnung, Weltgebäude, Rosmos. Worin besteht die Grund sorm, das ordnende Weltprincip? Diese beiden Fragen sind die einsachsten und ersten. Die Lösung der einen übernimmt die ionische Physiologie: die Vestimmung des Grundstoffs; die zweite, welche die höhere ist, die pythagoreische Phislosophie: die Bestimmung der Grundsorm oder der Weltordnung.

Wenn wir die beiden Fragen in eine zusammensassen, so haben wir das Grundproblem der griechischen Philosophie, das sich erst auf ihrem classischen Höhepunkte löst: wie vereinigen sich Stoss und Form? wie kommt der Stoss zur Form? wie bildet sich die Welt? wie entskehen die Dinge? Diese Bildung oder Entstehung, in ihrer einsachsten Form genommen, ist ein Werden, ein Proces, eine Veränderung. Und so ist das dritte einsache und große Problem, das an dieser Stelle hervortritt, die Frage nach dem Weltproces, nach der Weltentstehung. Hat man das Princip, den Realgrund der Dinge bestimmt, sei es als Stoss oder Form, so wird offendar die nächste Frage sein müssen: wie solgen die Dinge aus ihrem Realgrunde?

Diese Frage wird aufgeworfen, und ihre Lösung fordert neue Gegenfake. Der Begriff bes Werbens, des Entstehens und Bergebens. mit einem Worte des Weltprocesses ift ein großes Rathsel. Es foll begriffen werden, wie etwas entsteht, b. h. aus dem Richtsein in bas Sein übergeht, wie etwas sich verändert, d. h. aus diesem ein anderes wird, aus diefer Beschaffenheit übergeht in eine andere? Gin folder Uebergang erscheint unbegreiflich, nicht zu erklären, nicht abzuleiten. Und so giebt es zunächst für bas aufgeworfene Weltproblem nur Man tann die Genefis der Dinge nicht ableiten. awei Lösungen. nicht erklaren, nicht benten, sie erscheint baber undentbar, unmöglich, fie tann nicht fein: das ift die eine Lösung; ober man tann bas Werden zwar nicht ableiten, aber ebensowenig leugnen, also muß es für ursprünglich und ewig erklärt werden; es folgt nicht aus bem Weltprincip, es ift das Weltprincip felbft: das ift die zweite Lösung. Beide Arten ber Löfung bilben ben entichiedenften Gegenfat, die erfte erklart: Nichts ift im Proceft oder im Werden begriffen; die aweite: Alles ift im Proces, in einer fortwährenden und ftetigen Umwand= x lung begriffen, die nicht anfängt, nicht aufhört, nicht paufirt. Beibe erkennen in dem Begriffe bes Werdens den Widerspruch, daß etwas zugleich ift und nicht ift. Dieser Wiberspruch ift unmöglich, erklärt die Schule von Elea: dieser Widerspruch ist nothwendig, erklärt Beraklit, "ber Dunkle von Ephefus." Die Brobleme auf beiden Seiten find flar. Wie muß die Welt begriffen werden, wenn fie jenen Widerspruch nicht erträgt, wenn das Sein in jeder Rücksicht das Nicht= fein, also alles Werden und alle Bielheit nothwendig von sich ausschließt, wenn mit einem Worte das Werden und die Vielheit wider= fpruchevolle, undenkbare, unmögliche Begriffe find ? Dies ift genau bas Problem der Gleaten. Sie machen zuerft die große Entdeckung, daß in unserem natürlichen Denken Widersprüche und Unmöglich= teiten enthalten find, daß deghalb die natürliche und finnliche Borftellung der Welt die wahre nicht sein tann; barum ift Diese Rich= tung folgenreich für alle Zeiten. Der Weltproceg lagt fich nicht ableiten, es läßt fich nicht begreifen, wie bas Urwefen aus bem beharrenden Zuftande in den wandelbaren übergegangen fein foll, ein solches Uebergeben ist undenkbar, darum unmöglich. Es giebt kein Werden, das Urwesen bleibt ftets fich felbst gleich, es giebt in ihm teinen Unterschied, teine Vielheit, es ift das All-Gine: das ift ber Grundbegriff ber Eleaten, das nothwendig ju Denkende als das

Gegentheil des unmöglich zu Denkenden. (Aenophanes, Parmenides, Zeno, Meliffus).

Wie muß die Welt begriffen werden, wenn sie das starre, unveränderliche Sein als vollkommen naturwidrig von sich ausschließt? Das ist die Frage des Heraklit. Der Weltproceß kann nicht geleugenet werden: er ist; er kann nicht abgeleitet werden, denn es ist unbegreislich, wie ein Unveränderliches jemals soll angesangen haben sich zu verändern; also der Weltproceß ist ursprünglich, das Urwesen selbst ist in ewiger, ununterbrochener Verwandlung begriffen, es selbst ist der Weltproceß, die ewig entstehende und vergehende Welt, es ist das Eine Göttliche, die Weltvrdnung, der Logos, das Urseuer: das ist die Lösung Heraklit's.

Wie das ionische und pythagoreische Problem zusammen die Grundfrage der griechischen Philosophie ausmachen, so bilden die eleatische und herakliteische Richtung deren tiefste und ursprünglichste Gegensätze. Um die erste Frage zu lösen, um das richtige Verhältniß von Stoff und Form oder deren Vereinigung zu begreisen, dazu bedurfte es der aristotelischen Metaphhsit. Um die zweite Frage zu lösen, um das richtige Verhältniß des Einen und Vielen, des Seienben und der wandelbaren Erscheinungen zu begreisen, das Sein im Werden, diese Einheit des eleatischen und herakliteischen Grundgebankens, dazu bedurfte es der platonischen Dialektik.

Indessen steht das Problem der Philosophie noch dem Weltsproceß als Natur gegenüber. Dieses Problem soll gelöst, der Weltsproceß, die Entstehung und Bildung der Dinge begreislich gemacht oder erklärt werden. Erklären heißt ableiten. Eine solche Erklärung des natürlichen Werdens ist weder bei den Eleaten noch bei Heraklit möglich, jene erklären den Weltproceß für unmöglich, dieser für ursprünglich; auf keinem der beiden Standpunkte kann von einer Ableitung die Rede sein.

Soll der Weltproceh abgeleitet werden, so muß ihm etwas zu Grunde liegen, das selbst nicht geworden ist und selbst nicht in die Beränderung eingeht, also etwas Ursprüngliches und Unveränderliches, etwas, in dem kein Entstehen und Vergehen stattfindet: ein Seien= des im Sinne der Eleaten. Der Weltproceh ist, in dem Seienden darf er nicht stattfinden. Was bleibt übrig? Wie allein kann er gedacht werden, da er offenbar so gedacht werden muß, daß das Urwesen selbst sich nicht verändert? Genau so steht jeht das Problem

ber griechischen Philosophie. Die Lösung leuchtet ein, die einzig mögliche. Das Seiende darf nicht begriffen werden als Eines, son= bern als Vieles, als eine Mehrheit von Urwesen; der Weltproces, d. h. alle natürlichen Veränderungen, alles Entstehen und Vergehen der Dinge, kann nur begriffen werden als eine Verbindung und Trenzung der Urwesen, d. h. als mechanischer Proces.

Diese Urwesen, ba sie verbunden und getrennt werden follen, können natürlich nichts Anderes sein als Stoffe, Grundstoffe. Aber welches find diese Grundstoffe?, Die erste und nächste Fassung sett fie gleich ben vier Elementen (Empedotles). Aber die Elemente find veränderlicher, theilbarer Natur, die Grundstoffe sollen unveränder= lich sein. So verlangt es das eleatische Denkvrincip, dem diese Rich= tung in diesem Bunkte treu bleibt, und zwar grundsätlich. fie unveranderlich sein, so dürfen sie nicht diese oder jene Beschaffenheit haben, also nicht verschiedenartige Clemente, also überhaupt nicht die vier Elemente fein, fondern qualitätslose, unbestimmt viele, un= theilbare Grundstoffe, d. h. jahllose, nur quantitativ verschiedene Atome, deren mannigfaltige Berbindungen ober Aggregate die Dinge bilben (Leukipp, Demokrit). Wenn es aber nur die mechanische blinde Bewegung vermöge der Schwere ift, welche die Atome aufammen= führt, wo bleibt die Form und Ordnung der Dinge? Offenbar tann ohne eine folde ordnende Bewegung das Weltproblem nicht gelöft werden, offenbar tann aus ben Grundstoffen eine folche ordnende Bewegung nicht hervorgeben, offenbar muß es ein intelligentes Princip sein, von dem diese Bewegung und damit alle Bewegung überhaupt hervorgebracht wird, denn die mechanische Bewegung ift zugleich eine zwedmäßige. Alfo muß bas geiftige Urwefen von bem ftofflichen geschieben und ber Dualismus zwischen Geift und Materie erklärt werden. An fich betrachtet, ift beghalb bie Weltmaterie eine bewegungslose, ungeschiedene Masse, ein Chaos, in dem keine Trennung ber Stoffe, sondern eine durchgangige Mischung jedes mit jedem Alfo können auch die Grundstoffe nicht mehr Atome stattfindet. sein, sondern qualitative Stoffe, deren jeder in jedem Theile mit Theilen ber anderen gemischt ift, alfo gleichtheilige Stoffe ober Homoiomerien, wie Ariftoteles diefen Begriff genannt hat (Anagagoras).

Hier erreicht die erste Periode der griechischen Philosophie ihr naturgemäßes Ende. Diese Periode, die man gewöhnlich als die der Naturphilosophie bezeichnet, hat das Weltproblem soweit durchdacht, daß aus ihren Lösungen zulett der Geist als Problem hervorgehen muß. Es sind drei große Probleme gewesen, welche diese erste Beziode erfüllt haben: das Problem des Weltstoffs, der Weltordnung, des Weltprocesses (Genesis der Dinge). Diese Untersuchungen sämmtzlich münden in ein Ergebniß, womit zugleich die neue und höhere Ausgabe sich vorbereitet.

### II. Das Ertenntnigproblem.

Wenn nämlich die Natur der Dinge sich in Wahrheit so verbalt, wie diese ersten naturphilosophischen Systeme bestimmt haben, so erscheint es zunächst unbegreiflich und darum unmöglich, daß die menschliche Ratur die Dinge erkennt. Das Erkennen ift ein geiftiger Brocek. Giebt es überhaupt teinen Brocef, wie die Cleaten behaupten, so giebt es auch teinen geiftigen. Giebt es nur Proces und gar 20 nichts Beharrliches, wie Heraklit erklärt hat, so beharrt weder Subiect noch Object, so giebt es weder Erkennendes noch Erkennbares. also teine Ertenntniß. Giebt es nur mechanischen Proceg, nur ftoff= liche Berbindungen und Trennungen, wie Embedofles und die Atomisten lehren, so giebt es teinen geistigen also teinen Extenntnispro-Und ift ber geiftige Proceg bedingt burch ein außerweltliches cefel Befen, wie Anaxagoras will, so giebt es teinen natürlichen Erkennt= nifproceg, alfo teine menfchliche Ertenntnig. Das Gesammtergebnig heift: die menfoliche Ertenntnif ift unmöglich. Sie ift un= möglich unter allen Gefichtspunkten der bisherigen Philosophie, fie tann in diefer so begriffenen Natur nicht stattfinden. Also bleibt zu= nachft nichts übrig, als fie zu verneinen. Es giebt teine Erkenntniß, also teine Wahrheit, also überhaupt nichts an fich ober allgemein Bultiges, weber im wiffenschaftlichen noch im fittlichen Gebiet; es bleibt Richts übrig, als die subjective Meinung und die Runft sie geltend zu machen, als der einzelne Menfch, der fich felbst für das Maß aller Dinge erklärt: bas Thema ber Sophistik (Gorgias, Brotagoras). Diefe Sophiftit bilbet ben Uebergang von der Welterkennt= niß zur Selbsterkenntniß, die Rrifis der griechischen Philosophie, fie entscheidet das neue Problem, welches die folgende Periode beherrscht, das claffische Zeitalter der attischen Denter: fie klart den vorhande= nen Zuftand des Dentens volltommen auf, indem fie gang beutlich macht, daß unter biefem Zuftande das Ertennen und damit die Philosophie selbst eine baare Unmöglichkeit ist. Die Sophistik selbst war

von dieser Unmöglichkeit wirklich überzeugt, wenigstens in ihren bebeutenden Köpfen, denn sie sah keinen Ausweg. In dieser Ueberzeugung ist sie keineswegs principlos gewesen, und wenn man sie richtig und im Ganzen versteht, so muß man sich sagen, daß sie nicht bloß die Bildung ihres Zeitalters befruchtet, sondern den philosophischen Justand dergestalt erleuchtet hat, daß sich für den sortschreitenden Geist das neue Problem von selbst ergab. Sie hat den Denkzustand des griechischen Geistes vollkommen erhellt, und die Verwirrung der Vegrisse, welche sie angerichtet haben soll, war die nothwendige Folge der vorhandenen Geistesverfassung, die sie mit vollem Bewußtsein erlannt und dem Bewußtsein der Anderen klar gemacht hat.

Der Erste, der das neue Problem findet und selbst davon unwillkürlich ergriffen ist, der den Wendepunkt entscheidet und die Spoche der Selbsterkenntniß in der griechischen Philosophie zum Durchbruch bringt, ist Sokrates. Die Sophistik bildet den Uebergang von der vorsokratischen Philosophie zur sokratischen. Die vorsokratischen Probleme, wenn wir alle in einem ausdrücken wollen, das ihren Wittelpunkt ausmacht, betreffen die Genesis der Dinge. Das sokratische Problem ist die Genesis des Erkennens. Dieses Problem beherrscht die attische Philosophie. Das Weltproblem wird jetzt gesaßt und gelöst unter der Voraussetzung des Erkenntnisproblems. Die Frage heißt: wie muß die Welt gedacht werden, wenn sie als eine erkennbare Welt, als Erkenntnisobject gedacht werden soll?

Was die sokratische Philosophie in der Person ihres Urhebers bewegt, ist in der That nichts Anderes, als die Genesis des Erkennens, das Uebergehen aus dem Zustande des Nichtwissens in den des Wissens, das Suchen der Wahrheit, das Hervordringen und Entbinden der wahren Begriffe, die thatsächliche Widerlegung der Sophisten, welche die Erkenntniß für unmöglich erklären, weil es keinen Begriff, kein Urtheil gebe, von dem nicht ebenso gut das Gegentheil behauptet werden könne. Bei den Sophisten gilt der beständige Widerspruch der menschlichen Meinungen für das Ariterium der Unmöglichkeit des Wissens; bei Sokrates gilt die aus dem Widerspruch der Meinungen erzeugte Uebereinstimmung der Einsicht für das Ariterium des Gegentheils. Darum kann er die Wahrheit nur sinden in dem Verkehr mit Menschen, in dem lebendigen Gespräch, in dem gemeinsschaftlichen dialogischen Denken.

Die allgemeinen Borftellungen, in benen die Denkenden überein-

ftimmen, find die mabten Begriffe, die Objecte der mabren Ertennt= niß, also überhaupt die wahren Objecte. Wird man nicht folgern muffen, daß diefe Gattungen ober Ibeen, welches das Wefen ber Dinge ausbruden, auch wirklich bas Wefen ber Dinge find, baf bie mahren Objecte bas mahrhaft wirkliche und urfprüngliche Sein außmachen, also die wahre Welt, die intelligible oder urbildliche Welt find, die in der finnligen als ihrem Abbilbe erfcheint, wie die Idee in dem Kunftwert? | Giebt es eine wahre Ertenntnif, so muß deren Object das wahrhaft Wirkliche fein. Das ist der Schritt von Sotrates zu Blato. Unter biefem Gefichtspunkt wird bie Philosophie Ibeenlehre, und die Welt erscheint als ein Abbild der Ibeen, als ein ewig lebendiges Aunftwert: als ein natürliches der Rosmos, als ein sittliches ber Staat. Eine ideale Welt erhebt fich in dem philosophischen Bewußtsein, dem Menschen erreichbar nur durch die Erhebung zu seiner denkenden und idealen Natur, und diese Erhe= bung ift nur möglich durch die Reinigung von dem finnlichen Stoff, bon dem, was die Sinnlichkeit in der Wurzel ausmacht, das find bie Begierben, welche die lichte Welt in uns verdunkeln und uns in den Stoff der Dinge herabziehen. Diefe Philosophie muß die Ab=> wendung von den Begierden und die hinwendung ju den Ideen fordern, fie muß die Erhebung ju ber ibealen Welt abhangig machen von der Läuterung des innern Menschen von der fittlichen Umwandlung beffelben. Jest ift die Borftellung eines ewigen Weltzweds gewonnen, der fich lebendig und bilbnerifch in ber Ordnung der Dinge entfaltet und bem menschlichen Dasein als Vorbild einleuch= tet, dem gemäß das fittliche Leben fich geftalten und ordnen foll. In dieser Richtung auf die fittliche Umgestaltung des Menschenlebens ift die platonische Philosophie reformatorisch und religios. Hier empfindet Plato seine Berwandtschaft mit Pythagoras, hier werden kunftige Jahrhunderte ihre Verwandtschaft mit Blato empfinden. Es wird die Zeit kommen, wo man mit heißer Sehnsucht nach jener intelligiblen Welt hinbliden wird, die Plato noch wie ein großer plaftischer Runftler gebacht und feiner Welt vorgehalten hat als bie einzige Rettung aus dem icon beginnenden Berfall.

Der Gegensatz der Idee und Materie, der intelligiblen und kör= perlichen Welt, der denkenden und finnlichen Natur ist der platoni= schen Philosophie eigenthümlich und in ihrer ganzen Anlage begründet. Es ist einsach ausgedrückt der Dualismus zwischen Form und Stoff. von dieser Unmöglichkeit wirklich überzeugt, wenigstens in ihren bebeutenden Köpsen, denn sie sah keinen Ausweg. In dieser Ueberzeugung ist sie keineswegs principlos gewesen, und wenn man sie richtig und im Ganzen versteht, so muß man sich sagen, daß sie nicht bloß die Bildung ihres Zeitalters befruchtet, sondern den philosophischen Zustand dergestalt erleuchtet hat, daß sich für den sortschreitenden Geist das neue Problem von selbst ergab. Sie hat den Denkzustand des griechischen Geistes volltommen erhellt, und die Verwirrung der Vegriffe, welche sie angerichtet haben soll, war die nothwendige Folge der vorhandenen Geistesversassung, die sie mit vollem Bewußtsein erkannt und dem Bewußtsein der Anderen klar gemacht hat.

Der Erste, der das neue Problem sindet und selbst davon unwillkürlich ergriffen ist, der den Wendepunkt entscheidet und die Epoche der Selbsterkenntniß in der griechischen Philosophie zum Durchbruch bringt, ist Sokrates. Die Sophistik bildet den Uebergang von der vorsokratischen Philosophie zur sokratischen. Die vorsokratischen Probleme, wenn wir alle in einem ausdrücken wollen, das ihren Mittelpunkt ausmacht, betreffen die Genesis der Dinge. Das sokratische Problem ist die Genesis des Erkennens. Dieses Problem beherrscht die attische Philosophie. Das Weltproblem wird jetzt gesaßt und gelöst unter der Boraussehung des Erkenntnißproblems. Die Frage heißt: wie muß die Welt gedacht werden, wenn sie als eine erkennbare Welt, als Erkenntnißobject gedacht werden soll?

Was die sokratische Philosophie in der Person ihres Urhebers bewegt, ist in der That nichts Anderes, als die Genefis des Erkennens, das Uebergehen aus dem Zustande des Nichtwissens in den des Wissens, das Suchen der Wahrheit, das Hervordringen und Entbinden der wahren Begriffe, die thatsächliche Widerlegung der Sophisten, welche die Erkenntniß für unmöglich erklären, weil es keinen Begriff, kein Urtheil gebe, von dem nicht ebenso gut das Gegentheil behauptet werden könne. Bei den Sophisten gilt der beständige Widerspruch der menschlichen Meinungen für das Ariterium der Unmöglichkeit des Wissens; bei Sokrates gilt die aus dem Widerspruch der Meinungen erzeugte Uebereinstimmung der Einsicht für das Ariterium des Gegentheils. Darum kann er die Wahrheit nur sinden in dem Verkehr mit Menschen, in dem lebendigen Gespräch, in dem gemeinsschaftlichen dialogischen Denken.

Die allgemeinen Borftellungen, in denen die Denkenden überein-

THE WAY

ť

ftimmen, find die wahren Begriffe, die Objecte der mahren Ertennt= nik, also überhaupt die wahren Objecte. Wird man nicht folgern muffen, daß diefe Gathungen ober Ibeen, welches das Wefen Der Dinge ausbruden, auch wirklich das Wefen der Dinge find, daß die wahren Objecte das wohrhaft wirkliche und urfprüngliche Sein außmachen, also die wahre Welt, die intelligible oder urbildliche Welt find, die in der finnlichen als ihrem Abbilde erscheint, wie die Idee in dem Runftwert? \Giebt es eine wahre Erkenntnig, so muß deren Object das wahrhaft Wirkliche sein. Das ist der Schritt von So= trates ju Blato. Unter diesem Gefichtspunkt wird die Philosophie Beenlehre, und die Welt erscheint als ein Abbild der Ideen, als ein ewig lebenbiges Kunftwerk: als ein natürliches der Kosmos, als ein fittliches der Staat. Eine ideale Welt erhebt fich in dem philosophischen Bewußtsein, dem Menschen erreichbar nur durch die Erhebung zu feiner bentenden und idealen Ratur, und diefe Erhebung ift nur möglich durch die Reinigung von dem finnlichen Stoff, bon dem, was die Sinnlichkeit in der Wurzel ausmacht, das find bie Begierden, welche die lichte Welt in uns verdunkeln und uns in Diefe Philosophie muß die Abben Stoff ber Dinge herabziehen. wendung bon ben Begierben und die Sinwendung zu ben Ideen forbern, fie muß bie Erhebung zu ber idealen Welt abhangig machen bon der Läuterung des innern Menfchen von der fittlichen Umwand= Jest ift die Borftellung eines ewigen Weltaweds lung deffelben. gewonnen, ber fich lebendig und bildnerisch in der Ordnung der Dinge entfaltet und dem menschlichen Dasein als Borbild einleuch= tet, dem gemäß das fittliche Leben fich geftalten und ordnen foll. In diefer Richtung auf die sittliche Umgestaltung des Menschenlebens ist die platonische Philosophie reformatorisch und religiös. Hier em= pfindet Blato seine Verwandtschaft mit Pythagoras, hier werden fünftige Jahrhunderte ihre Verwandtschaft mit Plato empfinden. Es wird die Zeit tommen, wo man mit heißer Sehnsucht nach jener intelligiblen Welt hinbliden wird, die Plato noch wie ein großer plaftischer Runftler gedacht und seiner Welt vorgehalten hat als die einzige Rettung aus dem schon beginnenden Berfall.

Der Gegenfat der Ibee und Materie, der intelligiblen und torperlichen Welt, der benkenden und finnlichen Natur ist der platoniihen Philosophie eigenthümlich und in ihrer ganzen Anlage begründet.
Es ist einfach ausgedrückt der Dualismus zwischen Form und Stoff.

V

Diefem Dualismus widerftrebt das philosophische Bewuftfein, bas ber Ginheit und bes innern Zusammenhangs bedarf. Und fo geht aus der platonischen Philosophie die Frage, die wir als das Urbroblem bes griechischen Dentens bezeichnet haben, als bie nachfte bervor: wie tommt ber Stoff jur Form? wie erklart fich ihre Ber-Waren fie getrennt und abgesondert von einander, fo liefe ihre Bereinigung fich nur burch ein drittes Princip, durch bas Wert einer außern Runft begreiflich machen, die felbst unbegreiflich bliebe. Also wird die Form so gedacht werben muffen, daß fie dem Stoffe inwohnt, als die Kraft, die ihn gestaltet, d. h. als Energie, und der Stoff wird so gedacht werden müssen, daß er die Form der Möglichkeit nach in sich enthält, als Anlage zu dieser bestimmten Bilbung, d. h. als Dynamis, und jedes wirkliche Ding wird gedacht werben muffen als ein fich geftaltender Stoff, der feine Form voll= endet, feinen innern 3med erfüllt, b. h. als Entelecie. Dinae insgesammt muffen uns als eine Reihe folder Formen ericheinen, beren niedere immer die Unlage enthält zu der nächft boberen, d. h. als eine Stufenreihe von Entelechien. Und der Weltprocek felbft tann nur als eine Bewegung gefaßt werden, in welcher ber Stoff sich formt, die Form sich vollendet, die Anlage sich verwirk= licht, und das Gewordene immer wieder Stoff und Material wird au höheren Bildungen, b. h. er will als Entwicklung gebacht Durch diefen Begriff überwindet Ariftoteles ben platoni= fein. schen Dualismus. Auch die Erkenntniß ift nach Aristoteles ein So wird burch ben Begriff ber Entwicklung Entwicklungsproceg. beides gelöft: jugleich das Weltproblem und das Erkenntnifproblem. Diefer Begriff fteht feft, sobald die Form als energisches und die Materie als bynamisches Princip gefaßt ift, ober was baffelbe heifit. sobald die Ibee als der den Dingen inwohnende Zweck gilt. Dann muß die Materie durch ben Begriff der Anlage oder Bildungsfähig= feit erklärt werden. Bei Plato gilt der Stoff als un ov, bei Ari= ftoteles als δυνάμει öv. Rurger und schlagender läßt fich der Unterschied beider Bhilosophen nicht darthun.

Hier endet die classische Zeit der griechischen Philosophie. Die folgende Periode nimmt eine andere, durch die sokratischen Schulen und die platonisch=axistotelische Lehre vorbereitete Richtung. Sie hört auf, Kosmologie zu sein, was die griechische Philosophie in ihren bis-herigen Formen geblieben war, denn sie hat vor und nach dem

sokratischen Durchgangspunkt nicht aufgehört, sich mit der speculativen Wiung der Weltprobleme zu beschäftigen. Die Probleme des Weltsstoffs, der Weltordnung, des Weltprocesses waren die Aufgaben der vorsokratischen Periode; das Problem der Welterkenntniß war die der sokratischen. Die letzte Lösung jener ersten Probleme gab Anaxagoras, die letzte Lösung dieses zweiten giebt Aristoteles. Anaxagoras begründet den Dualismus zwischen Geist und Waterie, den Aristoteles durch den Begriss der Entelechie und Entwicklung im Princip überwinden will, aber keineswegs durchgängig überwunden hat, denn am Ende seines Systems bricht dieser Dualismus an so vielen Stellen wieder hervor. Achten wir nur auf diese Absonderung des Geistes von der Materie, auf diese Trennung beider, so scheint Aristoteles in einem ähnlichen Dualismus zu enden, als von welchem Anaxagoras ausgaina.

æ

14

I

i

Ξ

X

# III. Das Freiheitsproblem.

Diese dualistische Vorstellungsweise, zwar dem Brincip des Ari= toteles zuwiderlaufend, ift doch ein nakürliches Ergebniß seiner Diefe Philosophie fieht in ber Welt eine Stufenreihe bon Entelechien, fie denkt diese Reihe als ein vollendetes Banges, fie sorbert ein letztes Glieb, eine höchfte Entelechie, d. h. eine folche, aus der keine höhere hervorgehen kann, die also in keiner Weise Anlage 41 neuen Bildungen enthält, darum gar nicht ftofflicher Natur ist, londern vollkommen immateriell, die mithin gedacht werden muß als wine Form, als bloße Energie, die lediglich fich selbst Zweck ist, b. h. als das Denken, welches fich felbst bentt, als Geift, als Gott. Alles bewegend, ift er felbft unbewegt. Von dem Weltproceg unergriffen, ift er erhaben über die Welt und in dieser Erhabenheit absolut vollkommen. Er ist sich selbst genug. Diese Autartie erscheint als der vollkommenfte Zustand, erreichbar nur dem Geift, der in stinem Selbstbewußtsein ruht und sich von den Bewegungen der Belt frei halt. Auch der Mensch ist ein selbstbewußtes, persönliches Besen; wäre er frei von der Welt, so wäre er vollkommen. Bollommenheit wird fein Ziel, seine höchfte Aufgabe; was er sucht ift der vollkommenste Lebenszustand, das perfönliche Ideal. Philosophie, welche diese Richtung ergreift, ist weniger Weltweisheit, ds Lebensweisheit; was ihr vorschwebt, ift weniger Idee als Ideal, beniger die Wahrheit als der Weife, deffen Urbild sie nur darum

zu erkennen sucht, um es im Leben zu verwirklichen. Ihre Grundrichtung ist praktisch, ihre Aufgabe ist die Herstellung göttlicher Bollsommenheit im Menschen, einer inneren Bollendung des Menschen, welche der Gottheit nahe kommt; ihr Ziel ist dieser gottmenschliche Zustand oder, wenn ich so sagen darf, diese Gottwerdung des Menschen. Die Lösung dieser Aufgabe ist nur möglich durch die Befreiung von der Welt. In diesem Sinne will ich das neue Problem das der Weltbefreiung nennen (Befreiung nicht der Welt, sondern des Menschen von der Welt). Hier sehen wir schon, wie die griechische Philosophie, von dem Menschenideale ergriffen und erfüllt, die Welt losläßt und ein Ziel sucht, das unwilltürlich in die Richtung einlenkt, die sich im Christenthum vollendet.

Aber wie ift biese Befreiung von der Welt, wodurch die perfönliche Autartie erreicht wird, möglich? So lange wir von dem Weltproceg ergriffen und in benfelben verflochten find, bleiben wir abhängig und unfrei. In diefer Abhängigkeit find wir tief befangen, fo lange wir uns zu der Welt begehrend, leidend, ftrebend verhal= ten; fo lange wir uns ergreifen laffen von den Butern der Welt, ihren Uebeln, ihren Aufgaben. Um fich gründlich von der Welt zu befreien, muß man aufhören zu begehren, zu leiden, zu streben d. h. nach der Lösung der Weltprobleme zu ringen. Wir muffen uns in einen Zuftand verseten, in dem uns die Welt teine Guter mehr bietet, in dem es nichts Begehrenswerthes für uns giebt, die Be= gierden und Leidenschaften verstummen, der Wille durch nichts erschüttert und bewegt wird: dieser Zustand ist die Tugend der Stoiker. Wir muffen, um uns gegen die Welt zu fichern, eine Lebensform gewinnen, die leidensfrei ift, ober, um die Natur nicht zu überbieten, einen Zustand, in dem wir so wenig als möglich leiden, so viel als möglich genießen: biefer Buftand ift die Glückfeligkeit der Epi= kureer. Endlich, um die Unruhe des Geiftes los zu werden, muffen wir aufhören zu ftreben und auf die Lösung der Weltprobleme Berzicht leiften, indem wir uns klar machen, daß fie unlösbar find: biefer Zweifel ift die Ruhe der Skeptiker. Was nach Sokrates begonnen war in der chnischen, chrenaischen und megarischen Schule, das erscheint nach Aristoteles wieder in den verwandten Richtungen ber Stoiter, Epifureer, Steptifer gleichsam auf erhöhter Botenz und in einer folden Berfassung, daß biese verschiebenen Richtungen hier aus einem Motiv entspringen und in einem Ziel zusammengeben.

Diefes gemeinschaftliche Motiv ift das Ideal eines von der Welt freigeworbenen Menfchen, eines in fich ruhenden Selbstbewußtseins, einer vollendeten Autartie. In diesem Thous, von dem fie erfüllt find, vereinigen fich Stoiter, Epitureer und Steptiter.

Bergleichen wir die Mittel, die fie gur Befreiung des Menschen einsetzen, mit der Macht, von der fie sich befreien wollen, so erscheint biefe größer als jene. Sie wollen von dem Weltlauf lostommen; der Weltlauf ift machtiger als fie, und das Ideal des Weifen ichei= tert an der beharrlichen Gewalt der Dinge. Der stoischen Tugend fteht der Weltlauf gegenüber mit der fich immer erneuenden Macht der Raturtriebe; der epitureischen Glückseligteit fteht der Weltlauf gegenüber mit dem Beere der Aebel, und wenn fich die Spikureer nicht zu ihren Göttern in die Zwischenraume der Welt flüchten, fo werden fie den lebeln der Welt nicht entrinnen; endlich dem ftebtifchen Bemußtsein, welches die allgemein gultigen Wahrheiten verneint, fteht der Weltlauf gegenüber mit der Macht der herrschenden Borftellungen und 3wede, welche ber Steptiter nicht vertreiben, benen er felbst fich nicht entziehen tann. Es ift unmöglich, bas Ibeal der Autartie dem Weltlauf abzuringen, es rein und fiegreich davonzutragen, unangetaftet von den Mächten der Welt zu erhalten; dieses Ibeal ift in dem Kampf mit diesen Mächten der schwächere Theil, ber julest unterliegt.

Die Mittel nämlich, welche hier bem Weltlauf entgegengefett werben, find im Grunde felbft bem Weltlauf entnommen. Der Stoiter sucht die Befreiung durch die Willensautartie, die er als Tugend bezeichnet, diese Tugend ist das stolze Selbstgefühl des eigenen Werthes, und dieses Selbstgefühl geht ben Weg der menschlichen Gitel= die mitten in den Weltlauf hineinführt. Der Epikureer fucht bie Befreiung im Genuß, ben er in einen dauernden Zuftand verwandeln möchte, biefer Genug ift bas behagliche Selbftgefühl bes eigenen Wohlseins, und biefes Selbstgefühl befindet fich mitten im Weltlauf. Der Steptiker sucht die Befreiung durch den Zweifel, ber bie natürlichen Ginfichten und Probleme ungültig machen will, und diefer Zweifel felbst stutt fich auf natürliche Grunde, auf die Gin= fichten bes natürlichen Berftandes, ber felbft in bas Getriebe bes Weltlaufs gehört. Das Ibeal, welches den Weltlauf befiegen will, ift aus einem Stoffe gebilbet, welcher aus ben Machten ber Welt

befteht.

Und so gerathen diese Richtungen jede in einen eigenthümlichen Widerspruch mit fich selbst. Dem Stoiter ift wohl in dem Bewußtsein seiner Tugend, er fühlt sich darin erhaben, in dieser Erhaben= heit glücklich und behaglich, wie nur der Epikureer mitten im Sinnen= genuß; er genügt fich in bem Bewußtfein, bag er die Guter ber Welt nicht braucht und begehrt in diefem Bewußtfein darf er fie genießen, erst recht genießen. Rurz gesagt: ber Stoiter macht fich aus der Tugend einen Genuff. Der Spikureer fucht den Genuf als vollkommensten Lebenszustand, der alles Leiden so viel als möglich ausschließt, aber ber größte Teind bes Genuffes find die Genuffe; so geht der Epikureer behutsam den Genüffen aus dem Wege und legt fich um des Genusses willen eine Entsagung und Mäßigkeit auf, die manchem Stoiter Ehre machen wurde. Rurg gefagt: ber Epikureer macht fich aus dem Genug eine Tugend. Und so können die beiden entgegengesetten Richtungen und Lebensshsteme in ihren Lebenserscheinungen selbst bis zum Berwechseln einander ähnlich werben. Endlich ber Steptiker macht fich aus bem 3weifel eine Gewiß= heit und geräth, wie er sich auch wendet, in Widerspruch mit sich selbst. Denn ist der Zweisel gewiß, so ist er nicht mehr steptisch, und ist der Zweifel zweifelhaft, so giebt er sich felbst auf, und mit dem Stepticismus ist es am Ende. Genug, diese Richtungen find auf dem Wege zum menschlichen Ideal, aber ihre Berfuche fammt= lich schlagen fehl und lösen sich zulett in lauter Probleme auf, die einer neuen und tieferen Lösung bedürfen.

# IV. Das Religionsproblem.

Die Welt sind wir selbst. Unsere natürliche Selbstliebe und unser natürlicher Verstand sind auch Welt, sie sind weltliche Mächte von Grund aus, denn ohne sie giebt es keine Welt, die wir begeheren und vorstellen. Und eben diese Welt, die mit unserem Selbst eins ist, die wir selbst in gewissem Sinne sind, diese Welt ist in dem Ideale der Stoiker, Epikureer, Skeptiker so wenig überwunden, daß sie vielmehr darin vergöttert ist. Von dieser Welt loszukomemen, von dieser eigenen weltlichen Natur, die schon als llebel empsunden wird, sich gründlich zu befreien, dieses Selbst, das uns gesangen nimmt und niederhält, abzuwersen und zu durchbrechen: das wird jest die Ausgabe der Philosophie und zugleich die Sehnsucht

aller, die bas Unglud ber Zeiten und ben tiefen innern Berfall ber Menichen empfinden. Diefer Drang nach Befreiung bon unferer eigenen, in der Selbstfucht gegründeten, weltlichen Natur ift ein Erlösungsbedürfniß, und so ift es ein durchaus religiöses Dotiv, welches jest die Philosophie in Bewegung fest und fie unmittel= bar auf das menschliche Seil richtet. Sie sucht den Weg zu diesem Biel, fie felbst will bas erlosende Heilmittel fein, fie giebt fich als Beilslehre; in diefem Geift und aus diefem Motiv heraus muß man ibre Borftellungsweise und ihre Wirkungen beurtheilen. Ihr Bro= blem ift die Welterlöfung, das lette des Alterthums. Bas fie in's Leben rufen möchte, ist eine Weltreligion, die fie mit den Mitteln bes Beidenthums zuerft burch eine Läuterung des alten Götterglaubens, julest burch eine Wiederherstellung beffelben zu erreichen fucht. Dit diesem Gedanken geht fie dem Chriftenthum vorbereitend ent= gegen, wettifert und ringt mit ihm um ben Gieg, ben gulest bie neue Religion über die alte bavontragt. Aber die Ibee einer welt= erlosenden Religion ift im Gemuthe der griechischen Welt empfangen und genährt worden, und als bas aufftrebende Chriftenthum bie jubifden Schranten burchbrach, um welterlofend ju wirken, fand es hier ben fruchtbarften Boben.

Jenes Erlösungsbedürfniß, welches die lette Philosophie des Alterthums erfüllt und das Motiv ihrer Denkweise bildet, besteht in dem Streben des Menfchen, fich der Welt zu entledigen, fich gu entweltlichen ober, was daffelbe beißt, fich mit einem Wefen zu vereinigen, welches der Sinnenwelt vollkommen entruckt ift, frei von ihren Schranken und Uebeln. Darum fordert ber Standpunkt biefer Philosophie in der ftrengften Bedeutung des Worts die Jenseitigkeit Bottes. Diefem menfclichen Erlojungsbedurfniß gegenüber tann Gott nicht jenseitig ober transscendent genug sein. Gerade durch seine Geschiedenheit von der Welt, gerade dadurch, daß er frei ift von allem, wobon der Mensch frei sein möchte, wird er ein Gegenstand und Riel religiöser Sehnsucht. Und eben darum liegt hier in der Borftel= lung ber größten Aluft awischen Gott und Welt eine religiöse Ge= nugthuung. Gott muß hier fo vorgestellt werben, daß der Mensch zu fich fagen tann: wenn ich bei ihm ware, so ware ich felig; bei ihm ift nichts von dem, was mich angstet und drückt! Die dualistische Borftellungsweise wird daher ein Charakterzug dieser Philosophie und ift in ihrem Grunde durchaus religiös motivirt. Gott steht hier

1 3

Borbild finden als die Ideenlehre Plato's. Und die platonischen Ideen selbst, die von der obersten Einheit stusenweise in immer zunehmender Wielheit herabsteigen dis zu der äußersten Grenze, wo die Formen eingehen in die Materie, erscheinen hier gleichsam als Mittelwesen, als Bindeglieder, als Stusenleiter, die von Gott herabsührt zur Welt; diese Ideenwelt dietet sich dar als ein willsommenes Schema, in welches die dämonengläubige Philosophie ihre Vorstellung von den untergöttlichen Mittelwesen einträgt.

Hieraus läßt fich leicht die suftematische Form bestimmen, in welcher die lette Schule des Alterthums ihre Aufgabe vorstellt und loft. Es handelt fich um ein Syftem, welches biefe zwei Bebingungen erfüllt: einmal den Dualismus zwischen Gott und Welt auf das Aeu-Berfte fpannt, dann diefen Dualismus durch eine Reihe von Zwifchenwefen, die zulett eine unendliche Reihe fein muß, vermittelt. Diefe Bwischenwesen muffen gedacht werben als eine Stufenfolge, herabsteigende, also als ein Stufenreich abnehmender Vollkommen= heit, das aus dem vollkommenften Wefen hervorgeht und in dem unvollkommenften d. h. in der Sinnenwelt endet, mit bem Streben ber Rücktehr zu feinem Ursprunge. Das göttliche Urwesen muß ge= bacht werden als jenseits nicht bloß der Welt, sondern auch aller Beiftesthätigkeit, als jenseits auch bes Denkens und Wollens, benn es ift als solches dem Menschen unerreichbar. Darum kann jenes Stufenreich aus dem göttlichen Urgrunde nicht vermöge des Willens und des Gedankens hervorgehen, sondern nur als eine nothwendige Folge, die aus der Fülle des Urwesens entspringt, ohne daß diese Kulle sich mindert, als eine Wirkung, aus der wieder neue, weniger volltommene Wirkungen ausströmen, d. h. jene Stufenfolge der Mittel= glieber muß vorgeftellt werden als eine Reihenfolge göttlicher Emanationen. Bas in dem altplatonischen Syftem die Ideen find, das find in dem neuplatonischen die Emanationen, in denen die Welt= erlöfung ober bie aus ber größten Gottesferne jur Bereinigung mit Gott zurücktehrende Seele in der Form eines ewigen Welt= und hier feben wir beutlich, wie fich bas Naturproceffes gedacht wird. religiöse Motiv in den Thous der heidnischen Vorstellung faßt. Diese Emanationen find der willfährigste Stoff für alle Formen der My-Was im Blotin noch Emanationen sind, das find im Jamblichus die Götter= und Dämonengeschlechter, die Proklus ordnet und methodisch einrichtet.

-83

Bon dem Mittelpunkt des religiöfen Platonismus, in dem fie wurzelt, beschreibt biefe Unichauungeweise einen weiten Gesichtetreis, ber über Pythagoras und die Grenzen ber griechischen Welt hinaus= geht. Religiose Empfindungen find icon als folche verwandt. Jede Erscheinung von ausgeprägt religiösem Charatter wird dem Interesse Diefer Zeif wichtig. Wie fie felbst myftisch gestimmt ift, wird fie befonders von solchen religiöfen Bilbungsformen angezogen, die geheim= nifboller Urt find, von einer folden religiöfen Beisheit, die ben Charatter göttlicher Offenbarung an fich trägt. Daber ber mächtige und phantafievolle Reig, den die Mufterien der Griechen, die orphiiden Gebeimniffe, die morgenländischen Religionen auf biefe Geiftesftimmung ausüben. Je geheimnifvoller die Erscheinung ift, um fo magifcher und wirksamer ift ihr Gindrud, und je bunkler und verborgener d. h. je weiter entfernt von der Gegenwart fie erscheint. um fo geheimnigvoller barf fie fein. Daber bas Streben, welches biefe platonifirende Richtung hat, die Quellen der religiöfen Weisheit über die Grenzen der erhellten Geschichte hinauszurücken und in das Dunkel der Zeiten zu verfenken. Sier möchte fie die Glaubensweißheit, von der fie felbst erfüllt ift, entspringen und fortgetragen feben in Religion und Philosophie durch eine Reihe welterleuchtender Geifter bis herab zu ber Gegenwart, in welcher die alten und geheimnißvollen Offenbarungen erneut werden. Es gehört mit zu den Glaubensvorstellungen diefer Zeit, ju ben Dogmen biefer Philosophie, daß fie fich im Ginklange weiß mit allen religiofen Geiftern ber Bergangen= beit und diese in einen Zusammenhang bringt, der ihren gläubigen Boraussetungen entspricht. Sie sieht überall wie in ihren Spiegel, fie findet überall das Gegenbild ihrer Denkweise, fie erblickt ihre Borftellungen in der platonischen Philosophie, diese in der älteren Beisheit bes Pythagoras, diefe in den Geheimniffen der Aegypter, in der Beisheit der Magier und Brahmanen, in den Erleuchtungen ber jubifchen Propheten; fie fühlt fich als Glieb ber großen Geifter= tette, in der fich die göttlichen Offenbarungen in der Menschheit Ihr Gegenbild, das fie in die Bergangenheit jurud= fortpflanzen. wirft, leuchtet ihr wieder als das Borbild, von dem fie bas eigene Licht empfangen haben will. Wie diese religios platonisirenden Philosophen benten, so muffen Plato und Pothagoras felbft, die altplatonifchen und altpythagoreischen Philosophen gedacht haben; und damit diese vollkommene Uebereinstimmung sich rechtsertige und ihr die Beweise nicht fehlen, erscheinen jetzt eine Menge Schriften, die im Geiste der neuen Denkweise geschrieben sind, unter den Ramen eines Orpheus, Pythagoras und alter Pythagoreer. Der geglaubte Zusammenhang tritt an die Stelle des wirklichen, der sich unter den dogmatischen Vorstellungen völlig verdunkelt, und ebenso verdunkelt sich dis zum Verschwinden unter der Herrschaft dieser Vorstellungen der geschichtliche Sinn und die geschichtliche Kritik.

Unter den morgenländischen Religionen ift es besonders eine, welche von fich aus mit bem religiöfen Platonismus eine Geiftes= verwandtschaft empfindet und eingeht: Die judifche. Der Berfall und das Unglud des Bolts unter dem Drucke der Fremdherschaft, das Gefühl dieses Unglucks, das Bedürfnig und die Sehnsucht, davon erlöft zu werden, die Hoffnung auf einstige Wiederherstellung, der Glaube an den jenfeitigen Gott, die religiofe Belebung, Erweiterung und Läuterung der Gottesidee durch das prophetische Bewußtsein, das Prophetenthum selbst als Träger der Religion mit seiner reformatorischen Richtung, mit seinen bis zur Ekstase gesteigerten Erleuch= tungen, der Wunderglaube, die schon in den Volksglauben einge= lebten Borftellungen der Engel als Mittelwefen zwischen Gott und den Menschen — alle diese Züge geben dem Judenthum eine Ber= mandtschaft mit der von uns entwickelten Form der griechischen Philosophie und machen den mosaischen Glauben empfänglich für ben platonischen. Auch die außeren Bedingungen gu einem Geiftes= verkehr von beiden Seiten find in Alexandrien, diefem Mittelpunkte des hellenifirten Morgenlandes, gegeben. Das Judenthum erkennt biefe Bermandtschaft, es tann die lebereinstimmung zwischen fich und bem Platonismus nur begreifen, indem es die griechische Philosophie aus dem alten Testament, den heiligen Urtunden feines eigenen Glaubens, hervorgegangen dentt, es fann jest feine Glaubensurfunden nur fo verftehen, daß fich ihre Uebereinstimmung mit der griedischen Weisheit rechtfertigt. So bildet fich die allegorische Ertlärungeweife der alttestamentlichen Schriften und auf deren Grund die judifch-alexandrinische Religionsphilosophie, die sich in Philo vollendet, wie der religiofe Platonismus griechischerseits in den fpa= teren Neuplatonikern.

Diese jüdische Philosophie ift auch religiöser Platonismus, unter welchem Namen wir demnach alle bewegenden Factoren im Geifte der lepten vorchriftlichen Zeit zusammenfassen. Um uns nicht in

Ginzelnes zu verlieren, da wir hier nur die vorwärtsdrangenden Motive in's Auge faffen, suchen wir den Sauptvunkt, um den es fich in diefer ganzen Richtung handelt. Das herrschende Broblem ift die Welterlösung; der Grundgedanke, in welchem die Entscheidung gefucht wird, ift ber eines welterlofenden Princips. Run tann biefes lettere nur gedacht werden als der göttliche Weltzweck, als Beweggrund ber Schöpfung, als die weltordnende und in der Bilbung der Dinge gegenwärtige Ibee, die in das Weltall eingeht, während Gott selbst in reiner Jenseitigkeit vollkommen frei und abgesondert bleibt Also muß bas weltschaffende und erlösende Brincip von der Welt. unterschieden werden von Gott, es ift nicht Gott felbft, aber es geht von Gott aus, wie das Wort vom Geift; es ift, um es finnbild= lich und typisch auszudrücken, das Wort Gottes, der göttliche Logos. In diesem Begriff versammeln sich als in ihrer Ginheit alle Mittel= wefen awischen Gott und den Menfchen, gleichviel wie fie heißen, ob Damonen nach griechischer ober Engel nach judischer Beife. Logos gilt als der Mittler zwischen Gott und Menscheit.

Die Logosidee hat fich in der griechischen Philosophie entwickelt. Diefe Idee bedurfte, um in das menschliche Bewußtsein einzutreten, einer Richtung, die bon Anfang an das Weltprincip ju ihrer Aufgabe gemacht hat. Die griechische Philosophie hat von ihrem Ursvrunge an das Weltprincip durchdacht, fie hat diefen Gedanken in ihrer porfotratischen Zeit entwickelt und ausgebildet zur Erklärung der Dinge, in ihrer claffischen Beriode zur Erklärung der Erkenntniß der Dinge, in ihren erften nachariftotelischen Richtungen zur Berwirklichung bes menschlichen Ideals, in ihrem letten Zeitalter, um daraus die Erlöfung bes Menschen von der Welt zu begreifen. Wollen wir das Weltprincip mit dem Worte Logos bezeichnen, da doch unter dem Logos ein Weltprincip gedacht werden muß, obwohl diese Bezeichnung teineswegs die stetige mar, fo konnen wir fagen, daß die griechische Philosophie fast durchgangia mit diesem Thema beschäftigt mar, mit diefer Frage: mas ift der Logos? Ich will in der Reihe der Lösun= gen, die wir tennen gelernt haben, drei Sauptformen hervorheben, in denen wir dem griechischen Logosbegriff am deutlichsten begegnen. Das Weltprincip muß gedacht werden als die Weltordnung, die dem ewigen Weltprocesse gleichkommt, aber diese Weltordnung tann nicht gedacht werden ohne einen ewigen Weltzwed, der in dem Weltprocesse fich abbildet und erscheint als das wandellose Sein in dem unauf-

hörlichen Werden; aber bieser ewige Weltzweck kann nicht gedacht werden, ohne in ihm zugleich die bilbende Weltkraft oder die bilbenden Vermögen vorzustellen, welche die Welt gestalten und gleichsam der Saamen sind, der sich als Welt entwickelt. Wir erkennen in der ersten Form die heraklitische Erklärung des Weltprincips, in der zweiten die platonische, in der dritten, nach dem Borgange der aristotelischen Philosophie, die stoische. In der ersten Erklärung erscheint der Logos als Weltordnung oder Weltproces, als Natur oder Kosmos; in der zweiten als urbildliche oder ideale Welt, als die Welt der Ideen; in der dritten als die Fülle der bilbenden Weltkräfte, die dosso ansequariesos. Und in der heraklitisch-stoischen Form begegnen wir selbst dem Worte Logos.

Aber ben eigentlichen Mittelpunkt ber griechischen Loaosibee bildet die platonische Borftellungsweise. Zu ihr drängt die heraklitische bin, auf sie weift die ftoische gurud. Denn man tann ben Weltproceg nicht vorstellen ohne Weltidee, und ebensowenig die bilbenden Weltvermögen. Die platonifche Borftellung der urbildlichen Welt begreift das menschliche Urbild in sich als den intelligiblen Grund unferes Daseins und bas Ziel unseres Werdens. Wir können diefem Urbilde gegenüber unser irdisches Dasein, unsere Einkörperung in die sinnliche Welt nur verstehen als einen Fall der Seele, den die Begierde verschuldet, und unfere Rucktehr zu jenem Urbild ift nur möglich durch eine Läuterung, welche das Begehrliche in uns gang überwindet. Ift aber biefes das Biel des Menfchen, follte es nicht auch bas Ziel ber Welt fein: diese Erlösung des Menschen von der Welt? Sier erscheint die platonische Philosophie in ihrer religiöfen Bedeutung, und bon hier aus motivirt und erleuchtet fie die religiofe Gemutheverfaffung und Denkweife, welche die griechische Philosophie in ihren letten Jahrhunderten durchdringt. Jest erscheint der Logos als das erlösende Weltprincip, als der göttliche Gedanke der Welterlöfung, in welchem das Geheimnig d. h. der innerfte 3meck der Schöpfung enthalten ift, als das eigentliche Schöpfungs= motiv, als das schöpferische Wort Gottes. Das Wort ist erfüllt in bem Menschen, der die Welt überwindet ober in fich das reine Urbild des Menichen wiederherftellt.

Run begegnen sich das griechische und judische Erlösungsproblem und zeigen in so vielen verwandten Borstellungen ihre religiöse Gemeinschaft. Zenes ruht in dem Gedanken des Logos, dieses in ber Vorstellung des Meffias; ber Logos ift ein allgemein gefaßtes Weltprincip und sucht die Personificirung, der Messias ist ein persönlich gefaßtes Bolksideal und sucht die Berallgemeinerung. Beide Richtungen wollen sich ergänzen und durchdringen, diese Ergänzung wird gesucht von der jüdischen Seite her. Den Platonismus in das Judenthum einführen, heißt die Logosidee in die Messiasvorstellung einbilden. Diese Aufgabe, schon vorgebildet in dem jüdisch-alexandrinschen Buche der Weisheit, löst Philo, der den Logos-Messias zum Mittelpunkt seiner Philosophie, zum Mittler und Erlöser der Welt macht.

Das Erlösungsproblem fordert eine persönliche Lösung. Es ift gelöst, wenn ein Mensch erscheint, der die Welt in sich wirklich überwindet, der in des Wortes tiesster Bedeutung wahrhaft weltsrei ist, in welchem die Menscheit ihr Urbild wiedererkennt, an den sie deßhalb als an den Welterlöser glaubt. Dies ist die einzig mögliche Form, in der sich die Lösung des religiösen Weltproblems vollzieht. Die Person soll erscheinen, die sich von der Welt und durch den Glauben an sich die Welt selbst erlöst: eine Person, von der man sagen dars, daß in ihr die Erlösung stattgefunden, die Idee erschienen, der Logos Fleisch, Gott Mensch geworden sei. Nur in dem Glauben an eine solche Person kann sich das menschliche Erlösungsbedürsniß befriedigen.

Aus dem Gesichtspunkte der Logosidee, wie sie sich in dem Bewußtsein der griechischen Philosophie herangebildet hat, ist dieser Mensch nicht zu sinden, denn diese Idee hat gar keine Aussicht auf ein bestimmtes Judividuum, auf einen wirklichen Menschen, sie giebt dem Glauben, den sie erfüllt, gar keine Richtung, die auf eine Person hinwiese. Bom Logos zum Menschen ist eine unübersteigliche Klust, die nicht ausgefüllt wird, wenn man auch noch so viele Götterordnungen einschiedt. Die Logosidee möchte sich personisieiren, aber das natürliche Menschenleben will nirgends auf sie passen und in sie eingehen; der Erlösungsgedanke steht im Widerspruch mit der menschlichen Ratur, er bleibt jenseits der Wirklichkeit etwas Allgemeines und Unlebendiges, und so bleibt unter dieser Vorstellung das Erlösungsbedürsniß ohne Aussicht und ohne Hossenung.

Dagegen ist das jüdische Erlösungsbedürfniß erfüllt von einer bestimmten Aussicht und Hoffnung; ihm ist ein Bolksideal gegeben in der Berson bes Messias, es harrt diesem Heilande entgegen, der

3 Weltordnung oder Weltproceg, als Natur oder ten als urbildliche ober ideale Welt, als die ier dritten als die Fülle der bildenden Weltk Und in der heraklitisch=stoischen Form

m Worte Logos. eigentlichen Mittelpunkt ber griechischen ! atonifche Borftellungeweise. Bu ihr brangt

vii ara relecii escenenii

auf sie weift die stoische jurud. Denn man richt vorstellen ohne Weltidee, und ebensowenia vermögen. Die platonische Vorstellung der urt t das menschliche Urbild in sich als den inte es Dafeins und bas Ziel unferes Werdens. Wir e gegenüber unfer irdifches Dafein, unfere Ginti che Welt nur verfteben als einen Fall ber Si verschuldet, und unfere Rückkehr zu jenem U durch eine Läuterung, welche das Begehrliche bet. Ift aber biefes bas Biel bes Menfchen, 18 Biel ber Welt fein: biefe Erlöfung des 2 :? Hier erscheint die platonische Philosophie eutung, und bon hier aus motivirt und erlei demuthsverfassung und Denkweise, welche die a ihren letten Jahrhunderten durchdringt. Jest

das erlösende Weltprincip, als der göttliche

ber Borstellung bes Messias; ber Logos ist ein allgemein gefaßtes Weltprincip und sucht die Personisicirung, der Messias ist ein persönlich gefaßtes Bolksideal und sucht die Berallgemeinerung. Beide Richtungen wollen sich ergänzen und durchdringen, diese Ergänzung wird gesucht von der jüdischen Seite her. Den Platonismus in das Judenthum einführen, heißt die Logosidee in die Messiasvorstellung einbilden. Diese Aufgabe, schon vorgebildet in dem jüdisch=alexandrinischen Buche der Weisheit, löst Philo, der den Logos-Messias zum Mittelpunkt seiner Philosophie, zum Mittler und Erlöser der Welt macht.

Das Erlösungsproblem fordert eine perfönliche Lösung. Es ist gelöst, wenn ein Mensch erscheint, der die Welt in sich wirklich überwindet, der in des Wortes tiesster Bedeutung wahrhaft weltsrei ist, in welchem die Menscheit ihr Urbild wiedererkennt, an den sie deßshalb als an den Welterlöser glaubt. Dies ist die einzig mögliche Form, in der sich die Lösung des religiösen Weltproblems vollzieht. Die Person soll erscheinen, die sich von der Welt und durch den Glauben an sich die Welt selbst erlöst: eine Person, von der man sagen dars, daß in ihr die Erlösung stattgefunden, die Idee erschienen, der Logos Fleisch, Gott Mensch geworden sei. Rur in dem Glauben an eine solche Person kann sich das menschliche Erlösungsbedürsniß befriedigen.

Aus dem Gesichtspunkte der Logosidee, wie sie sich in dem Bewußtsein der griechischen Philosophie herangebildet hat, ift dieser Mensch nicht zu sinden, denn diese Idee hat gar keine Aussicht auf ein bestimmtes Judividuum, auf einen wirklichen Menschen, sie giebt dem Glauben, den sie erfüllt, gar keine Richtung, die auf eine Person hinwiese. Bom Logos zum Menschen ist eine unübersteigliche Klust, die nicht ausgefüllt wird, wenn man auch noch so viele Götterordnungen einschiedt. Die Logosidee möchte sich personissieren, aber das natürliche Menschenleben will nirgends auf sie passen und in sie eingehen; der Erlösungsgedanke steht im Widerspruch mit der menschlichen Natur, er bleibt jenseits der Wirklichkeit etwas Allgemeines und Unlebendiges, und so bleibt unter dieser Vorstellung das Erlösungsbedürfniß ohne Aussicht und ohne Hossmung.

Dagegen ist das judische Erlösungsbedürfniß erfüllt von einer bestimmten Aussicht und Hoffnung; ihm ist ein Bolksideal gegeben in der Person des Meffias, es harrt diesem Heilande entgegen, der

ĭ

kommen wird, ein Erretter bes Bolks, eines Bolks, welches Gott erwählt und aufbewahrt hat zur Weltherrschaft; dieser weltbeherrschende Meffias, den die Propheten in der Zutunft Braels vorausgeschaut" haben, ift der Gegenstand der hochsten Glaubenshoffnungen des judischen Bolks. Wenn nun ein Deffias erscheint, der ein Erlöfer wird, nicht wie ihn der judische Glaube erwartet, sondern wie ihn die Logosidee bezwectt, ein Erlofer von der Welt, fo find die Bebingungen erfüllt, unter benen das religiöse Weltproblem seine welt= geschichtliche Lösung findet. Der Ausgangspunkt liegt in der Mitte bes judischen Bolks. Das Meffiasibeal giebt die perfönliche Richtung, welche der Logosidee fehlt. Darum muß das Erlöfungsbedürfniß diese Richtung ergreifen, um durch den Meffiasglauben hindurch fein Biel zu erreichen, in welchem als geschichtliche Erscheinung ber fleisch= gewordene Logos, der menschgewordene Gott geglaubt wird. Es giebt für den Glauben junachft keinen Weg vom Logos jum Menfchen, aber es giebt einen Weg bom Menfchen jum Deffias und bon diesem Meffias, der ein Erloser ift nicht im judifch-weltlichen Sinne, jum Logos. Diesen Weg nimmt die geschichtliche Entwicklung, es ift ein Umweg, aber ber fürzefte, weil er jum Ziele führt, und, wie Leffing in der Erziehung des Menschengeschlechts gesagt hat: "es ift nicht wahr, daß die gerade Linie immer der kürzeste Weg ist."

# Drittes Capitel. Christenthum und Kirche.

# I. Das Urchriftenthum.

Die Person Jesu erfüllt das Erlösungsbedürsniß der Menschheit, das sie am tiefsten, am reinsten und, was stets das Siegreiche und Durchschlagende ist, am einsachsten empfindet. In ihm vergeistigt und verklärt sich das jüdische Messiedeal, weil er es von vornherein mit einem neuen Geiste durchdringt, der nicht auf die Erhöhung eines Bolks, auf die Herrschaft der Welt ausgeht, sondern auf die Umwandlung und Wiedergeburt des innern Menschen. In ihm löst sich das tiefste und schwierigste aller Weltprobleme: die Erlösung

bes Menschen von der Welt. Er selbst ift die persönliche Lösung dieses Problems und darum bildet er den entscheidenden Wendepunkt in der Entwicklung der Menschheit, wie einst Sokrates in der Entwicklung des griechischen Bewußtseins ein solcher Wendepunkt war. Diese Vergleichung zeigt zugleich den Unterschied beider.

Sier beginnt eine geiftige Erneuerung der Menschheit von Grund aus. Zuerst mußte die Person erscheinen, welche die göttliche Idee bes Menschen verkörpert, das menschliche Urbild in fich herstellt und offenbart; dann mußte die Menschheit dieses Urbild als das ihrige ertennen, und an die Person Jesu als den Weltheiland glauben. Diefer Glaube an Jesum Chriftum bildet die Grundlage und das Element bes Chriftenthums, er enthält die Aufgabe, die von jest an die Menschheit durchdringt und aus der die neuen Probleme in einer fortschreitenden Entwicklungsreihe hervorgeben. Wir verfolgen hier diese Brobleme in ihrer philosophischen Wirtsamkeit, soweit fie eine neue dem Chriftusglauben entsprechende Weltanichauung fordern und ausprägen. Das Princip ift durchaus religiös, gerichtet nur auf das menschliche Beil, auf die Welterlöfung, auf das Berhältniß des Menfchen zu Gott; daher ift die ihm gemäße Weltanschauung durch= aus theologisch. Die theologische Denkart bildet ben Grundzug der driftlichen Philosophie, worunter wir dasjenige Borftellungssyftem verfteben, das fich auf ben Chriftusglauben als fein Brincip grundet.

Daher kann die driftliche Philosophie in der spstematischen Ausbildung ihrer Borftellungen erst auftreten, nachdem der Christus= alaube nach innen und außen die Geltung eines religiöfen Welt= princips errungen hat. In seiner Urform erscheint er nicht als Lehr= begriff, sondern als Berkündigung einer Thatsache, nicht dogmatisch, fondern evangelisch; seine innere Entwicklung hat eine Reihe zeitgeichichtlicher Borftellungsformen ju burchlaufen und Gegenfage ju überwinden, die aus den erften driftlichen Religionsurkunden erforscht und erkannt sein wollen. Allmählig erhebt fich der Chriftusglaube zu immer höheren Gesichtspunkten, unter denen die Person Jesu religios angeschaut wird. Auf ber erften Stufe bes evangelischen Glaubens gilt diese Person als der Messias des auserwählten auf der zweiten und höheren gilt diefer Deffias als der Weltheiland, der gekommen ift, nicht die Juden zu verherrlichen, fondern die Menfcheit zu erlöfen, auf der dritten und höchften wird in diesem Welterlöser bas erlösende Weltprincip erblickt, ber ewige Z

Chriftus, der verkörperte Logos, der menschgewordene Gott und in diesem Lichte die Person und das Leben Jesu dargestellt.

Es ift die besondere Aufgabe der eindringenden Bibelforschung. diefe Entwicklungen in den neutestamentlichen Urkunden zu verfolgen und barzuthun, jene Gegenfate, Nebergangsformen und Difdungen judaiftischer und helleniftischer Borftellungen, jene großen Rampfe, bie das Urchriftenthum tief und leidenschaftlich bewegt haben und nothwendig waren, um den neuen Glauben bon feiner erften zeit= geschichtlichen Schranke zu befreien und in die Bahn einer weltge= schichtlichen Entwicklung zu führen. Es mußte entschieden werden awischen bem jubischen Deffiasglauben und bem Glauben an ben Weltheiland, zwischen Secte und Weltreligion, dem particularistischen und univerfellen Chriftenthum, judendriftlicher und heidenchriftlicher, petrinischer und paulinischer Glaubensrichtung. Der Rampf und die Ausgleichung diefer apoftolischen Gegenfätze ift bas Thema und bie Aufgabe des Urchriftenthums, das in feiner paulinifchen Form bie jübische Schranke burchbricht und gleichsam die Nabelschnur löft, bie bas erfte Chriftenthum noch an ben mutterlichen Schoof bes Judenthums bindet. Erft in der allmähligen Auflösung und Neutralifirung jener Urgegenfate erreicht ber driftliche Glaube die uni= verfelle Geltung, welcher die Aufgabe und Rraft einer weltgeschicht= lichen Entwicklung inwohnt.

### II. Die Rirche.

Die Lösung dieser Aufgabe ist die Kirche, ein in festen Formen zu organisirendes Glaubensreich, das sich mitten in dem Berfall der alten Welt ausbaut und die Fundamente einer neuen legt. Um aber in eine solche tirchliche Ordnung einzugehen und eine in dauernden Formen versaßte Gemeinschaft zu bilden, muß der Christusglaube seine apotalyptischen Borstellungen ablegen von der nahen Wiedertunst des Messias auf den Wolken des Himmels, von dem bevorstehenden Ende dieser Welt, von der Gründung des tausendjährigen Reichs, denn unter diesen Vorstellungen bedarf er keiner auf die Dauer berechneten kirchlichen Sorstellungen bedarf er keiner auf die Dauer berechneten kirchlichen Ginrichtung. In demselben Maße, als dieser Glaube seine messianischen Formen überwindet und vergeistigt, erhebt sich die Idee seiner universellen Geltung und damit die Forderung einer neuen aus dieser Idee erzeugten Lebensgemeinschaft und Gebensordnung der Menschheit, in demselben Maße erscheint die

Rirche als eine nothwendige Aufgabe des Chriftenthums. ftatt des taufendjährigen Reichs, welches die meffianischen Soffnungen von dem wiedererschienenen Christus erwarten, das auf Erden gegründete Reich des unsichtbaren Christus. Dieses Reich fordert die Einheit der Gläubigen; von diefer Einheit will die neue Lebensordnung vollkommen durchdrungen und beherrscht sein. Nun kann die Ginheit der Chriftusgläubigen tein Anderer fein, als Chriftus selbst. Zugleich forbert diese Einheit zu ihrer Geltung auf Erden eine sichtbare Form. Die Gemeinde der Gläubigen will fich verbunben wiffen in einem Oberhaupte, welches ihr Chriftum repräsentirt und gleichsam seine Stelle in ihrer Mitte vertritt. Die Aufgabe ber Glaubenseinheit, welche eins ift mit ber Aufgabe ber Rirche, kann nur gelöft werden durch die Idee des ftellvertretenden Amtes, d. h. durch die Idce des Epiftopats. Die Bischöfe erscheinen als die Stellvertreter Chrifti auf Erden, fie konnen biefe Stellvertreter nur fein als die Nachfolger Chrifti, nicht als die unmittelbaren, diefe find die Apostel, sondern als die mittelbaren d. h. als die Nachfol= ger der Apostel. So rechtfertigt sich die Geltung des Epistopats aus der Ibee der apostolischen Succession. Aber der Bischöfe find viele; die Idee der Ginheit, welche eins ift mit der Idee der Kirche, fordert, daß fie jusammengehalten find in einer höchsten Ginheit. Es muß einen oberften Bifchof geben. Aus der Idee der apostolischen Succeffion folgt, daß biefer oberfte Bischof gelten muß als der Nach= folger des oberften Apoftels d. h. als der Nachfolger Betri. entfaltet fich die Rirche auf dem Schauplat bes romifchen Weltreichs, und hier findet fie die politischen Ordnungen als die gegebenen und äußern Bedingungen vor, unter benen sie auftritt. Die politischen Mittelpunkte diefer Welt erscheinen von felbst als die geschichtlich gebotenen Ginheitspunkte der kirchlichen Ordnung; fo werben die Hauptstädte der Brovinzen die natürlichen Sike der Bischöfe. Welthauptstädte die der Metropoliten und Batriarchen, die Saupt= stadt der Welt der Sitz des obersten Bischofs. Aus politischen Grünben folgt, daß die kirchliche Einheit ober der bischöfliche Primat in Rom sein, aus kirchlichen Gründen, daß dieser Brimat bei dem Nach= folger oder Stellvertreter Petri sein soll; daher folgt aus beiden Motiven, die hier nothwendig zusammenwirken, daß der romifche Bischof als Nachfolger Petri gilt und der Apostel Betrus als der Gründer der driftlichen Gemeinde in Rom. Und so entsteht im Verlauf der kirchlichen Entwicklung die Idec des Papftthums, die sich in der abendländischen Kirche verwirklicht. Eine höchst lehrreiche, die Stimmung und Entwicklung der judenchriftlichen Denkart erleuchtende Untersuchung hat gezeigt, wie die Vorstellung von Petri Aufenthalt und Wirksamkeit in Rom zuerst aus paulusseindlichen Tendenzen sich gebildet, dann die versöhnte Form der petro-paulinischen Legende angenommen und sich zu der sesten Tradition gestaltet hat, auf deren Grund die römischen Bischöfe den kirchlichen Brimat fordern.

Wenn man ein Beifpiel haben will für eine geschichtliche Entwidlung, die lediglich aus einer 3bee entspringt und von diefer fortbewegt und beherrscht wird, so giebt es unter ben Lebensordnungen und Bildungsformen der Menschheit taum ein größeres, als die christliche Kirche, die aus der Idee der Glaubenseinheit hervor= geht, ihre Formen geftaltet und ausdehnt zu einer weltbeherrichenden Macht. Ihre Grundform ift höchst einfach. Sie ist so verfakt. dak fich die Gläubigen mit Chriftus in einem lebendigen und geschichtlichen Zusammenhang wiffen, daß die Berson Chrifti durch die ununterbrochene Reihe der Mittelglieder verbunden erscheint mit der driftlichen Gemeinde; biefer firchliche Zusammenhang ift vermittelt durch die Bischöfe, deren Zusammenhang mit Christus selbst vermittelt ift durch die Apostel und die apostolischen Bater. Daher gilt die geschichtliche Realität der Person Jesu als ein kirchliches Axiom von unerschütterlicher Bedeutung.

In kurzer Zeit wird diese Kirche eine lebensvolle unzerstörbare Macht. Zunehmend erstarkt sie trot der Verfolgungen des römischen Staats und durch dieselben; mitten in dem heidnischen Weltreich, das aus den Fugen weicht und die innere Kraft des Zusammenhaltes entbehrt, ist die christliche Kirche nach wenigen Jahrhunderten die einzige innerlich lebendige und sestgeschlossene Einheit. Die Staatseinheit liegt im Cäsarismus, die Glaubenseinheit in der Kirche, die jenem gegenübersteht schon als eine imposante, selbst in ihrer äußern Erscheinung unüberwindliche Macht. In einer Richtung sind Cäsarismus und Kirche einander verwandt: in dem Streben nach Centralisation. Diese Verwandtschaft begründet eine Anziehung, welche die Kirche auf das Centrum der Staatsmacht ausübt. Wenn sich die beiden Mächte gegenseitig ergreisen und einen Bund schließen, so stärkt jede ihre Herrschaft. Diese Lage der Dinge, die ihm sehr wohl in religiösem Licht erscheinen konnte, begreift Constantin der

Große;\*) es ift weniger das Kreuz in den Wolken, als das in der Welt gewesen, vor dem er sich gebeugt hat; der Cäsarismus bekennt sich zum Christenthum und erhebt es dadurch zur Weltmacht. Was Constantin im Ansange des vierten Jahrhunderts begründet und Julian fünfzig Jahre nach den ersten Toleranzedicten vergeblich rückgängig zu machen gesucht, besestigt am Ende dieses Zeitalters, noch vor Theilung des Weltreichs, Theodosius der Große.

Die erste innere Aufgabe der neuen Religion bestand in der Entsaltung und Neberwindung der apostolischen Gegensähe, in der Begründung des katholischen Christenthums. Die Aufgabe nach außen war der Sieg über das heidnische Weltreich, er wurde erreicht, nachdem das Christenthum im Laufe der drei ersten Jahrhunderte alle Arten der politischen Versolgung von Nero dis Diocletian bestanden und alle Angrisse der Philosophie von Celsus dis Porphyrius ersahren hatte.

# III. Die Rirchenlehre.

#### 1. Die Probleme.

Die Glaubenseinheit fordert die vollkommene llebereinstimmung in den Glaubensvorstellungen, diese Borstellungen müssen durch die Kirche allgemein gültig ober symbolisch gemacht werden; nur die Rirche tann diese Aufgabe lofen, denn nur fie hat traft ihrer Berfaffung in den Bischöfen und Synoden die Organe, welche den Glauben bestimmen und festsetzen können. Der Chriftusglaube muß allen willfürlichen Borftellungen, allen widerftreitenden Gefichts= punkten entrudt und in eine Form gebracht werden, in der er fest= fteht. Gine folche Form bedarf die Rirche, benn die Glaubenseinheit fordert auch die Ginheit im Glaubensbewußtsein, erft badurch wird die Kirche innerlich grundfest. Die Männer, welche das kirchliche Fundament gestalten, diese Bildner der Glaubenslehre, heißen mit Recht die Bater ber Kirche, patres ecclesiae; fie verwandeln den Clauben in Claubensfähe oder Dogmen, fie begründen die Kirdenlehre und damit die innere Glaubenseinheit der Kirche, fie lösen die Grundaufgaben der Theologie, die innerhalb dieses Abschnittes ihrer Entwicklung die patristische genannt wird.

<sup>\*)</sup> F. Chr. Baur: Das Christenthum und die christliche Kirche ber brei ersten Jahrhunderte (1859). S. 443-47.

3ie die apostolische Succession die Glaubensein so bildet die apostolische Tradition die Norm: die Glaubenslehre der Kirche.
1 Gesichtspunkte und der Grundidee des Christ Richtschur erkennen, welche die Fassung und 21n Aufgabe leitet. Was geglaubt werden soll, ist jer der Menscheit. Er soll geglaubt werden

Richtspuntte und der Grundidee des Christ Richtschnur erkennen, welche die Fassung und en Aufgabe leitet. Was geglaubt werden soll, ist ser der Menschheit. Er soll geglaubt werden velcher die Thatsache der Welterlösung vollbr an diese Thatsache bildet die seste Voraussehu irche beruht, diese Thatsache bildet die sichere Gleiche die Glaubensvorstellungen regulirt und lichtschnur zuwiderläuft, ist falsch; was mit if richtig: so unterscheiden sich in den christlichen Orthodoxie und Heterodoxie. Und die Aufg fie nach dieser Richtschnur die rechtgläubig feststellt. Glaubensthatsache selbst liegt die Grundfrage die

Glaubensthatsache selbst liegt die Grundfrage die. In der Person Christi ist die Thatsache de racht: also muß Christus geglaubt werden s das welterlösende Princip, welches ewig ist, weck, wie das göttliche Schöpfungsmotiv, al

creatürlichen Charakter dergestalt hervorheben, daß seine göttliche Ratur dadurch herabgesetzt und ungültig gemacht wird, so erscheint die Thatsache der Erlösung unmöglich und diese Worstellungsweise daher ebenfalls im Widerspruche mit dem, was geglaubt werden soll. So wird die Kirchenlehre im Streit mit entgegengesetzen Glaubensansichten die ihrige ausbilden müssen, sie ist von zwei Seiten bedroht, die selbst einander widerstreiten: von der einen Seite wird die göttliche Erscheinung Christi auf Kosten seiner geschichtlichen und menschlichen Realität zur Geltung gebracht, von der andern umgekehrt sein creatürliches Wesen auf Kosten des göttlichen; dort ist die gnostisch-doketische, hier die rationalistisch-arianische Vorstellungsweise zu bekämpsen.

Setzen wir die Thatsache der Erlösung in Chriftus als ursprünglich Gegebene voraus, so ift die Aufgabe der patristischen Theologie, die Glaubensvorstellungen damit in Einklang zu bringen, fie jenem Glaubensprincip conform zu machen, fie dergestalt bestimmen, daß fie jene Urthatsache nicht aufheben. Die Menschheit foll durch Chriftus erlöft d. h. mit Gott verföhnt fein. Diese That= sache erscheint mithin als ein Broduct aus drei Factoren: Gott, In Rudficht auf alle brei Factoren find eine Chriftus, Menschheit. Menge Borftellungen benkbar, die sich nur mit der Thatsache der Erlösung nicht vertragen, alle biese Borftellungen find im Sinne der Kirche falsch und muffen es sein; in Ruckficht auf alle brei Bedingungen find also nur gewisse Vorstellungen richtig. barum handelt es fich in der Aufgabe der Kirchenlehre: diese richtigen Borftellungen zu bestimmen. Wird Gott nicht fo gedacht, daß von ihm ein erlösendes Weltpringip ausgeht, welches in der Person Jesu erscheint und die Gemeinschaft der Gläubigen erfüllt, so ift die Thatsache ber Erlösung nichtig. Wird die Berson Christi nicht so gedacht, daß in ihr die Erlösung stattfindet, so ist diese Thatsache so gut als nicht geschehen. Wird die menschliche Natur nicht so gedacht, daß fie einer solchen Erlösung bedürftig und dafür empfänglich ist, so ist die Thatsache der Erlösung zwecklos und leer.

So find es im Hinblick auf jene Urthatsache des Glaubens drei Probleme, welche die Kirchenlehre bewegen: wie muß das Wesen Gottes, Christi, des Menschen gedacht werden, damit in allen drei Punkten unsere Borstellungen der Thatsache der Erlösung consorm sind? Die erste Frage ist das theologische Problem, die zweite

bas driftologische, die britte bas anthropologische. firchliche Lösung der ersten Frage entscheidet Athanasius, der Bischof von Alexandrien, im Streit mit dem Presbyter Arius, er verhält sich nach Baurs treffendem Ausspruch zum Dogma, wie Gregor VII. zur Kirche; die der zweiten Chrillus, der Patriarch von Alexandrien, im Streit mit Neftorius, dem Patriarchen von Constantinopel, die der dritten Augustinus, der Bischof von Hippo, im Streit mit dem Mönch Belagius. Die Lösung der ersten Frage fordert die Unterscheidung der göttlichen Personen und deren Wesensgleichheit, die Feststellung der göttlichen Dekonomie, den Begriff der Trinität; die Lösung der zweiten Frage fordert die Unterscheidung und Vereinigung der beiden Naturen in Chriftus, den Begriff der Gottmenfchheit; die Löfung der britten Frage bie Lehre von der göttlichen Engbe und der fündhaften Natur des Menschen, wodurch der Begriff der menschlichen Freiheit bestimmt wird. Hier vollendet fich bas firchliche Glaubensfpftem im ausgemachten und durchgangigen Gegenfat ju der heidnischen Welt. Diesen Gegensatz zwischen Chriftenthum und Beidenthum entscheidet Augustin, indem er beide als von Grund aus entgegengesette Weltordnungen auffaßt: das Heidenthum als das Reich dieser Welt, "civitas terrena," das Christenthum als das Reich Gottes, "civitas Dei." Er begründet die specifisch chrift= liche und kirchliche Weltanschauung, erfüllt von dem erleuchteten Glauben an eine neue Welt mitten in der hereinbrechenden Zerftörung und Verwüftung der alten.

### 2. Der Auguftinismus.

Augustin ist unter den kirchlichen Denkern der bedeutendste, und wenn von der kirchlichen Bedeutung die theologische abhängt, so ist er unter allen christlichen Theologen der größte, denn er hat die Kirche über sich selbst in's Klare gebracht, er hat erleuchtet, was sie ist, er hat ihr das Licht angezündet, in welchem die Kirche sich selbst erkannt hat, und in diesem Sinn darf man von diesem Kirchenvater mit Recht sagen, daß er das größte Kirchenlicht gewesen ist. Er hat nicht blos den Glauben der Kirche vollendet, sondern zugleich den Glauben an die Kirche begründet, indem er aus dem Glaubensprincip der Erlösung alle Folgerungen zog, welche die menschliche Ratur betressen.

Die menfchliche Natur foll fo gebacht werben, daß fie in die Beilsthatfache der Erlöfung eingeht und paßt; fie muß daher gelten als erlösungsbedürftig ober als fündhaft. Sie kann erlöst werben nur durch Chriftus, fie erscheint daher als von sich aus erlösunas= unfähig ober als in ihrer Sundhaftigfeit unfrei. Die Gunbe ist demnach die Macht, welche den Willen beherrscht, sie ist eine Befchaffenheit des Willens, von welcher diefer nicht lostommen tann, fie ift die Natur des menschlichen Willens. Aber die Sunde ift Schuld. die Schuld fest die Freiheit voraus, denn nur diefe tann fculdig werden; eine Sunde, welche die Freiheit ausschließt, hebt sich selbst So erscheint die Sunde als eine That der Freiheit und augleich als deren Berluft: der Mensch hat ursprünglich die Freiheit gehabt nicht zu fündigen, er hat gefündigt, damit hat er jene Freiheit verloren und zwar von fich aus für immer. Seitdem kann er nichts als fündigen. In der ersten Sunde ift das Menschengeschlecht gefallen, in Adam haben alle gefündigt. Die Sünde ist in ihrem Ursprunge frei, in ihren Folgen Knechtschaft, fortwirkende Verderbniß der menfclichen Natur, Erbfünde: das ift der Grundbegriff Auguftins, ben er zuerst in biefer Bedeutung geltend gemacht, ins volle Bewußtsein erhoben, in den Mittelpunkt ber Erlösungslehre geftellt hat. In dem Zustand ber Erbfunde tann ber Mensch die Erlöfung nicht erwerben, er tann fich diefelbe weder geben, noch auch von fich aus verdienen, fie kann ihm nur zu Theil werden wider sein Berdienst b. h. durch Gnabe; diese Gnade ift von Seiten des Menfchen durch nichts begründet, fie ift daher unbedingt, fie handelt grundlos und ift ein Act göttlicher Willfür. Der Menich wird ohne sein Buthun von Gott begnadigt b. h. jur Erlösung ermählt. Erlöfung gilt baber als Enabenwahl, als eine Wahl, völlig unabhängig von menschlichen Sandlungen und Werken, wonach fie fich ju richten hatte, fie geht bem Menfchen voraus und muß bemnach gebacht werden als göttliche Borherbeftimmung oder Brädeftination. Bablen heißt vorziehen: die Einen find von Gott erwählt zur Seligfeit, Die Andern gur Berdammnif. Nun kann nach göttlichem Rathschluß, offenbart in der Thatsache der Erlösung, der Mensch der gottlichen Gnabe nur theilhaftig werden burch Chriftus, und die Gemeinschaft mit Christus ist nur möglich durch die Kirche; daher ift diefe bas Reich der Gnabenmittel, die göttliche Gnabenanftalt auf Erden, welche die menschliche Erlösung bedingt und vermittelt. Es giebt kein Heil außer in der Erlösung, also kein Heil außer der Kirche: das ist der Begriff der alleinseligmachenden Kirche.

Die Glaubensthatsache ber Erlösung fordert, daß die menschliche Natur unter der Herrschaft der Erbsünde gedacht werde. Zu derselben Forderung führt der Begriff Gottes und der Begriff der Kirche.

Gott muß gedacht werden als unbedingter d. h. allmächtiger Wille: er ift nicht blos Macht, fondern Wille, dieser Begriff verneint alle Emanation; er ift unbedingter Wille, der durch nichts außer ihm beschränkt wird, außer dem es also nichts giebt, das ihn ein= schränken könnte, diefer Begriff verneint allen Dualismus. Der reli= giöse Blatonismus, die Neuplatoniker, die driftlichen Gnoftiker dachten dualistisch und emanatistisch. Die augustinische Theologie ist diesen Borftellungsarten vollkommen entgegengefest. Ift Gott Wille, fo ift bie Welt ein Wert feines Willens, b. h. fie ift Geschöpf, und die 3ft Gott unbedingter Wille, fo göttliche Wirksamkeit schöpferisch. kann die Welt, da fie nicht aus dem göttlichen Wesen hervbracht, nur durch den göttlichen Willen geschaffen sein aus Nichts, fie ift "per Deum de nihilo"; so ist die Welterhaltung, da die Welt in sich nichtig ift, eine fortgesette Schöpfung Gottes, "creatio continua"; so ift Alles, was in der Welt geschieht, durch den göttlichen Willen bestimmt, porherbestimmt, so find auch die Menschen prädestinirt, die Einen zur Seligkeit, die Andern zur Berdammniß; fo kann die Erlösung von Seite des Menschen durch nichts bedingt sein, b. h. die Menschen erscheinen als von sich aus vollkommen unfähig zur Erlösung, als bergeftalt in der Herrschaft ber Sünde befangen, daß diese ihre Willensbeschaffenheit ausmacht, die fich forterbt von Geschlecht auf Geschlecht. Hier mundet die augustinische Theologie in den Begriff der Erbfunde.

Zwei Hauptbegriffe des augustinischen Systems scheinen im Widerstreit mit einander: der Begriff Gottes fordert die Unbedingtsheit des Willens und diese den Begriff der Prädestination, welche die menschliche Freiheit aushebt; aber ohne Freiheit giebt es keine Sünde, ohne diese keine Erlösungsbedürftigkeit, ohne diese keine Erlösung. Was der Gottesbegriff verneint, bejaht der Erlösungsbegriff. Diesen Widerspruch will Augustin so lösen, daß er die menschliche Freiheit nicht als solche verneint. Gott hat sie dem Menschen gegeben, aber dieser hat sie durch die Sünde verloren und seine Natur verkehrt; eben dadurch ist die Sünde zur Erbsünde geworden.

Der Begriff der Rirche forbert ben ber Erbfunde. Die Ginfict in diefen Zusammenhang ift für bas augustinische System burchaus Gilt die Rirche als bas Reich, innerhalb deffen allein wir der Gemeinschaft mit Chriftus und badurch der göttlichen Ungbe theilhaftig fein tonnen, fo befigt fie die Macht der Gundenvergebung; nur durch fie und in ihr konnen die Sunden vergeben werden, diefes Beil widerfahrt dem Menschen, indem die Kirche ihn-aufnimmt in ihren Schoos durch das Gnadenmittel der Taufe. Run ist die Kirche als bas Reich ber göttlichen Gnabe, wie diese felbst, unbedingt und unabhängig von dem Buthun bes Menfchen, fie geht den Gingelnen voraus, fie erscheint, wie bei den Alten ber Staat, als bas Ganze. welches früher ift als die Theile; fie empfängt daher den Menschen im Beginn feines irbifchen Dafeins, bei feinem Gintritt in die Welt, fie muß icon die Rinder fich einverleiben, indem fie diefelben tauft. Durch die Taufe werden die Kinder der Sündenvergebung theilhaftig. also muffen fie auch ber Sundenvergebung bedürftig b. h. fündhaft sein, was nur möglich ift in Folge der Erbfünde. Es ift fehr be= zeichnend, daß über die Berdammniß der ungetauften Rinder der Streit ausbricht zwischen Belagius und Auguftin. Wenn es aufer der Rirche tein Beil giebt und die Seligkeit nur durch fie erreicht werben kann, so ift ber außerkirchliche Zustand heillos, so ist dieffeits ber Taufe bas Berberben, fo herricht im Reiche ber Natur die Sunde. die zur Berdammniß führt. Ohne Erbfünde keine Sündhaftiakeit der Kinder, teine Nothwendigkeit in diesem Fall der Sündenverge= bung, teine Nothwendigkeit ber Rindertaufe, keine Geltung ber Rirche vor den Einzelnen, keine unbedingte Geltung derfelben, d. h. keine So ftellt fich die Lehre von der Erb= Rirche als Reich der Gnade. funde in den Mittelpunkt der Rirchenlehre. Der Glaube an die Rirche fordert den Glauben an die natürliche Berderbnif des Men= Bas das ewige Beil des Menfchen betrifft. ichen und umgekehrt. so geschieht nichts durch den natürlichen Menschen und alles nur Das ift der Mittelpunkt der auguftinischen Lehre, durch die Rirche. die mit rudfichtslofer Energie und Scharfe alle Folgerungen löft. welche bas vorausgesette Glaubensprincip gebietet, selbst in ihren unvermeidlichen Wiberfprüchen.

Auf dieses Shstem gründet sich die Kirche des Mittelalters; von hier aus empfängt sie das Bewußtsein ihrer unbedingten Herrschaft. Aber im *Berlauf der kirchlichen Entwick*lung müssen Folgerungen 3114er, Gese. d. Aphlosophie 1. 3. Aus.

hervortreten, unter denen sich das Princip der augustinischen Lehre verdunkelt. Der Glaube an die Kirche ift der unbedingte Gehorfam, welcher thut, was die Kirche fordert; der Gehorsam kann sich nur auf eine einzige Weise bewähren: burch bas folgsame Thun, burch das äußere Werk, in diesem Kall durch die kirchliche Leiftung. Das Wert, von innen betrachtet, tann gefinnungelog fein; von außen geichatt, tann es das Dag der geforderten Leiftung weit überichreiten und ein verdienftvolles, heiliges Wert fein. Es liegt in ber Natur der Werke, daß sie von außen geschätzt werden. Jetzt bietet sich die Möglichkeit dar, kirchliche Berdienste zu erwerben, sich durch kirchliche Werke zu rechtfertigen. Gelten aber einmal Werke als Mittel zur Rechtfertigung, so ift das menschliche Zuthun nicht mehr ausgeschlossen bon den Bedingungen jur Erlöfung, fo muß in demfelben Dake, als biefes Buthun verdienstlich ift, auch der menichlichen Freiheit Geltung Und fo geht aus dem Glauben an die Rirche, eingeräumt werben. ben Augustin begründet, eine menfcliche Wertheiligkeit hervor, die im Widerspruch mit Augustin, sich ftuben muß auf die pelagianische Freiheitslehre. Nachdem die Beräußerung der Religion in kirchlichen Werten ihre außerste Grenze erreicht hat, erhebt fich von neuem der auguftinische Grundgedanke von der fündhaften Menschennatur und ber göttlichen Gnade als reformatorische Macht; er burchbricht innerhalb bes abendländischen Chriftenthums die Autorität des römisch= katholischen Systems in Luther, Zwingli und Calvin, er bekämpft innerhalb der katholischen Welt das jesuitische System in Jansen.

## IV. Die Bergötterung der Rirche.

Gilt die Kirche als Reich der göttlichen Gnade, als Gefäß und Wirkungskreis des heiligen Geistes, so erscheint sie selbst als ein Glied in der Einrichtung der göttlichen Macht, als eine ewige Ordnung, die in ihren hierarchischen Formen die Stusenleiter bildet, die vom himmel zur Erde herabsührt. In dieser Vorstellung verdunkelt sich der geschichtliche Ursprung und Entwicklungsgang der Kirche, sie erscheint als vom himmel herabgestiegen, sichtbar geworden in der irdischen hirarchie, die von der jüdischen zur christlichen, von der gesehlichen zur kirchlichen, von den Diakonen und Preschtern zu den Bischöfen emporsteigt und sich jenseits der Welt in der himmlischen hierarchie, in den Ordnungen der Engel fortsetzt, deren oberste Stusen ben Thron Gottes umgeben.

Die Stufenordnung der platonischen Ideen hatte sich in den letzten Systemen der griechischen Philosophie, in dem religiösen Platonismus umgewandelt in die Stufenordnung der heidnischen Götter. Diese Borstellung, welche die neuplatonische Schule von Athen, das System des Proklus ausgebildet, war die letzte des erschöpften Heidenthums. Jetzt hat die christliche Kirche die Geltung einer göttlichen Autorität errungen, sie ist auch ein Stufenreich, das vermittelnde zwischen Gott und der Menscheit; ihrer hierarchischen Berfassung entspricht der Thpus und die Form jener neuplatonischen Borstellungsweise. So erklärt sich, daß beide einen Bund eingehen, daß jener Thpus christianisirt und in ihm die Kirche vergöttert wird.

Diese Art der Berschmelzung neuplatonischer Formen mit dem Glauben an die Kirche, diese Art der Bergötterung der Kirche bildet den Charakter und das Thema jener Schriften, die im sechsten christelichen Jahrhundert bekannt wurden unter dem Namen "Dionhsius Areopagita", der unter den ersten Christen war, die Paulus in Athen bekehrt und den die Sage zum ersten Bischof von Athen gemacht hatte. Diese Anschanung der "areopagitischen Theologie," die in der Kirche das Himmelreich auf Erden erblickt und seiert, hat sich der Glaubensphantasie und Mystik des Mittelalters tief eingeprägt. Es war die Enosis, welche der Kirche entsprach.

### Biertes Capitel.

### Der Entwicklungsgang der mittelalterlichen Philosophie.

# I. Aufgabe.

Das Chriftenthum ist Kirche, der Christusglaube Dogma geworsben, ausgebildet in einer Reihe kirchlicher Lehrbegriffe und Glaubenssätze. Jest ist die seste Boraussetzung, worauf sich die weitere Entwickslung der christlichen Ideen gründet, die Erlösungsthatsache, dargestellt in der Form der aus der Arbeit der Kirchendäter und der großen Concile des vierten und fünsten Jahrhunderts hervorgegangenen Symsbole und Glaubenslehrsätze. Die Erlösungsthatsache wollte verkündet, gläubig empfangen, von jeder beschränkten Geltung befreit werden; die Glaubenssätze dagegen wollen gelehrt, bewiesen, verknüpst sein. Wie

die Kirche ein hierarchisches System von durchgängiger Einheit bildet, so muß ihre Lehre ein Glaubenssststem werden, in völliger Uebereinsstimmung mit dem Geist der Kirche und von diesem beherrscht. Die Systematisfirung des Glaubens sordert einen Inbegriff und verständigen Zusammenhang der Säte durch Begründung und Folgerung, d. h. eine demonstrative Versassung, wodurch der Dogmenglaube lehr= und lernbar gemacht wird. Diese schulgerechte Einrichtung der christlichen Glaubenslehre giebt die scholaftische Theologie. An die Stelle der Kirchenväter treten die Kirchenlehrer im engeren Sinne des Worts, an die der "patres ecclesiae" die "doctores ecclesiae", die den dogmatischen Glaubensinhalt als Lehrstoff empfangen. Die Theologie wird geschult, sie wird zur kirchlichen Schulphilosophie, zur Scholastik und bildet in dieser Gestalt die Philosophie jenes kirchelichen Weltalters, das man die mittleren Zeiten der Weltgeschichte zu nennen pssegt.

Der Charakter und die Aufgabe der Scholaftik ist dadurch bestimmt. Sie steht im Dienst der Kirchenherrschaft, in strengem Zusammenhang mit dem hierarchischen System, ihre Arbeit ist eine
wesentlich formale, sie hat aus gegebenem Material nach vorgeschriebenem Plan und sester Richtschur ein Lehrgebäude zu errichten,
das in das kirchliche Weltgebäude vollkommen paßt, sie ist als Theologie ein dienendes Glied der Kirche, sie ist als Philosophie "die
Magd der Theologie."

Aber wie gebunden immerhin in der Scholaftik die Stellung der Philosophie ift unter der Herrschaft der Kirche und Theologie, so enthält diefe Gebundenheit jugleich ein neues und eigenthumliches Berhältniß, welches in der Scholaftit die Philosophie mit dem Glau-Die Kirchenlehre bestimmt, was geglaubt wird, die Scholaftit foll erklären, warum bas Geglaubte mahr ift. Das Dogma fagt: "Deus homo", die Scholastik frägt: "cur Deus homo?" Die Glaubenslehre will dem natürlichen Berftande einleuchtend gemacht werden, das menschliche Erkennen will mit dem Glauben überein= ftimmen: diefe Uebereinstimmung ift die ausgesprochene Aufgabe, gleichsam bas Brogramm ber Scholaftit. Darin unterscheibet sich bie lettere von der theologischen Entwicklung die ihr vorausgeht, und von der philosophischen Entwicklung die ihr folgt. Die kirchliche Glaubenslehre mußte fich im Gegenfat jur Gnofis, die fie vor fich batte, im Gegensat überhaupt zur Philosophie, die vom Beidenthum

herkam und ihr als die Mutter aller haretischen Borftellungen erschien, ausbilden. Die Philosophie und mit ihr alle natürliche Bernunfterkenntniß galten als bas glaubensfeindliche Princip, beffen Aussagen Tertullian als das Kriterium des Unglaubens, als das völlige Gegentheil der göttlichen Glaubenswahrheit anfah und mit feinem "credo, quia absurdum" ju Boben fclug. In der nach= fcolaftifden Zeit macht fich die Philosophie unabhängig vom Glauben und nimmt ihren eigenen Weg, felbst im Widerspruch mit ber Vor und nach ber Scholaftit find Glaube und Glaubensrichtung. Philosophie getrennt; in ihr, so lange fie in völliger Kraft steht, find fie verbunden. So lange biefes Band halt, dauert die Blüthe ber Scholaftit und lebt fie in ihrem wahren Glement; fobalb sich biefes Band auflöft, gerath fie in Berfall. Wie fich der Glaube bon der Philosophie losreist und ihr den Dienst kündigt, sind auch die Beichen da, daß ber Berfall der Scholaftit beginnt. Und diefer Berfall kam von innen, er war die Selbstauflösung der Scholaftik, benn fie mußte in ihrem eigenen Entwicklungsgange bazu fortichreiten, die Trennung zwischen Glauben und Wissen zu fordern und damit ihr eigenes Werk ju gerfegen.

Der Beweggrund der Scholastik heißt: "credo ut intelligam". Ihre Grundlage ist die kirchliche "fides", ihr Ziel die "ratio sidei". Die Systematisirung des Glaubens ist zugleich die Rationalisirung des selben. Die Scholastik ist rationale Theologie unter der Herzschaft der Kirche: darin besteht ihr Charakter und ihre Aufgabe. Die Kirche berechtigt mit der Scholastik die Philosophie, sie giebt ihr ein Arbeitsseld, sie fordert die Ausbildung einer christlichen Philosophie und nimmt die rationelle Thatigkeit in ihre eigene Entwicklung aus, freilich als einen dienenden, vollkommen abhängigen Factor, dem der Kirchenglaube vorschreibt, was er zu thun hat. Aber dienen heißt frei werden. Der Gehorsam ist die Zucht der Besteiung. Im Dienst der Theologie hat sich die Philosophie ihre Mündigkeit mühselig erarbeitet und die Selbstskändigkeit errungen, womit sie zucht von der Botmäßigkeit der Kirche sich losreißt und ihre reigent entbest von der Botmäßigkeit der Kirche sich losreißt und ihre reigent entbest von der

II. Das tirchliche Warnet VERSITY

Wir haben in der Bestimmung der Aufgebe IFO Burtamteit der Scholastik ein kirchliches Weltalter vorausgesetzt, das geschichtlich

----- aucin vie mitche noetlebt, die Bilbung ing, die Christianisirung ber neuen Bolter, b jermanische, flavische unterscheiden, zulett bi neuen frankisch-karolingischen Weltreichs find ie das kirchliche Weltalter anbahnen und dem t vorausgehen. Ihr Schauplat war die abent ranisch=germanische: Spanien, Frankreich, Ital tichland. ftige Centrum biefer neuen Welt ift Rom, ni Cafaren, fonbern bas tirchliche, in beffen 2 leitalter besteht, das wir das kirchliche genan r Rirche ruht in ihrer Ginheit und Centralisati Weltreichs, darum auch der Weltkirche ift Ro es römischen Bischofs jum herrn der Kirche ift ben Charafter bes firchlichen Zeitalters ausm er römische Summepistopat ist das Bapftthu Lauf der Jahrhunderte von Stufe zu Stufe de

Lauf der Jahrhunderte von Stufe zu Stufe de Kriche und Welt zu seinen Füßen sieht.

Staffel war der kirchliche Primat, den der lachfolger Petri beanspruchte, den insbesonder Iter vor dem Untergange des weströmischen Reirchlichen Würde und Bedeutung Roms as

die Kaisertrönung Karls des Großen durch den ersten Bischof des Abendlandes, die kirchliche Inauguration des mittelalterlichen Cafarenreiches, die Unterordnung der Welt unter zwei höchfte, für jett . einverstandene, einander nebengeordnete Gewalten, die Doppelgewalt von Raiser und Bapft. Es war ein Dualismus gegründet, ber im Fortgang der Dinge zwischen jenen beiden Gewalten den Kampf um die Weltherrschaft hervorrufen mußte. Borherging die britte Steigerung, die dem römisch-kirchlichen Brimat und beffen zuständlicher Geltung burch jene Sammlung falicher, nach Riborus genannter Decretalen den Schein einer gefetlichen Grundlage unterschob. gewordenen Zustande follten als die ursprünglichen gelten, der römische Bifchof als der von jeher anerkannte Bifchof der Weltkirche, dem icon Conftantin auch die Herrschaft über Rom und Italien einge= räumt habe. Nett erst vollendete fich das hierarchische System, der kirchliche Phramidenbau, der römische Bischof galt nicht blos als der erfte, sondern als der oberfte Bischof der driftlichen Welt, als Saubt und herr ber Rirche. In diefer Centralgewalt befteht bas eigentliche Bapftthum. Die pseudoifidorifden Decretalen erschienen um die Mitte bes neunten Jahrhunderts, hervorgegangen aus dem Schoofe bes frantifchen Spiscopats und im Intereffe beffelben entstanden, benn die unmittelbare Unterordnung unter den römischen herrn befreite die Bischöfe des frankischen Reichs von den weltlichen und firch= lichen Mächten (Metropoliten), die fie in der Rabe beengten. Unabhängig von den gemachten Decretalen, behauptet die durch die Zeit getragene Geltung feiner firchlichen Centralgewalt mit vollem Bewußtsein und voller Thatkraft Nikolaus I. (858-867).

In dem Kampf um die Weltherrschaft und in dem Siege, den es davon trägt, gipfelt das Papstthum. Hier erreicht das kirchliche Welt-alter seine Höhe. Man kann diesen Höhengang durch drei Punkte bestimmen: die aufsteigende Weltherrschaft, die Culmination und den Ansang des Sinkens. Im Aufgange steht Gregor VII. (1073—1085), auf der vollen Höhe Innocenz III. (1198—1216), in der Reigung abwärts Bonifaz VIII. (1294—1303). Es ist nicht mehr genug, daß die römischen Bischsse die Rachsolger Petri sein sollen, sie werden seine Stellvertreter: in diesem Bewußtsein handelt Gregor VII. Das kirchliche Machtbewußtsein steigert sich, es ist nicht genug, daß sie Petri Stellvertreter sind, sie werden die Vicare Christi, die Statthalter Gottes auf Erden, die unsehlbare Autorität in Menschen.

gestalt. Die Bischöfe selbst gelten nur noch als ihre Bicare, der Papst ist nicht bloß der oberste, sondern traft seiner absoluten Macht-volltommenheit der alleinige Bischof. So steht das Papstthum seit Innocenz III., gestützt auf eine neue Sammlung kirchlicher Beschlüsse von der Hand Gratian's, das sogenannte "decretum Gratiani", das im Laufe des zwölsten Jahrhunderts entsteht. Diese höchste Machtesteigerung ist das Papalsystem.

In diesen Weltkämpsen um die Universalherrschaft lassen sich drei große Phasen unterscheiden: in der ersten handelt es sich um den Principienkamps zwischen Kirche und Welt oder Staat, es ist der Streit zwischen Gregor VII. und Heinrich IV., in der zweiten um den weltlichen Besitz, insbesondere um den Besitz Italiens, hier entzünden sich die verhängnisvollen Kämpse zwischen den Papsten und den Hohenstaufen; in der letzten erneuert sich der Streit zwischen Kirche und Staat mit der eigenthümlichen Wendung, daß jetzt der politischen Macht schon das nationale Bewußtsein zur Seite steht, um der römischen Centralgewalt die Unabhängigkeit des nationalen Staates entgegenzusetzen, es ist der Streit, den gegen Bonisaz VIII. der König und die Stände Frankreichs führen.

Zuerft erscheinen auf dem Kampfplat die beiden gewaltigen, ppramidenförmig geordneten Körperschaften bes Mittelalters: die hierarcische Rirche und der feudale Staat, die Blieder der erften ein= gefügt jugleich in den Bau und das Getriebe des zweiten, preisgegeben der Berweltlichung und Berwilderung. Die Losreikung der Rirche von den weltlichen Mächten, die fie feffeln, die Auflösung aller Bande, die den Alerus in Welt und Staat verftricken, die Entwelt= lichung der Kirche, ohne Preisgebung ihrer Macht, d. h. die Erhebung derfelben über den Staat erkannte Gregor VII. als seine reforma= Er verbot die Priefterebe, den Rauf geiftlicher torifche Aufgabe. Aemter (Simonie), die Laieninvestitur, das Basallenthum der Bischöfe. Der Investiturstreit dauert fort und endet mit einem Compromiß der In dem Rampf mit den Hohenstaufen siegen die Bapfte, aber die Mittel ihres Sieges tragen icon die Reime ihres Berberbens Niemals hat die Nemefis in der Weltgeschichte großartiger gewaltet. Bur Bernichtung des deutschen Kaisergeschlechtes hat die papftliche Politit einen frangösischen Thron in Italien gegründet, die nothwendige Folge war das Wachsthum des französischen Ginflusses auf den romifchen Stuhl; in dem Streit mit Frankreich icheitert ber gewaltige Bonifag VIII., der in seinem Machtbewuftsein unfehlbarfte aller Bapfte fallt als ein Gefangener in die Sand bes Königs von Frankreich, und der zweite feiner Nachfolger, ein französischer Bapft, wandert nach Avignon (1305), zwei Jahre nach dem Tobe Boni= So hat der Untergang der Hohenstaufen durch frangofische Bolitit der Bapfte die frangofische Gefangenschaft derfelben zur Folge gehabt, jenes fogenannte babylonische Exil (1305 —1377), wodurch das Papstthum in den Abgrund geführt wurde, an beffen Rand icon Bonifag VIII. ftand. Denn die unmittelbare Folge dieses Exils war der Anfang des großen Schisma (1378), der Berfall der Kircheneinheit, der die reformatorischen Concile des fünfzehnten Jahrhunderts hervorrief, die an der eigenen Aufgabe scheiter= Denn die Reformation der Kirche ließ fich nicht mit der Restauration bes Bapftthums vereinigen. Was blieb übrig, als die tirchliche Reformation, die nothwendig war und durch Concile bewiesenermaßen unmöglich, von unten herauf zu beginnen? Und hier erschien Luther, als die Zeit des Durchbruchs gekommen war!

So umfaßt das firchliche Weltalter, bevor die Reformation des sechszehnten Rahrhunderts den unheilbaren Rik macht, die Zeit von Gregor VII. bis zu den Anfängen der deutschen Reformation. In diese Reit gehört die eigentliche, in ihrer Denkthätigkeit an die Kirche gebundene Scholaftit, fie reicht vom Ende des elften bis zum Ende des fünfzehnten Jahrhunderts. Ihr Entwicklungsgang entsprach dem der hier laffen fich zwei Zeitalter beutlich unterscheiben: bas der papftlichen Weltherrschaft oder kirchlichen Centralisation und das der beginnenden Auflösung und Decentralisation, jenes umfaßt das zwölfte und dreizehnte, dieses das vierzehnte und fünfzehnte Jahr= hundert, die beiden ersten find das Zeitalter der Kreuzzüge (1095 —1291), in denen das Papftthum an der Spite der Bölker erscheint, und die (dicht vor Bonifaz VIII.) mit dem Berluste aller ihrer Eroberungen enden. Es steht zu erwarten, daß in dem Entwicklungsgange ber Scholaftit, ber von den Weltzuftanden der Rirche regiert wird, der Unterschied jener beiden Zeitalter sich ausprägt, daß in ihrer ersten Beriode die Grundrichtung der kirchlichen Centralisation, die Idee der allgewaltigen, alle Einzelmächte bindenden Univerfal= kirche vorherrscht, in der zweiten die Grundrichtung der kirchlichen Decentralisation, die Ibee der von Welt und Staat unabhängigen und getrennten Rizche. Kirche und Welt verhalten sich, wie der Richenglaube und die natürliche (menschliche) Erkenntniß. Darum wird das Band zwischen Glauben und Wissen in der ersten Periode sesten halten, in der zweiten sich auflösen. Die Scholastik wandelt sich mit den Zeiten. Eben darin besteht ihre philosophische Bedeutung, daß sie innerhalb ihres Gebiets das Zeitbewußtsein formulirt und ausspricht. Daß in einem kirchlichen Weltalter das Zeitbewußtsein kirchlich geartet und begrenzt ist, erscheint als die natürliche Folge der herrschenden Weltzustände. Es ist ungereimt, über die öde und unfruchtbare Scholastik zu lärmen und den Wald zu schelken, weil er kein Obstgarten ist.

## III. Die Begründung der Scholastik.

### 1. Erigena.

Die Scholastik hat zwei Anfänge gehabt, durch mehr als zwei Jahrhunderte von einander getrennt: den ersten, der isolirt blieb, im karolingischen Weltalter, in der Zeit der pseudoisidorischen Decretalen und Rikolaus' I., den zweiten, mit dem ihr eigentlicher Entwicklungs=gang beginnt, in dem Zeitalter, das von Gregor VII. herkommt.

Der erste Begründer, ein Brite, den Karl der Kahle an seinen Hof nach Paris rief, war Johannes Scotus Erigena. Ihm galt die Ginheit und Universalität des göttlichen Seins als das wahrhaft Wirkliche und die Erkenntnik deffelben als die Erleuchtung des Glau-Gott ift Anfang, Mitte und Ende alles Seienden, diefes felbft in seinen Artunterschieden bestimmt durch den Begriff des Schaffens und Geschaffenseins. Es giebt ein Wefen, welches alles ichafft, felbft ungeschaffen, ber emige schöpferische Urgrund bes AUS; es giebt ein zweites, das, felbst geschaffen, schöpferisch wirtt, der Logos; die dritte Ratur befteht in den Geschöpfen ohne eigene Schöpfertraft, in der zeit= lichen und finnlichen Welt; endlich giebt es einen letten Buftand, in bem alles Schaffen und Geschaffene fein Ziel erreicht, das Ende aller Dinge in der Wiedervereinigung mit Gott. Demgemäß theilt fich das Seiende oder die Natur ihrem ganzen Umfange nach in folgende Wesensunterschiede: Gott, Welt in Gott (Logos), Welt außer Gott, Rücktehr ber Welt zu Gott. Das ift Erigena's "divisio naturae". Man ertennt icon in der Form biefer begrifflichen Gintheilung den platonischen Denker. In der Art, wie Erigena das Urwesen als untericiedslofe Ginheit faßt und die übrigen Naturen als Stufen bes einen von Gott ausströmenden, von ihm getrennten, zu ihm zurudtehrenden Lebens nach Weise der pantheistischen Emanationslehre unterscheidet, treten uns unverkennbar die Züge seiner Geistesverwandtsschaft mit der neuplatonischen Grundanschauung und der areopagistischen Theologie entgegen. (Er wird nicht bloß aus äußerer Bersanlassung der Ueberseher des Areopagiten.)

Im System des Erigena hat das göttliche Leben in der Welt nur einen Ursprung, den Ausgang vom Bater aller Dinge, und die Menschheit nur ein Endziel, die Bereinigung mit Gott; hier giebt es daher keine zweite dem Urwesen gleiche Gottheit, keine göttliche Doppelnatur, keinen doppelten Ausgang des heiligen Geistes, keine doppelte Gnadenwahl. Wenn das Endziel der Menschheit in ihrer Bergeistigung, Berklärung und Wiedervereinigung mit Gott (adunatio) besteht, so kann ihre Gemeinschaft mit Gott in der sichtbaren Kirche und die Gegenwart Christi im Sacrament nur eine bilbliche und symbolische Bedeutung haben.

So fteht biefes Syftem im Widerftreit mit dem Dogma der Trinität, der Gottmenfcheit, der göttlichen Gnadenwahl und mit ber beginnenden Lehre von der Transsubstantiation im Megopfer. Rachdem durch den Cultus der Jahrhunderte sich in der Phantasie bet Gläubigen das bilbliche Opfer allmählig verwandelt hatte in bas reale, war im Zeitalter Erigenas aus biefem Cultus die Berwandlungslehre des Vaschafius Radbertus hervorgegangen (831), und jene Abendmahlaftreitigkeiten begannen, die fich unter Gregor VII. awischen Lanfranc und Berengar von Tours erneuten und julett die Folge hatten, die in dem Intereffe und der Berfaffung der Rirche begründet war, daß unter Innocenz III. die Verwandlungslehre zum Dogma der Kirche wurde (1215). Es giebt kein größeres Beispiel für die Entwicklung des Dogmas aus dem Cultus, teines, in dem der Blaubenggehorfam im Begenfat jur finnlichen Gewißheit eine gewaltigere Probe zu bestehen hatte, teines, das die Wahrheit jenes deut= ichen Dichterwortes: "Das Wunder ift des Glaubens liebftes Rind" einleuchtender machen könnte, als der Glaube an diese Bermandlung!

Erigenas Spstem steht im Gegensatzur römischen Kirche. Es trifft ein Zeitalter, in welchem der Streit über die Prädestination erneut wurde und der über die Transsubstantiation entstand; es ist daher begreislich genug, daß ein solcher Denker kirchliche Verfolgungen durch Spnoden, Bischöse und Päpste (Nikolaus I.) ersuhr. In ihm mischt sich Gnosis und Scholastik, er hat die Einheit von Glauben und Wissen gefordert, aber in einem Systeme durchgeführt, welches

bie Kirche verwarf und noch Jahrhunderte nach ihm als einen Thpus häretischer Ideen verdammte. Man hat Erigena den "abendländischen Origines" genannt. Aber die Scholastik bedurfte, um ihre kirchliche Aufgabe zu lösen, eines "zweiten Augustin."

#### 2. Anfelm.

Dieser erschien in einem Zeit= und Geistesgenossen Gregors VII. In demselben Jahr, wo Hildebrand den papstlichen Stuhl bestieg (1073), wurde Anselmus von Aosta Prior des Alosters Bec in Frankreich (Nachfolger jenes Lanfranc, der die Transsubstantiation gegen Berengar vertheidigte); zwanzig Jahre später wurde er Erzbischof von Canterbury, der erste Kirchenfürst Englands. Im englischen Investiturstreit steht er gegen den König auf Seiten des Papstes, in den kirchenpolitischen Fragen ist er Hierarch, in den theologischen der kirchlich=correcte Begründer der Scholastik; in ihm stimmen das hierarchische und theologische Interesse zusammen, wie es der Geist der Scholastik fordert.

Jest gilt der Kirchenglaube als Beweggrund und Ziel aller Erkenntniß, und diese selbst nur als Mittel, um die Herrschaft der Kirchenlehre zu besestigen. Wo das Begreisen aushört, gebietet der Glaube Halt, und die Bernunft unterwirft sich. "Caput submittam!" Die Realität Gottes und der Gottmenscheit werden nicht etwa untersucht und in Frage gestellt, als ob sie erst auszumachen wären, sie sind nicht fraglich, sondern unerschütterlich gewiß; es handelt sich nur um die Beweisgründe zur Demonstration. Und die Argumente, die Anselmus von Canterbury sür das Dasein und die Menschwerdung Gottes in seinem "proslogium" und der Schrift: "cur Deus homo?" gegeben hat, lassen den Charakter der Scholastik sehr gut erkennen.

Er beweift das Dasein Gottes ontologisch. Aus unserem Begriff des vollkommensten Wesens erhellt dessen Realität, denn sehlte ihm die Existenz, so wäre es mangelhaft, also nicht vollkommen, und unsere Vorstellung wäre dann nicht, was sie ist: die des vollkommensten Wesens. Er beweist die Menschwerdung Gottes aus den Bedingungen, durch welche allein die sündige Menscheit zu erlösen ist. Denn der Sündensall ist als Handlung wider Gott eine unendliche Schuld, die als solche weder ohne weiteres vergeben noch in verdienter Weise bestraft werden kann, die Vergebung ohne Strafe wäre ungerecht, die verdiente Strafe wäre Vernichtung, jene würde der

göttlichen Gerechtigkeit wiberftreiten, biefe ben göttlichen Schöpfungszweck vereiteln. Der einzige Ausweg besteht barin, daß die Schuld wicdergutgemacht ober Gott Genugthuung geleiftet wird: bie Er-Lösung ist nur möglich durch Satisfaction. Aber biefe genugthuende, unfere unendliche Schuld tilgende Sandlung muß felbft ein unendliches Berdienft fein, dazu ift die fündhafte Menfcheit un= fähig; ftatt ihrer muß ein fündloses Wesen das Leiden auf sich nehmen, welches die Sundenschuld aufwiegt: die Satisfaction ift nur möglich durch ein ftellvertretenbes Leiben. Un biefer Stelle tann nur Gott felbst die Menschheit vertreten, benn er allein ift fündlos, das ftellvertretende Leiden fordert daber die Menfdwer= bung Gottes, welche felbft von den Bedingungen, durch welche die Erbfünde fortwirkt, unabhängig fein muß, alfo nur burch übernatürliche Erzengung geschehen tann, nur möglich ift im Sohne ber Jungfrau Maria, in ber Berfon Jefu, ber fich für die Menfcheit opfert und durch diefen Opfertod ein unendliches Berdienft erwirbt. das Gott nicht ihm felbst, sondern nur an denen vergelten kann, für welche der Gottmenfch fich jum Opfer gebracht hat. Diefe Bergeltung ist die Sündenvergebung oder die Erlösung der Menscheit. Jest geht die Rechnung ohne Rest auf. Die Erlösung geschieht durch die Menschwerdung Gottes, diese ist bedingt durch die Stellvertre= tung, diese durch die Genugthuung, welche die Menscheit in Folge der Erbfunde iculbet. Un die Stelle der Erbfunde tritt jest die Erbgerechtigkeit, jene wirkt fort in der Natur, diese wirkt fort in der Kirche als dem Reich der Gnade. So führt uns der Gang der anselmischen Beweise in den Mittelpunkt der augustinischen Lehre. Mit Recht durfte man diesen ersten kirchlichen Scholastiker den zweiten Augustin nennen.

# IV. Der Entwicklungsgang der Scholaftik.

#### 1. Realismus und Nominalismus.

Anselm's Beweissührung steht unter einer logischen Grundsvoraussezung, die schon die gesammte Kirchenlehre beherrscht, aber erst hier, wo das demonstrative und logisch interessirte Denken an die Dogmen herantritt, zur bewußten Geltung kommt. Die beiden Ansgelpunkte der augustinischen Glaubenslehre und der anselmischen Theologie sind die Erbsünde und die Erlösung: in Adam ist die Menscheit gesallen, in Christus erlöst. Wenn diese Thatsachen keine

univerfelle Geltung ober, mas basselbe heift, wenn biese univerfellen Beftimmungen teine thatfachliche (reale) Geltung haben, fo ift der Glaube hinfällig. Er beruht daher in der logischen Voraussetzung, daß die Menschheit als Gattung ober 3bee im platonischen Sinn in Wahrheit exiftirt und bas Wefen bes Menschen ausmacht. Was von diefer Gattung gilt, muß von allen Gattungen (Ideen), von allen Universalien gelten. Wenn fie nicht Realitäten find, fo ift zu fürchten, daß die Glaubensthatsachen entweder als unwirklich oder als unbeweisbar erscheinen. Die Kirche selbst existirt nur traft ihrer Ibee, ihre Realität beruht auf ihrer Universalität, schon Augustin begründet aus der Katholicität der Kirche deren Autorität, aus der allgemeinen Geltung die nothwendige. Wie der platonische Staat in der Idee der Gerechtigkeit besteht, unabhängig von den Einzelnen, so besteht die dristliche Kirche in der 3dee der Glaubenseinheit; baber ift die Bergleichung beider, wie Baur und Zeller finnvoll gezeigt haben, fo berechtigt und zutreffend.

Aus dieser der Kirche eingeborenen Grundanschauung folgt nun der Sat, in dem die Scholastik ihr Princip erkennt: universalia sunt realia. Die Gattungen sind das wahrhaft Wirkliche. Es ist bezeichnend genug, daß der erste scholastische Beweis vom Dasein Gottes das ontologische Argument des Anselm war.

Auf den Sat von der Wirklickeit der Universalien gründet sich der mittelalterliche Realismus, die erste Grundrichtung der Scho-lastik, welche die entgegengesetzte hervorrust. Die Aufgabe der Scho-lastik berechtigt auch die Forderungen des natürlichen Verstandes, diesem aber erscheinen die einzelnen Dinge als die wirklichen Objecte, die Gattungen dagegen als bloße Begriffe und Abstractionen, die wir machen und durch Wörter bezeichnen; demgemäß gelten ihm die universalia nicht als realia, sondern "vocalia" oder "nomina". Auf diesen Sat von der Richtrealität der Universalien gründet sich der mittelalterliche Nominalismus, die zweite Grundrichtung der Scholastik, deren erste Aeußerung dem Realismus auf dem Fuße nachsolgt. In dem Streit zwischen Roscellin und Anselm, zwischen Wilhelm von Champeaux und Roscellin erscheint die Streitfrage und der Gegensat beider Richtungen schon gegen Ende des elsten Jahrhunderts.

Die Tragweite ber nominalistischen Denkweise läßt sich sogleich abmeffen. Die Erkenntniß geschieht burch Borftellungen und Begriffe,

burch Urtheile und Sate. Wenn die Begriffe Realität weber haben noch erfaffen, so giebt es keine Erkenntnig des Realen, und da die Glaubensobjecte das mahrhaft Wirkliche find, teine Erkenntnig des Wenn daher der Nominalismus im Geift der Scholaftik die Realität der Glaubensobjecte bejaht, fo wird er zugleich genöthigt fein, gegen das icholaftische Grundprincip die Ertenntnif derfelben gu verneinen. Sobald diese Denkweise die Herrschaft gewinnt, wird jenes Band, in welchem die mittelalterliche Theologie ihren Beftand hatte, geloft werden: die Ginheit von Glauben und Biffen. Bon bier aus überfieht man ben Entwicklungsgang ber Scholaftit: im zwölften und dreizehnten Jahrhundert herrscht der Realismus, im vierzehnten erhebt fich mit zunehmender Geltung die nominaliftische Denkweise, die ben Berfall der Scholaftit anbahnt und den Uebergang bilbet au einer neuen, von der Glaubensherrschaft unabhängigen Philosophie. So fallen die beiden Grundrichtungen der Scholaftit, jede in ihrer vollen Geltung genommen, mit den beiden Berioden gusammen, die wir oben in Rudfict auf die firchlichen Weltzuftande unterschieden haben: der Realismus entspricht dem Zeitalter der firchlichen Weltberrichaft und Centralisation, ber Nominalismus dem der beginnenben Berfetung und Decentralisation.

Man hat neuerdings einen solchen inneren Entwicklungsgang ber Scholaftit überhaupt in Abrede ftellen und andrerfeits die Streitfrage awischen Realismus und Rominalismus auf jenes erfte Rufammentreffen beider einschränken wollen, als Roscellin die Univerfalien für "flatus vocis" erklärte. Will man ben erfolglofen Widerfpruch des letteren allein mit dem Worte "Nominalismus" bezeichnen, fo mag für die spätere, dem Realismus engegengesette, fiegreiche Richtung ein anderer Name gewählt werden; in der Sache felbft, in dem eben erklärten, weltkundigen Gegensatz ber beiden scholaftischen Zeitalter wird dadurch nichts geandert. Eben so wenig ift mit dem Ginwurf gethan, daß der Fortgang der Scholaftit nur Wachsthum in der Breite gewesen sei, nur in der vermehrten Bufuhr des Lehrstoffes, mit anderen Worten in der fortschreitenden Kenntnig ber Die Bildungeftoffe, bie bas ariftotelischen Lehre beftanden habe. Mittelalter von der alten Welt empfing, waren die dürftigsten, von der Philosophie des Ariftoteles, welche die Scholaftit auf ihrer Sohe beherrschen follte, kannte man zunächst nur einen unbedeutenden Bruchtheil der Logit, diesen blos in der Uebersetzung des Boëthius, die Lehre vom Satz und den Kategorien, dazu kam die Einkeitung von Porphyrius; erst im zwölften Jahrhundert wird das Organon seinem ganzen Umsange nach bekannt, erst im solgenden Jahrhundert die Realphilosophie des Aristoteles, Metaphysik, Physik, Psychologie u. s. s., vermittelt durch lateinische llebersetzungen, die erst aus dem Hebräischen und Arabischen, später aus dem Griechischen gemacht wurden, bis endlich das Studium der Alten selbst sich von neuem belebte. Dieses Fortkriechen am Gängelbande des Aristoteles bedeutet nichts anderes als die zunehmende Verweltlichung der scholastischen Theologie, woraus zuletzt die Trennung zwischen Glaube und Wissen und der Sieg der nominalistischen Erkenntnissehre mit Nothwendigteit hervorging.

#### 2. Der platonische und aristotelische Realismus.

In dem Zeitalter der ungebrochenen firchlichen Weltherrichaft gilt in der scholaftischen Theologie der Grundsat, daß die Gattungen oder Ideen Realität haben, diese gilt entweder völlig unabhängig von den einzelnen Dingen oder als die ihnen inwohnende, wirksame Macht, fie ift entweder "ante rem" ober "in re". Es ift hier nicht der Ort, in alle die Spaltungen und Mittelarten einzugehen, die zwischen jenen Faffungen die Bestimmung des Berhältniffes der Universalien und Ginzeldinge noch haben tann; die Scholaftit des zwölften Jahrhunderts ift in folchen Unterscheidungen unermüdlich gewesen. beiden normgebenden Auffassungen sind vorgebildet in der griechischen Philosophie: die erste in der platonischen, die andere in der aristote= lischen. Beide bejahen die Realität der Ideen, aber bei Blato gelten fie als das mahrhaft Seiende, unabhängig von den Erscheinungen, bei Aristoteles als das wahrhaft Wirkende in den Dingen: dort ift ihre Wirklichkeit Ibeenwelt, hier Natur. Wir haben schon gezeigt, wie die zweite Auffassung nothwendig aus der erften folgt. Während des zwölften Jahrhunderts herrscht in der scholaftischen Theologie ber platonische, mahrend des dreizehnten der ariftotelische Rea-So laffen fich in der kirchlichen Philosophie des Mittelalters drei Richtungen unterscheiden, die im Großen und Ganzen mit den Jahrhunderten zusammenfallen: die realiftisch=platonische im zwölften Nahrhundert, die realistisch-aristotelische im dreizehnten, die nominaliftische in den beiden folgenden. Das Mittelglied zwischen der pla= tonischen und aristotelischen Scholaftit bildet Abalard († 1142),

das zwischen der realistischen und nominalistischen Johannes Duns Scotus († 1308).

Es ift icon hingewiesen auf jene bedeutsame Berwandtichaft, die trot der grundverschiedenen Zeitalter und Weltanschauungen zwischen der platonischen Dentweise bes Alterthums und der kirch= lichen des Mittelalters, zwischen dem platonischen Staat und der römischen Kirche ftattfindet. In beiden herrscht das Allgemeine un= bedingt über das Einzelne, gilt das Ganze als vor den Theilen und die Idee als die allein wirkliche, von dem Einzelwillen völlig unab-Daher befrembet es nicht, daß unter der unbehängige Macht. dingten Herrschaft der mittelalterlichen Kirche eine platonische Scholastik sich ausbilden mußte, daß diese Scholastik mit dem Zeitalter der Areugguge Sand in Sand ging, daß fich die Kirche gegen die zunehmende Entfernung von dieser Art der realistischen Denkweise, gegen die Annäherungen an den ariftotelischen Lehrbegriff, gegen beffen Eindringen gewehrt hat und zulett der Nothwendigkeit nachgab. die sie nicht hemmen konnte. Die naturphilosophischen und metaphpfischen Schriften bes Ariftoteles wurden noch im Anfange des dreizehnten Jahrhunderts verdammt, dann zögernd erlaubt, erft den Artiften, bann auch ben Theologen, und zulett wurde bas Studium ber ariftotelischen Philosophie sogar gefordert und dem heibnischen Philosophen von der Kirche felbst das größte Unsehen eingeräumt in Rudficht aller natürlichen Erkenntniß.

Aus welchen Motiven erklärt sich diese auffallende Erscheinung, diese Berbindung, welche die Kirche des Mittelalters mit Aristoteles eingeht? War einmal in der Scholastik die natürliche Erkenntniß berechtigt, wenn auch nur als Glaubensinstrument, so mußte in dem Berlause ihrer Entwicklung nothwendig der Punkt kommen, wo sie auch die Ratur als Object ergreisen und diesen Begriff ihrem Shstem einfügen und unterordnen mußte, so gut als die Kirche den Staat ihrer Herrschaft eingefügt und untergeordnet hatte. Die Kirche selbst mußte mit der Zeit diese Aufgabe als eine nothwendige und ihrem eigenen Shstem zuträgliche erkennen. Die Scholastik bedurste eines theologischen Katurbegriffs. Wenn sie ihn erreicht, so erobert sie zugleich der Kirche ein großes Gebiet, das seindlich erscheint, so lange es der Theologie fremd bleibt. Unter dem theologischen Raturbegriff ist aber eine Anschauung zu verstehen, die Gott als den letzten Grund und Zweck der Ratur betrachtet und unter diesem Gesichtspunkt

bie Natur selbst als ein Stufenreich körperlicher und lebendiger Formen, die von dem göttlichen Zweck abhängen, von ihm bewegt werden, in ihm sich vollenden. Diesen Naturbegriff bietet die arisstatelische Philosophie; daher ihre Bedeutung für Scholastik und Kirche. Sie ist um ihres heidnischen Geistes willen zuerst das besbenkliche, dann um ihres theologischen Charakters willen das äußerst willtommene Werkzeug, um eine Aufgabe zu lösen, in deren Lösung die Kirche triumphirt.

Nun ist die aristotelische Philosophie dem Abendlande so gut als unbekannt; die logischen Schriften haben für die Lösung dieser Aufgabe keine Bedeutung, die Entsernung der abendländischen Bilbung von der griechischen ist die größte, noch gesteigert durch die Klust der beiden Kirchen. Und so wird auf dem weitesten Umwege die aristotelische Philosophic eingeführt in die Schulen der abend-ländischen Christenheit: durch die Vermittlung der arabischen Philossophen des zehnten, elsten und zwölsten Jahrhunderts. Unter den morgenländischen ist Avicenna († 1036), unter den spanischen Averroës († 1198) der größte, welcher letztere dem Verständniß des griechischen Philosophen durch den Umsang seiner Commentare und die Art seiner Einsicht am nächsten kommt.

Das dreizehnte Jahrhundert ift die große Zeit der Scholaftik. Es handelt sich darum, den Naturbegriff dem theologischen Systeme zu gewinnen und dadurch das lettere erst als Syftem zu vollenden. Das Reich der Gnade erscheint für die natürliche Erkenntniß erst dann vollkommen befestigt, wenn ihm das Reich der Natur untergeordnet und in einem Zusammenhange mit jenem gebacht werden kann. In diefer Berbindung der beiden Reiche befteht die Aufgabe. Das Reich der Natur muß als die Vorftufe gelten zum Reich der Unade, so daß schon in der Natur das Reich der Unade angelegt. vorbereitet, bezweckt ist, daß die kirchlichen Ordnungen als die Boll= endung ber natürlichen erscheinen. Das ift ber Grundgebanke, ber das dreizehnte Jahrhundert erfüllt, das eigentliche Motiv in den Spftemen der großen Theologen diefes Zeitalters: Alexander von Hales, Albertus Magnus, Thomas von Aquino. Wer diefe Aufgabe im Sinne ber Kirche am vollkommenften löft, verhält fich zur Scholaftit, wie fich Augustin zur Glaubenslehre verhalten hatte. Diefer größte unter den Scholaftikern ist Thomas. In feinem Syftem ericheint die Natur als ein Stufenreich, angelegt auf die

Rirche: in dem natürlichen Leben des Menfchen vollendet fich die Stufenreihe der Körper, in den Gnadenordnungen der Kirche d. h. in ben Sacramenten vollendet sich das natürliche Menschenleben. thomistische Lehre von den Sacramenten ift erleuchtend für den Geift biefer gangen Theologie, es ift ber ariftotelische Begriff ber Entwicklung, von dem ihre Spfteme getragen find. Wie fich die Anlage jur Bollendung, das Mittel jum 3wed verhält, fo verhält fich in ber thomistischen Weltanschauung die natürliche Weltordnung zur tirdlichen, das menschliche Leben zum Sacrament. Das System ift im tirchlichen Geifte durchaus theologisch und supranaturalistisch, aber es hat den Naturbegriff in fich aufgenommen und dadurch die theologisch-scholaftische Borftellungsweise vollendet; Thomas hat den Rirchenglauben zu einem Lehrspftem abgerundet, welches unvergleich= lich dafteht und seinem Urheber den Ruhm des kirchlichen Philosophen in eminentem Sinn verdient hat.

#### 3. Summen und Spfteme.

In der Aufgabe der Scholaftik lag die theologische Spftembil= dung aus bem gegebenen Stoff der dogmatifchen Lehren und Streit= fragen. Die erfte Lösung diefer Aufgabe beftand in dem Inbegriff, der Sammlung und Anordnung aller hierher gehörigen Materien, jenen sogenannten "Summen" des zwölften Jahrhunderts, deren fortwirkender Typus das Werk des Petrus Combardus (+ 1164) war. Er verhielt sich zur Kirchenlehre, wie sein Zeitgenoffe Gratian zum Kirchenrecht; er gab einen gesammelten und übersichtlichen Inbeariff der dogmatischen Lehrmeinungen oder "Sentenzen", ein Werk, das ihm den Ramen "magister sententiarum" erwarb und das erste muftergültige Lehrbuch der Theologie, die Grundlage theologischer Borlefungen wurde. Die Summen der Sentenzen, welche das zwölfte Jahrhundert hervorbrachte, waren noch teine Spiteme. Das Lehr= buch des Combarden wurde zum Material, woraus durch Berfchmel= zung mit der aristotelischen Philosophie die theologischen Summen des dreizehnten Jahrhunderts, die Werke der großen Doctoren der Kirche hervorgingen. Bu ben Glaubensgründen 'der Kirchenlehre tamen jest die Bernunftgrunde der Philosophen, ju den "autoritates" die "rationes"; in der Darftellung, Bergleichung, Entgegenschung beider wurde die neue Aufgabe von dem englischen Franzistaner Alexander von Hales († 1245) eingeführt. Der eigentliche Repräsentant der "rationes" war die aristotelische Philosophie. Soweit diese in dem Gesichtskreise und der Fassungskrast des Zeitalters lag, mußte ihr Inbegriff neben den der Theologie gestellt und dadurch die Aufgabe ihrem ganzen Umfange nach auseinandergesest und verdeutlicht werben. Dieß geschah durch den "doctor universalis", den deutschen Dominikaner Albert den Großen († 1280). Sein größerer Schüller, der italienische Dominikaner Thomas von Aquino († 1274) vollbrachte die Lösung der scholastischen Aufgabe, er gab das kirchenphilosophische System, in welchem Augustin, der Lombarde und Aristoteles in einander gesügt waren. Er hat die aristotelische Entwicklungslehre im Geist der kirchlichen Weltherrschaft christianisirt, wie einst der Areopagit die neuplatonische Emanationslehre im Geist der hierarchischen Kirchenordnung christianisirt hatte.

### 4. Thomas und Scotus.

In dem Fortgange des aristotelischen Realismus entsteht der Gegensatz zwischen Thomas und Scotus, der ihre Schulen entaweit und ben Beftand ber icholaftischen Theologie nachhaltig erschüttert. Werden die beiden Reiche der Ratur und der Gnade dergeftalt verfnupft, daß jenes fich in diefem vollendet und feine Beftimmung erfüllt, fo muß in einem folden Zusammenhang bas Reich ber Dinge überhaupt als die bestgeordnete Welt erscheinen, die Gott aus allen möglichen Welten fraft feiner Weisheit gewählt, fraft feiner Allmacht geschaffen hat, fo ift der göttliche Wille in der Schöpfung der Welt durch die Einsicht bestimmt und das göttliche Schaffen, da es unter der Herrschaft einer Idee, der des Guten, stattfindet, ein nothwendiges So ift bas thomistische System trok und determinirtes Sandeln. seines supranaturalistischen Charakters durchaus det erministisch und barin ber achte Ausbruck bes kirchlichen Weltbewußtseins, bas feine Ordnungen ftreng beterminirt, für alle Fälle ausgemacht und fo eingerichtet haben will, daß fie den Ginzelwillen und die Willfür völlig ausschließen. Diese thomistische Theodicee, worin alles nach gött= licher Einsicht determinirt und "ad Deum" geordnet ift, findet ihren Gegner in dem englischen Franzistaner Johannes Duns Scotus. Es ift tein geringerer Streit als der des Determinismus und Indeterminismus, der hier in der Scholaftit ausbricht. In der Frage der Willensfreiheit liegt die Differenz zwischen Thomas und Scotus. Ift das göttliche Wirken nothwendig, fo ift Gott an feine Wirtung gebunden und tann nicht ohne diefelbe fein, dann muß die Unabhängigkeit Gottes und folgerichtigerweise auch feine Griftens verneint werden; ist alles durch die gottliche Nothwendigkeit und biefe felbft burch die Ibec des Guten beftimmt, fo giebt es weder Zufälliges noch Boses, so ist Gott nicht bloß die erste, sondern im Grunde die alleinige Ursache, er ist eines mit der Natur der Dinge, und der Pantheismus erscheint als unvermeidliche Folge: das find die gewichtigen Gründe, die Scotus gegen Thomas erhebt. Thatfache des Zufalls und des Bofen in der Welt folgt die Un= möglichkeit bes Determinismus, wonach ber göttliche Wille gebunden ift an die Idee des Guten; er ift an nichts gebunden, er handelt grundlos, aus absoluter Willfür, er kann ebenso gut schaffen als nicht schaffen, ebenso gut diese Welt als eine andere, auch gar keine; ber Wille wird nicht bestimmt burch die Ginsicht, sondern umgekehrt: "voluntas superior intellectu;" das Gute gilt nicht durch sich, sondern burch göttliche Willensbestimmung, nicht "per se" sondern "ex instituto", es ist nicht rational, fondern positiv, nicht weil etwas gut ist, hat Gott es gewollt, sondern weil Gott es gewollt hat, darum ift es qut. Dit ber Willfür ift bas Wollen vernichtet, ber Unterschied aufgehoben zwischen natürlichen Urfachen und Willensursachen, bann giebt es überhaupt keinen Willen, weber einen göttlichen noch einen menschlichen. Scotus bejaht die menschliche Freiheit und beren Mitwirkung in dem Empfangen der göttlichen Gnade, die Berdienftlich= teit der Werke, die nicht traft ihrer eigenen Beschaffenheit, auch nicht traft ber Gefinnung, womit fie geschehen, sondern blos dadurch recht= fertigen, daß Gott traft seiner Willfür mit biesem Werk diese Wirtung verknüpft hat; das kirchliche Werk gilt unabhängig von aller Befinnung als äußeres, vorschriftsmäßiges Thun, als "opus operatum". So bentt ber scholaftische, ber Macht und bem Interesse ber Rirche dienstbare Indeterminismus. Die menschliche Freiheit schließt bie Selbstbeftimmung, ben perfonlichen Willen, bas individuelle Dafein in fich, traft beffen jeder Menfch nicht blos ein Ding unter Din= gen ift, sondern dieses einzelne, fingulare Wefen für fich ift. Damit erhebt fich im Bewuftsein der Scholaftit der Begriff der Gingelnheit ober Individualität, der Charafter nicht blos spezifischer, sondern individueller Unterscheidung der Dinge, diese find nicht blos durch ihre Arten und Beschaffenheiten (Quibbitaten) unterschieden, sondern jedes von allen übrigen kraft feiner Einzelnheit (Häcceität). Die Individualität ist undefinirbar, nicht aufzulösen in begriffliche Erkenntniß: "ratio singularitatis frustra quaeritur". Wenn die Realität sich in der Individualität zuspist und vollendet, so giebt es keine Erkenntniß des Realen. Dasselbe gilt von der Willfür, sie ist grundlos, daher unerkenndar; dasselbe gilt von der göttlichen Offenbarung, dem Erlösungswerk, den kirchlichen Glaubensobjecten überhaupt, sie sind kraft der grundlosen und unergründlichen Willfür Gottes, daher giebt es keine Erkenntniß des Glaubens, keine rationale Theologie, kein philosophisches Glaubenssspstem. Die Theologie ist praktisch, der Glaube eine von der Erkenntniß unabhängige Willensrichtung und Zustimmung, nicht durch rationale Gründe bedingt, nicht durch solche zu erschüttern. So löst der Indeterminismus das Band zwischen Glauben und Wissen.

### 5. Occam. Auflösung ber Scholaftit.

Die Bahn ist eröffnet, in welche jene neue und letzte Grundrichtung der Scholastik eingeht, die der englische Franziskaner Wilhelm Occam († 1347?), ein Schüler des Scotus, methodisch begründet. Es sind nicht mehr die Zeiten Roscellins, die von Gregor
VII. herkamen und auf Janocenz III. zustrebten. Als Scotus auf
ber Höhe seines Ruhms stand und starb, war der päpstliche Stuhl
seit drei Jahren in Avignon; die Zeiten Occams kommen von Bonisaz VIII. her und eilen dem großen Schisma entgegen.

Occam's That ist die Bernichtung des scholaftischen Realismus, der Herrschaft der Joeenwelt im kirchlichen Glauben. Wären die Universalien (Joeen) real, so müßten sie in Gott der Schöpfung vorausgehen und den Willen Gottes determiniren und binden, dann gäbe es keine göttliche Freiheit und keine Schöpfung aus Nichts: hier ist der Widerstreit zwischen dem Glauben und dem scholastischen Realismus.

Wären die Universalien (Gattungen), die doch den Dingen gemeinsam sind, selbst Dinge, so müßte ein Ding in mehreren Dingen zugleich sein, was unmöglich ist. Die Ideen sind nicht Dinge, sie sind nicht Realitäten, sondern Vorstellungen, welche Dinge bezeichnen und selbst durch Wörter bezeichnet werden, wie diese durch Buchstaben: sie sind daher Zeichen oder "signa", deren Grundbestimmungen die "termini" ausmachen. Diese letzteren sind Einzelvorskellungen und Allgemeinvorstellungen, Laut= und Schristzeichen, also

Anschauungen, Begriffe, Wörter; die Anschauung vertritt die Stelle eines einzelnen wirklichen Dinges, der Begriff die Stelle vieler Ginzelvorftellungen, bas Wort die des Begriffs. Alle menschliche Er= kenntnik geschieht durch Termini, sie ist daher terministisch und, sofern die mittheilbaren Zeichen der Borftellungen "vocalia" ober nomina find, nominalistisch. Die Erkenntniß durch Ginzelvorstellungen ift intuitiv oder real, da diese Borstellungen "pro re" stehen; die Ertenntniß durch Allgemeinbegriffe und Urtheile, durch Wörter und Sate ift rational oder logicalisch (fermocinal). Es giebt baber keine Ertenntniß der wirklichen Dinge. Die Wirklichkeit besteht in Gingeldingen, Individuen, einfachen Substanzen; unsere Borftellung ift weder Ding noch Substang noch einfach, fie ift um so undeutlicher, je allgemeiner fie ift: baber giebt es teinerlei Uebereinstimmung amischen Borftellung und Sache, also keinerlei Erkenntnig der Wahrheit.

Zwischen Vorstellung und Realität liegt eine unübersteigliche Muft, daraus erhellt die Unmöglichkeit des ontologischen Beweises bom Dasein Gottes, benn seine Boraussetzung von der Realität der Borftellung Gottes war grundfalfch. Auch die tosmologischen Beweise find hinfällig, benn fie segen voraus, daß es eine erfte ober lette Urfache geben muffe, daß in ber Begrundung ein Fortgang ins Endlose unmöglich sei; eben diese Boraussezung ist grundfalsch, vielmehr ift ein folder Fortgang nothwendig zu forbern. Es giebt baher keinerlei Beweise vom Dasein Gottes, keinerlei rationale Theo-Aus der Unmöglichkeit diefer Erkenntnig folgt die Nothwendigkeit des Glaubens auf dem alleinigen Grunde der kirchlichen Autorität. Dem Berhältniß zwischen Glauben und Wiffen entspricht das zwischen Kirche und Welt. Es handelt sich um Trennung in beiden Fallen, um Entweltlichung des Glaubens wie der Rirche. Die Beit ist gekommen, wo die von der Kirche gebundenen Machte centrifugal zu werden beginnen und fich von der Rirchenherrschaft log= machen wollen: Staaten und Bolter, Wiffenschaften und Runfte. Mit der Entweltlichung der Rirche wird zugleich die Unabhängigkeit bes Staates von der Rirche gefordert. "Bertheidige du mich mit bem Schwert, ich will dich mit der Feber vertheidigen", foll Occam im Streit zwischen Raifer und Papft zu Ludwig bem Baier gefagt

Man muß wohl beachten, wie diese nominalistische Erkennt= niglehre, die den Zwiespalt zwischen Glauben und Wissen, Theologie

..... migt megt gemeinfame die fem ihm fremden und gefährlichen Bundeng thun haben. In demfelben Dage, als er fi ı und rationalen Ertenntnif lossaat, erstar Tharafter, feine positive Geltung, seine kirchlich ektere an befestigen und unerschütterlich au m biefer nominalistischen Theologie: darum Aber fie hat mit ber tirch ach scholastisch. ebrochen und ist auf eine Kirchenreiniqung be torischen Bestrebungen innerhalb ber Scholafti e befreit durch die Trennung vom Glauben auweist diese bin auf die weltlichen Dinge, fie ri icholaftit fcon den Boden für den Weg und n Philosophie. Sie hat die Möglichkeit einer wo Dinge aus menschlichen Mitteln verneint und ba mus borbereitet, mit dem die neue Bhilofophi fie hervorgeht; fie läßt innerhalb der menfchl bie anschauliche und finnliche als real gelten m Bunfte als die icholaftische Borlauferin ab Senfualismus, mit dem die neue Philof ccams ihren Lauf antrat.

Herrschaft der Kirche, die den Lehrinhalt bestimmte, und unter der Herrschaft einer Schule, die ihre Lehrart und formale Bildung von den Autoritäten der alten Philosophie empfing. Wie nun die Fessel fich zu lofen beginnt und die menschliche Erkenntniß eine grundliche Erneuerung anftrebt, ift bie erfte Bedingung, bag junachft bie Schule fich freimacht und die großen Philosophen bes Alterthums wieder in ihrer Urform aufgesucht und erforscht werden. Die Philosophie der neuen Zeit tommt unmittelbar aus ber emancipirten Schule bes Alterthums. In ihr reift sie allmählig. Wenn fie auch biefem Bangelbande fich entwachsen fühlt, erft dann ift die Epoche ihres Durchbruchs, ber Moment gefommen, in dem fie mundig auftritt. Die Wiederbelebung der griechisch-römischen Philosophie ift baber die nothwendige und nächfte Erkenntnifaufgabe, die Boraussehung und ber Nebergang jur neuen Philosophie.

Diefe Aufgabe bildet einen Theil der philologischen Alterthums= kunde, welche felbst als ein besonderer Zweig der wiederbelebten Alterthumskunde überhaupt gepflegt und verftanden sein will. Um bie Philosophie aus ben mittleren Zeiten in bie unfrigen zu leiten, mußte jene geiftige Wiedergeburt des Alterthums, die man "Renaiffance" nennt, ben Weg finden und erleuchten. Die Bedeutung der= felben ift teineswegs auf die philologischen Studien einzuschränken, benn fie ift nicht blok eine Sache ber Schule und Gelehrsamkeit, fondern ein Zeitalter, welches die fortichreitende Menichheit erlebt. bas die gesammte Menschencultur burchdrungen hat, ein unerschöpfliches, das bis in unsere Tage fortwirkt und niemals ausgelebt sein Die Renaiffance ist ihrer Aufgabe und Geiftesrichtung nach fo wenig zu begrenzen als die Reformation, und wenn beide auf ge= wiffe Zeitalter eingeschränkt werben, - jene in ihrer Bluthe auf die zweite Salfte bes fünfzehnten, biefe auf die erfte bes fechszehnten Jahrhunderts — so gilt eine solche chronologische Einfassung nur von der Begründung und dem Durchbruche beider.

Die Renaissance hat die menschliche Lebens= und Weltanschauung in der Wurzel verändert, von den Mächten, die sie im Mittelalter beherrschen, losgerissen und gegen diese letztern einen Gegensatz aus= geprägt, den die Kirche selbst, von der Geistesströmung der Zeit ergrissen, nicht merkte, den sie befördern half und erst weit später, nachdem die erste Blüthe der Renaissance verwellt und die Resormation mächtig geworden war, erkannte. Das Grundthema des

Mittelalters war die Herstellung und Berherrlichung der "civitas Dei", jenes Gottesreiches auf Erden, das durch seine unantastbaren Ordnungen die Welt beherrscht und die Individuen bindet; Grundthema ber Renaissance geht aus der völlig entgegengesetten Tonart, es besteht in der Berherrlichung des Menschen, seiner Groke und feines Ruhms, im Cultus bes menschlichen Individuums, feines Benies, feiner Rraft, feiner ungemeffenen natürlichen Freiheit. Wenn es je ein Zeitalter gegeben, das an das menschliche Universalgenie, an bie menschliche Allmacht und Magie geglaubt, geiftesmächtige Individuen erzeugt und ihren Zauber empfunden, die Menschenwelt in Natur, Staat und Runft vergottert hat, fo war es diefes. ganzes Interesse geht auf den natürlichen, durch seine Kraft und Begabung unendlich gefteigerten Menschen. In einem solchen Sinn, weit umfaffender und universeller, als man das Wort gewöhnlich nimmt, barf von der Renaiffance gefagt werden, daß fie die "Bu= maniora" zu ihrem Gegenstand gemacht hat. Im Mittelalter gebietet die Macht zu lofen und zu binden über die Sundenvergebung und Seligkeit des Menfchen, fie war bei ber Rirche; in der Renaiffance trifft die Macht zu erheben und zu fturzen, zu verherrlichen und zu verwerfen die Berdienfte und ben Ruhm des Menschen, fie ift bei den Dichtern, Rednern, Geschichtschreibern. Schon Dante, mit dem der erfte Frühschimmer der Renaissance zu leuchten begann, bichtet fich eine Solle und bevölkert fie aus eigener Machtvoll= kommenheit als poetischer Weltrichter. Das Mittelalter verehrt die Beiligen, die Renaissance die Celebritäten, die großen durch ihre Beiftesthaten eminenten Menfchen, man feiert beren Reliquien und Gräber, die erinnerungsreichen Schaupläte ihres Lebens. "Die Stätte, die ein guter Mensch betrat, ist eingeweiht, nach hundert Jahren klingt sein Wort und seine That dem Enkel wieder!" Dieses Wort ist aus dem Geist der Renaissance gesprochen, der dem Mittelalter fremd war, aber in unserer Empfindungsweise fortwirkt. Man muk erkennen, wie die Renaiffance das menschliche Selbstgefühl von Grund aus berändert hat, bevor man von dem veränderten Gange der Wissenschaften und Studien redet; fie hat "den modernen Menschen" ins Leben gerufen, wie einer ihrer bedeutenosten Kenner gesagt und in einer umfaffenden, die menschlichen Grundzuge dieses mach= tigen Zeitalters erleuchtenden Charakteristik ausgeführt hat.\*)

<sup>\*)</sup> Jacob Burdhardt: die Cultur der italienischen Renaissance (2. Auft. 1869).

### II. Italienische Renaiffance.

Der Glaube des Mittelalters folgte bem Zuge feines Reliquien= cultus nach Balaftina, um bas beilige Land und bas beiligfte ber Graber gegenwartig zu ichauen. Der Reliquiencultus ber Renaiffance bedarf teiner Breuzzüge: ihre natürliche Geburtsftätte'und Seimath ift Italien, das claffische Land, das Grab der glorreichsten Bergangen= heit der Welt. In der Wiederbelebung des Alterthums feiert Italien feine Bergangenheit und Borwelt, fich felbft. So ift die Renaiffance gleich in ihrem Urfprung tein fünftliches Product der Schule, fondern die naturgemäße Richtung, welche der Aufschwung des nationalen Selbstgefühls ergreift, das Object und Thema nationaler Freude Auguftin, der lette der großen Rirchen= und Selbstverherrlichung. väter, fah in dem altrömischen Reich und seinem Bolt die Bollendung der "civitas terrena," die dem Untergang geweihte, durch die Schuld des Beidenthums gefallene Welt, die in ihrer Große und in ihrem irdischen Ruhm ben Lohn ihrer Thaten geerndtet und für immer dahin hat. Dante, der erfte nationale Dichter Italiens, erhebt von neuem das römische Bolk als das edelste der Welt, das erste aller Bölker, dem die irbifche Weltherrschaft gebührt und von Gottes Unaden zukommt, unabhängig von Kirche und Bapft, er feiert Rom als die erhabene Wittwe, die sehnsüchtig ihres Casars harrt; ihn begeistert die ewige Stadt in ihren Chrfurcht gebietenden Trümmern. Wenige Jahrgehnte nach Dante erschien jener phantaftische Tribun Cola di Rienzo und improvifirte mitten in dem verlaffenen und verfallenen Rom, in bem zerriffenen Italien die Wiederherstellung der römischen Weltherrschaft. Augustin, noch vor den Anfängen des Mittelalters, sieht bas neue firchliche Weltreich im Aufgang, das der Cafaren im Untergange begriffen; Dante, icon an der Schwelle der Renaiffance, fieht bas irdifche Beil der Welt und der Menschheit in einem neuen Auguftus.

Für die geistige Wiedergeburt des Alterthums war es gut, daß eine solche römische Centralherrschaft nicht bestand, daß sie nirgends weniger möglich war als in Italien. Die politische Einheit und Centralisation würde die Kräfte gebunden haben, die zur Entfaltung des neuen geistigen Lebens in voller Freiheit und Regsamkeit sein mußten; es wäre nie zu jener Mannigsaltigkeit individuellen Daseins, zu jener Ergiebigkeit und Ausbreitung menschlicher Charaktere und Leidenschaften, zu jenem Wetteiser der Staaten und Städte gekommen,

die nach allen Richtungen bin die Talente hervorriefen und beforderten. Das decentralifirte Italien ist dem Aufschwunge der Renais= fance ebenfo gunftig gewesen, als das decentralifirte Deutschland dem der Reformation. Die Zersplitterung Itatiens in Folge ber Rämpfe zwischen den Bäpften und Hohenstaufen, die Menge und Berichiedenheit ber Aleinstaaten, ber beständige und jahe Wechsel ihrer Schickfale, die inneren Barteikampfe und die Kriege nach außen, die Usurpatoren und Gemaltherricher, die Erfindung und Anwendung aller Machtmittel, die den politischen Interessen dienen, den fürstlichen Ruhm erhöhen, die Maffe gewinnen und feffeln, darunter die impofanten und glanzenden Werte der Runft, alle diefe Buftande Staliens mahrend des vierzehnten und fünfzehnten Nahrhunderts gewähren einen Unblick. der unwillfürlich an ähnliche Berhältniffe und Schickfale der griechischen Welt im fiebenten und fechsten Jahrhundert der vorchriftlichen Zeit erinnert. Damals entftand aus dem bewegteften Leben die Fulle der Welterfahrung und Menschentennt= niß, der Bildungsreichthum, aus dem die griechische Philosophie hervoraina. Diese Analogie ift bedeutsam. Es giebt in der Weltgeschichte taum zwei Zeitalter, die fo viele in ben Boltszuftanden begrundete Rein Wunder baber, bak Elemente der Verwandtschaft darbieten. aus folden Bedingungen, aus einer folden ahnlichen Lage ber Dinge in Italien eine Lebensanschauung und Bilbung emporwächst, die sich ihrer Berwandtschaft mit dem Alterthum bewußt wird und die verlaffenen Geiftesichätze beffelben wieder ergreift, daß die Italiener, unter den europäischen Boltern das erfte, das vom Mittelalter frei wird, — sich jest als die Abkömmlinge der Griechen und Römer ertennen und mit diesem Selbstgefühl die große Erbschaft ihrer Borzeit antreten. Man muß alle diese Factoren wohl zusammenfaffen, um daraus den naturwüchsigen Ursprung und Charakter der italienischen Rengissance zu erkennen, die dem übrigen Guropa die Schule Bu ber Entbeckung ber antiken . einer neuen Weltbildung eröffnet. Ruinen und Kunstwerke kommt die Wiederauffindung der Autoren, bie abgeschrieben und vervielfältigt, in Bibliotheten gesammelt und geordnet werden; in der zunehmenden Renntnig derfelben befteht die literarifche Renaiffance und die Erweiterung ihres wiffenschaftlichen Gefichtstreises.

In seiner größten Ausdehnung reicht dieses Zeitalter von den Anfängen des vierzehnten bis zum Ende des sechszehnten Jahrhun= derts, von Dante bis Tasso; sein Höhenzug, um die Grenzpunkte durch Bäpste zu bestimmen, erstreckt sich von Rikolaus V. (1447—1455), dem Gründer der vaticanischen Bibliothek, bis Leo X. (1513—1521), der unter den Musen des Batican den Ausbruch der beutschen Reformation gern überhört hätte. Die beiden Zeiträume, welche dieser Blüthe vorausgehen und nachfolgen, lassen sich als "Früh= und Spätrenaissance" bezeichnen.

Um die neue Geistesströmung auszubreiten und zu berftarten, find einige Begebenheiten, die in den mittleren Lauf bes fünfzehnten Jahrhunderts fallen, von einflugreichster Bedeutung gewefen: die Erfindung ber Buchdruckertunft und die erneute Berbindung amifchen der lateinischen und griechischen Welt, zwischen der aufblühenden italienischen Renaiffance und ben griechischen Gelehrten. Die Union8= concile, die Bapft Eugen IV. veranftaltet, gaben ben Unlag einer Bufammentunft, die der Rirche teine, der Renaiffance die reichften Krüchte trug. Griechische Theologen werben burch einen römischen Gefandten, Ritolaus Cufanus, der (ein Deutscher von Geburt) selbst schon von den tiefsten Ideen der griechischen Philosophie bewegt ift, zu der Kirchenversammlung eingeladen, die in Ferrara (1438) er= öffnet und im folgenden Jahre nach Florenz verlegt wird. Jahre später fällt das oftrömische Reich. Die Eroberung Conftan= tinopels durch die Türken (1453) vermehrt die Flucht der griechischen Belehrten, die in Italien die willtommenfte Buflucht finden. gewinnt diese fortgesette, durch den letten Sieg der Barbaren verftartte Anfiedlung den Charafter einer geiftigen Colonisation. Zum zweitenmale verdient sich Italien den Namen Großgriechenland.

## III. Entwicklungsgang ber Renaiffance.

Wir haben jest den fortschreitenden Bildungsgang der philos sophischen Renaissance näher ins Auge zu fassen, die den llebergang vom Mittelalter zur neuen Philosophie vermittelt in einer zunehmenden Entsernung von der Scholastit, in einer zunehmenden Erstartung des eigenen freigewordenen Ertenntnißtriebes. Dadurch ist das Geset ihrer Entwicklung bestimmt, Es ist nicht genug, die antiken Bildungssormen und Systeme wiederzuerkennen in ihrer wahren Gestalt, sie gleichsam auszugraben und bloßzulegen, wie die Ruinen des Alterthums, ohne das Gestrüpp und die Juthaten, womit die Scholastit sie umschlungen und unkenntlich gemacht hatte; es ist nicht genug,

den Alten nachzuphilosophiren und in ihre Fußstapsen zu treten, man muß, wie jene, originell philosophiren und es ihnen gleichthun in dem Bersuch einer neuen Welterkenntniß aus eigener Kraft, nach dem Bedürfniß des eigenen Zeitalters. So ist die Renaissance in der ersten Hälste ihrer Aufgabe reproductiv in Rücksicht auf das Alterthum, in der zweiten productiv, getrieben von dem Geiste einer neuen Zeit.

#### 1. Die neulateinische Renaiffance.

Bon dem griechisch=römischen Alterthum liegt den Anfängen der italienischen Renaiffance am nächften bas alte claffische Rom, bie römischen Rebner und Dichter, die Mufter und Lehrer ber Beredsamteit, die in der römischen Bilbung heimisch gewordenen Spfteme und Lebensanschauungen der nachariftotelischen Philosophie, der Epi= fureer, Stoiter, Steptifer, Die Reproduction diefer römischen Geiftesbildung ift die neulateinische Renaissance, die in Cicero und Quintilian ihre Meifter erkennt und ihren bedeutenoften Reprafentanten in dem Römer Lorenzo Balla (1406-1457) findet. Sier ift bet Gegensak gegen Mittelalter und Scholaftit icon in vollem Ruge: bem barbarischen Kirchenlatein wird die gereinigte, an Cicero ge= schulte Latinität, der Glaubwürdigkeit kirchlicher Satungen die philologische Kritik entgegengesett, Balla untersucht die Bulgata und zeigt ihre Fehler, er bezweifelt die Aechtheit des apostolischen Symbolums, er widerlegt den constantinischen Ursprung des Kirchenstaats in seiner berühmten Schrift "von ber fälschlich geglaubten und er-Logenen Schenkung Constantins." Die pseudoifidorischen Decretalen hatten diese Fiction gleichsam codificirt; das spätere Bapalsustem ließ es nicht bei der Schenkung bewenden, Conftantin habe dem Papfte nur zurückerftattet, mas jener als Statthalter Gottes von jeher befeffen; Dante verwirft schon die Rechtmäßigkeit der kaiserlichen Schenkung, aber bestreitet nicht ihre Thatsache; Balla beweist, daß sie nie war, baß die Bapfte Gewaltherricher und Rauber feien, die verdienen, daß man ihr Soch abwerfe. Es ift nicht zu verwundern, daß diefer Mann perfolgt wurde und unter den Aragonesen in Reapel zur Noth Schut fand; weit carafterischer ift, daß ihn Nitolaus V. in seine Dienfte nahm. Balla wollte feine Schrift "um der Wahrheit, um der Religion und bes Ruhmes willen" gefchrieben haben; als er bie Rudtehr nach Rom wünschte, erklärte er sich zum Widerrufe bereit.

Seine kühne Geistesthat war vom Ehrgeiz nicht weniger bewegt als von der Wahrheitsliebe; fie sollte ihn berühmt, aber nicht elend machen. Bei den Interessen, die das Zeitalter der Renaissance erstüllen, war das Märthrerthum im Preise gefallen, und man darf die Stärke ihrer Charaktere nicht an einer Aussopferungsfähigkeit erproben, welche die Macht des ungebrochenen Glaubens voraussetzt.

In einer Zeit, wo die Scholaftik noch solidarisch verbunden erscheint mit Aristoteles, namentlich in dem Gebiete der Logik, muß die Berwerfung jener auch diesen treffen. Die neulateinische Kenaissance wird in ihrer antischolastischen und antihierarchischen Richtung zugleich die Gegnerin des Aristoteles und seiner Logik. Das gilt indsbesondere von Balla und allen, die ihm folgen. In den Lehrbüchern und dem Gebrauch der Scholastiker hatte die aristotelische Logik ein lächerliches und barbarisches Ansehen gewonnen. Statt der abstracten und künstlichen Denksormen soll jeht die lebendige und mustergültige Rede, statt der Logik die Rhetorik, statt des Aristoteles Cicero und Duintilian, statt der bisherigen trockenen und unstruchtbaren Schulzbischlin einer leeren Wortmacherei die freie und schöne Cloquenz zu jener geistigen Formbildung dienen, in der die Krast des Gedankens und des Ausdrucks zugleich geübt wird.

#### 2. Die ariftotelische Renaiffance.

Andessen kann die vorwärts dringende Renaissance den großen Meifter ber griechischen Philosophie nicht in den Sanden der Scholaftit laffen; fie hat die Aufgabe, das Berftändniß des Arifto=' teles aus ihm felbst wiederherzustellen, fein Syftem der Rirchenherr= schaft zu entreißen und den Gegensatz zwischen ihm und der Kirchen= lehre zu erleuchten. Wir können die Entwicklungsform, welche die italienische Renaiffance in diefer Richtung durchlaufen hat, als die ariftotelische bezeichnen; ihre burch bas sechszehnte Jahrhundert fortgesetten Controversen sind besonders an den Universitäten Badua und Bologna geführt worden; ihr hervorragender, dem Geifte der Renaiffance am meiften gemäße Repräsentant war der Mantuaner Pietro Pomponazzi (1462-1525). Da es fich um bas richtige Berftandniß des Ariftoteles handelte, mußte die Untersuchung von den Commentatoren ausgehen und bei dem vorhandenen Gegenfat der letteren fich zur Streitfrage geftalten. Unter den arabischen Erklärern war Averroës, unter den griechischen Alexander von

Aphrobifias, "ber Exeget" (aus den Anfängen bes britten drift= lichen Jahrhunderts), der größte. Averroiften und Alexandriften kämpften in Badua und Bologna. Kein Zweifel, daß die italienische Renaissance, in der Reproduction der griechischen Philosophie begriffen, ben griechischen Erklärer vorziehen und zu ihrer Richtschnur nehmen mußte. Auf diefer Seite ftand Pomponaggi gegen Achillini und Nifo. Die axistotelische Lehre war ein Entwicklungssystem, das, gegründet auf die Immanenz der Zwecke, die Ginheit der Form und Materie, die natürliche Entelechie und beren Stufenreihe, in seinen letten Ergebniffen wieder zu einem Dualismus von Form und Materie. Gott und Welt, Beift und Korper geführt hatte. So lag in der Berfaffung der Lehre felbst der Zwiespalt der monistischen und dua-Listischen Richtung und darin die Möglichkeit entgegengesetzter Auffassungen, je nachdem die Immaneng der Zwecke oder die Transcenbeng Gottes jum herrichenden Gesichtspuntte der Betrachtung und Beurtheilung gemacht wurde. Der erfte Gefichtspunkt bestimmt die naturalistische, ber zweite die theologische Auffassung der aristotelischen Philosophie, jener ist unter den griechischen Erklärern zuerst durch Strato, dann durch Alexander, dieser durch die Reuplatoniker ausgeführt worden, von denen er zu den arabischen Phi= Losophen überging, die den Aristoteles in theosophischer Gestalt der Scholaftit des Abendlandes zugänglich machten. Wird das arifto= telische Entwicklungssystem von oben herab (theologisch) betrachtet und geordnet, fo erscheint es als ein von der überweltlichen Gottheit abwärts schreitendes Stufenreich der Intelligenzen, deren jede, von ben höheren umfaßt und beherrscht, in dem abgestuften Rosmos selbst einer bestimmten Sphare vorsteht, und deren unterfte in der fublunarischen Welt den Geift der Menschheit ausmacht. Dies mar die Grundform der averroiftischen Lehre, die durch ihren pantheiftischen Charakter die Scholastik abstieß, durch ihre theologische Natur= und Weltanschauung anzog. Jest handelt es fich um die Reinigung der ariftotelischen Lehre von ben fremden Buthaten ihrer neuplatonischen, arabischen und scholaftischen Erklärer, um die Erkenntnig bes wahren Ariftoteles, der Differeng zwischen ihm und Plato, zwischen ihm und der driftlichen Glaubenslehre. Die italienischen Aristoteliker, die es mit Alexander halten, find auf der Rücktehr zum wahren Aristoteles begriffen. Es giebt keinen Punkt, in dem alle diese Gegenfähe so deut= lich und wirksam hervortreten und zugleich die Ausmerksamkeit des

Zeitalters fo lebhaft erregen und seffeln konnen, als die Frage nach ber Unfterblichkeit der Seele. Ariftoteles hatte gelehrt, daß bie Seele der individuelle Lebenszweck eines organischen Rorpers, bak ber Beift ober die Bernunft unvergänglich und unfterblich fei, er hatte awifchen Seele und Geift (Bernunft), zwischen leidender und thatiger Bernunft unterschieden und von der letteren die Unfterblichteit behauptet.' Sier entstand nun die Frage, ob diefer unfterb= liche Geift bes Menschen auch perfonlich und individuell fei, ob es eine perfonliche Unfterblichkeit gebe, die einzige, womit dem Glauben und der Kirche gedient ist? Wenn sie nach Aristoteles verneint wer= ben muß, fo fällt die Bedingung, unter der allein eine jenseitige Bergeltung ftattfindet, eine jenseitige Welt für den Menschen, eine über die Grenzen diefes Lebens fortwirkende Macht der Rirche, b. h. biejenige Macht, mit der alle Rirchenherrschaft fteht und fällt, so ift awischen der ariftotelischen und firdlichen Lehre ein Gegensat, der nicht aröfer gedacht werden tann, und das gange Lehrgebäude ber Wenn man den Geift ober die thä-Scholastik liegt in Trümmern. tiae (in der mahren Ertenntnig begriffene) Bernunft zugleich für tor= verlos und individuell erklärt, fo wird, wie Thomas gewollt hat, bie verfonliche Unfterblichkeit des Menfchen mit Sulfe ber ariftote= lischen Scelenlehre in majorem Dei gloriam bewiesen. thatige Bernunft gleichgesett wird bem allgemeinen Menschengeift. jo muß mit Averroes die Unfterblichkeit bejaht, aber die perfonliche perneint werden. Gilt bagegen nach ber naturaliftischen Auffassung die thatige Bernunft als ein Product der Entwicklung, die ftets individuell ift und organisch bedingt, fo tann von teinerlei menfch= licher Unfterblichkeit die Rede fein, weder von unperfonlicher noch von individueller. Diefen Beweiß führt Pomponaggi in feiner berühmten Schrift "de immortalitate animae" (1516). Die Unfterb= lichkeit ift blos kirchliche Glaubensfache, als welche Bomponazzi fie gelten lagt und bejaht; ber icon geläufige Begensat zwischen Blauben und Wiffen, Theologie und Philosophie ift jest in der icharfften Form zugespitt, in den wichtigsten und praktisch bedeutsamsten aller Fälle concentrirt: er befteht zwischen Thomas und Aristoteles, er betrifft die gesammte jenseitige Welt, für welche die Kirche die dies= feitige beherrscht. Was konnte dem weltdurstigen Geift der Renaif= fance willtommener sein als eine folche indirecte hinweisung auf die Mächte des gegenwärtigen Lebens? Gine Reihe großer Probleme. 82 bie mit dem Schickfal bes Menschen unmittelbar zusammenhangen, werden von neuem geweckt: über die Ordnung der Welt und die Art ihrer Nothwendigkeit, über Bradeftination und Fatum, über die Möglichkeit der menschlichen Freiheit, lauter Themata, die auch Bomponazzi behandelt. Die Aufgabe fteht icon fest, daß alle Erichei= nungen, auch die vermeintlich übernatürlichen, wie Zaubereien, Ab-

nungen, Damonen u. f. w. auf natürliche Weife erklart werden follen.

In Betreff der Zauberkunfte hat Pomponazzi ebenfalls eine folche Erklärung versucht.\*)

Wenn nun diese Aufgabe einer Erkenntniß der Dinge aus natürlichen Urfachen zwar nothwendig gefordert werden muß, aber burch eine Wiederbelebung der ariftotelischen Philosophie keinesmeas geleiftet werden kann, wenn diese lettere nicht blos mit der Rirchenlehre, sondern auch mit der Naturlehre ftreitet, so muß die Renaiffance felbst hand anlegen an die Ausbildung einer neuen Ratur= philosophie. Als Bomponazzi die aristotelische Seelenlehre gegen den driftlichen himmel in's Feld führte, war die Zeit nicht mehr fern, wo die aristotelische Lehre vom Weltgebäude untergeben follte durch bie Entdedung bes wirklichen Simmels.

#### 3. Die politische Renaissance.

Die unmittelbaren Objecte des neuen, mit der Renaiffance erwachten Weltbewußtseins sind Natur und Staat, dieser Inbegriff des menichlichen Rosmos. Die Zeit ift gekommen, wo auch das Interesse am Staat wiederauflebt und sich von aller theologischen Bevormundung logreißt, von der gesammten icholaftischen, der tirchlichen Autorität unterworfenen Staatslehre. In einem Zeitgenoffen Bomponaggi's, einem der bewunderungswürdigften Röpfe des damaligen Italiens erreicht diese Renaissance des politischen Bewußtseins ihren höchsten und concentrirtesten Ausdruck: in dem Morentiner Nicolo Machiavelli (1469—1527). Ihn treibt mit einer Urkraft und Unwiderstehlickfeit, wie sie nur die volle Tagesfrische einer neuen Zeit giebt, das Bedürfniß wieder politisch zu denken und mit ganzer

<sup>\*)</sup> Die ausführlichste Abhandlung über Pomponazzi ift dem italienischen Gelehrten Francesco Fiorentino zu verdaufen, ber durch feine beiden Werfe über B. Bomponaggi (1868) und B. Telefio (1872 u. 74) fich um die Erforschung der philosophischen Renaissance des sechszehnten Sahrhunderts fehr schäpenswerthe Berbienste erworben.

Seele für den Staat zu leben. "Das Schickfal wollte, daß ich weder von Seide noch Wollweberei, weder von Gewinn noch von Verlust zu reden weiß, ich muß vom Staate reden oder völlig schweigen, wenn ich davon nicht reden kann", schreibt er einem Freunde, als ihn die Medicäer verbannt hatten. Er möchte die Rückkehr zur po-litischen Thätigkeit um jeden Preis erkaufen: "und müßte ich Steine wälzen"!

Aus dem Borbilde des altrömischen Staates, dem Studium der Geschichte, der patriotischen Theilnahme an den öffentlichen Buftanden Italiens schöpft er seine Belehrungen und Aufgaben. phpfische Menschenleben will aus der Natur, das Staatsleben aus der Geschichte erkannt und beurtheilt werden. So erweitert fich der politische Gesichtstreis jum hiftorischen; bas politische Interesse wedt das gefchichtliche, und aus der naturgemäßen Berbindung beider entsteht wieder politische Gefcichtswiffenschaft und Gefcichts= In diefem Geift ftubirt Machiavelli den Livius und schreibt die florentinische Geschichte, der Mensch ift zu allen Zeiten derfelbe, ftets haben gleiche Urfachen gleiche Wirkungen, diefe verandern und verfchlimmern fich im Berhaltniß ju jenen. Das find fehr einleuchtende und allgemeine Wahrheiten, die Machiavelli oft wieder= holt und auf das eigene Zeitalter und Baterland anwendet. Groke des alten Rom und das Elend des neuen Stalien: dort die zunehmende Herrschaft eines erstarkenden und mächtigen Volkes, hier die zunehmende Knechtschaft seiner Rachtommen, die den Barbaren dienen und in der Gegenwart ein Spielball fremder Eroberungssucht find; dort das zur Weltherrschaft aufsteigende Rom, hier das gesunkene Italien im Zustande der Zerriffenheit, der Fremdherrschaft, der Invafion! Woher tam jene Größe, woher diefer Berfall? Wodurch find die Nachkommen der Römer entartet? Wie ist die Kluft entstanden zwi= fchen ben Römern bor Cafar und ben Italienern ber Gegenwart? Sier find die großen geschichtlichen Fragen, deren Thema den Geift Machiavellis unaufhörlich beschäftigt, die er in seinen "Discorfi" an ber hand bes Livius nach dem Gesetze ber historischen Causalität zu Es mußte den Stalienern der Renaissance gefagt wer= lösen sucht. den, daß fie zwar die berufenen, aber auch die gefunkenen Erben des römischen Alterthums seien, daß die Wiedergeburt die Wiederer= hebung fordere. "Was du ererbt von deinen Bätern haft, erwirb es, um es zu befiten!" Dieses Wort, angewendet auf die Erben der

.., son sem windjuseur in jeine erfte Dekade des Livius handelt, ben vergleit if die Zuftande der Gegenwart gerichtet. en ift die Befreiung Ataliens von den Barbar er Ginheit. Nur von einer folchen italienischen Gemeinwesen, ihre republikanische Berfaffung Klung von allen die reichste und erfahrenste ist. eformation ausgehen; fie kann nur erreicht p altherrichaft, die alle Mittel tennt und braucht egründet, erhalten, vermehrt wird. Diefe Sta er Gewaltherricher foll der Urentel jenes a Bürgers fein, den man "Bater des Baterlandes der politische Beruf und die Bedeutung von Fl iner Geschichte, die Machiavelli in dieser Absid 3 zu dem Tode des Mannes geführt hat, in II.) er gern ben Meifter Italiens gefehen. m Buch "bom Fürften" ben Gewaltherricher n braucht, um die erfte Bedingung feiner polit erfüllen: nämlich eine Macht zu werden. So bi lorentinischen Geschichte mit benen vom Staat fürsten zusammen. Wenn man fich ben Unter amischen der fortschreitenden Machtentwickluna

italienischen Herrscher, an denen das Zeitalter der Renaissance längst gewöhnt war nur die Kraft und den Erfolg zu bewundern, die nichts mit der Gutheit gemein haben.

Unter den Urfachen, welche die Römer groß und die Italiener elend gemacht haben, läßt Machiavelli die Religion mit besonderem Rachbruck hervortreten. hier zeigt fich der ganze Gegensat zwischen ber politischen Renaissance und der Rirche. Die Religion der alten Römer war Staatsreligion und ihre Erhaltung eine Sache der Po=" litik und des Patriotismus; das Christenthum dagegen ist von An= beginn auf das Jenseits gerichtet, von der Welt und dem Staate abgewendet, in feinem Urfprunge unpolitisch, es hat die Menschen bem Staat entfremdet und die politische Thatkraft geschwächt. diesem ersten Uebel hat sich ein zweites gesellt. Die driftliche Religion ift ihrer ursprünglichen Richtung nicht treu geblieben, sondern ent= artet: auf den Glauben an den Simmel ist eine kirchliche Berrichaft auf Erden gegrundet, die den Staat eingenommen und bemeiftert Diefes zweite größere lebel ift die Hierarchie und bas Bapft= thum, bas in Rom thront und einen Theil Italiens befitt. giebt tein größeres Uebel als ben Rirchenstaat, bas gewaltigfte aller Sinderniffe der italienischen Ginheit. Sier trifft Machiavelli den folimmften Gegner feiner reformatorifchen 3bee. Drei Källe find bentbar in ber Stellung bes Papftthums zu Italien: entweber ber Papft beherrscht gang Italien, oder nur den Kirchenstaat, oder er ift ohne alle weltliche Macht blos das Oberhaupt der Kirche. Im ersten Fall ift Italien kein Staat, sondern eine kirchliche Provinz, im zweiten bleibt es zerriffen und feine Einheit unmöglich, im britten, den Dante gewollt hatte, bedarf ber Bapft bes Schutes einer fremden Macht, die Italiens Selbständigkeit fortbauernd gefährdet. Daher giebt es teinen Fall, in bem bas Papftthum fich mit ber politischen So besteht zwischen beiden ein ab-Reformation Italiens verträgt. joluter Gegensat, und Machiavelli wünscht die Bernichtung des In ihm fieht er die Wurzel der nebel. Das Papft= Papstthums. thum hat beibe verdorben, die Religion und ben Staat, es hat jene beuchlerisch, diesen nichtig gemacht; das Verberben hat von hier aus um fich gegriffen und die Sitten ber Bolter vergiftet, je naber diese dem Haupte ber Kirche sind, um so weniger find fie religios; daher unter ben driftlichen Bölkern die romanischen die verdorbenften find, und unter diesen am folimmften die Italiener. Das lette Ziel Machiaice im wyaratter dieses Zeitalters mit genialer (
iche Art ausgeprägt.

i erkannte den Widerstreit zwischen der Unsteber Philosophie, die menschliche Unsterblickei icht bewiesen werden; Machiavelli erkennt den ! dem christlichen Unsterblichkeitsglauben und der soll im Staate aufgehen. Jener läßt das kin nfällig, dieser das irdische Reich der Kirche verw

er italienische Neuplatonismus und die Theosophie.

ber Renaissance fordert die unbedingte, der Rel tgegengeseste Weltbejahung, die in den kühnster harakteren der Zeit dis zur Bergötterung des Si fortschreitet. Wir haben in Machiavelli glei dieser Weltbejahung, die politische, kennen g nderen entgegen, die sich als naturphilosophisch rstellen wird und am Ende des sechszehnten Jah Diese pantheistische Weltanschauung, die Ratuttert, widerstreitet nicht bloß der kirchlichen, so lischen Lehre, die Gott und Welt trennt, und naissance getragen wird und aus der Wiedere schauung, die er mitbringt und noch in sich trägt, den Weg zu den tosmologischen Broblemen. Das Borbild ber Alten muß ber aus bem Chriftenthum wiedererftehenden Philosophic gunächst von der Seite . am meiften einleuchten, die ihrem theologisch geschulten und in reli= gibien Unichauungen einheimischen Geift am nachsten verwandt ift. Diefe Geftalt ber griechischen Philosophie, in welcher bas lette Alterthum und die beginnende Neuzeit sich berühren, ift der religiöse Platonismus. Ueber das Mittelalter hinweg reichen fie fich die Sande, und es konnte scheinen, als ob nach einer langen Paufe, in der fie verftummt war, die Philosophie des Alterthums eben da fortfahren wollte, wo fie in ben letten Reuplatonikern aufgehört hatte. feben die Renaiffance in berjenigen Richtung bor uns, die bon der religionsphilosophijden Weltanschauung zur naturphilosophischen fortichreitet; ben Ausgangspunkt bilbet ber italienische Reuplatonis= mus, ben Endpuntt die italienische Raturphilosophie: bort begegnen wir Borftellungsweisen, die an Proklus und die letten. Reuplatoniker erinnern, bier bagegen folden, die mit ben erften Unschauungen der ionischen Raturphilosophie verwandt find.

Unter jenen griechischen Theologen, die in Florenz erschienen, wo bie Union der griechischen und romischen Rirche im Sinne der letteren geplant murbe, maren Georgios Gemiftos Blethon und fein Schüler Beffarion aus Trapezunt (1395-1472), jener ein Begner, diefer ein Freund der Union, bald Cardinal der römischen Rirche (1439), der Bertheidiger und Führer der platonischen Renaif= fance in Stalien. Plethon verkündigt schon eine Art neuer Welt= religion, die das Chriftenthum verdunkeln und dem Beidenthum nicht unähnlich sein werbe, er ift ein gläubiger Anhänger mehr des Broklus als der christlichen Kirche, er gewinnt durch seine begeister= ten Bortrage ben erften Mebicaer für die platonische Philosophie und veranlaßt die Stiftung der platonischen Atademie zu Florenz, in der jene Schule von Athen wiederaufzuleben scheint, die vor mehr als neun Jahrhunderten Juftinian vernichtet hatte. Jest erneuert fich ber Streit zwischen Platonikern und Aristotelikern; Beffarion vertheibigt Blato gegen feine Berläumder, ihm gelten Plato und Ariftoteles als die Heroen der Philosophie, zu denen die Philosophen der Gegen= wart sich wie Affen zu Menschen verhalten; er möchte das Ge= biet der Erkenntniß zwischen beiden so getheilt wiffen, daß Plato die theologische Autorität, Aristoteles die naturphilosophische ausmacht.

Die erfte Aufgabe der florentinischen Atademie ift die Rengij= fance der platonischen Philosophie, die Erkenntniß derfelben aus ihren Quellen, die Berbreitung diefer Erkenntnig im Abendlande. Löfung diefer Aufgabe durch bie lateinische Ueberfetung der Werke Platos und Plotins geschieht durch den Florentiner Marfilio Ficino (1433-1499), den Cofimo erziehen läßt zum Lehrer der Bhilosophie in seinem Sause und in der Akademie von Morena. Unichauungsweise ift die neuplatonische. Er findet in der platoni= fchen Philosophie ben Inbegriff aller Beisheit, den Schluffel jum Christenthum, jugleich bas Mittel, biefes ju vergeistigen und ju verjungen; fie ift bas große Myfterium, worin alle Beisheit ber Bergangenheit niedergelegt worden, von dem alle wahre Weisheit der folgenden Zeit durchdrungen ift. Plato ift der ächte Erbe von Pythagoras und Zoroafter; Philo, Rumenius, Plotin, Jamblichus, Proklus find die ächten Erben Platos und zugleich diejenigen, die bas Mysterium seiner Lehre enthüllt haben. Dieses Licht hat die Träger der chriftlichen Weisheit erleuchtet: Johannes, Baulus und den Areopagiten.

Es tommt barauf an, in biefer Borftellungsweise, beren Grundzüge nicht neu find, den bewegenden Bunkt zu erkennen. darin, daß Chriftenthum und Reuplatonismus in Uebereinstimmuna gesett werden sollen, der theologische Geift des einen mit dem tos= mologischen Geifte des andern. Der Neuplatonismus ift dem Chriftenthum verwandt in feinem religiöfen Motiv, dem Streben nach Bereinigung mit Gott; er ift bem Chriftenthum entgegengesett in seinem heidnischen Typus der Weltvergötterung. Hier erscheint die Welt in einem naturnothwendigen Zusammenhange göttlicher und ewiger Ordnungen, als eine Folge aus dem Urwesen, als eine in bestimmter Stufenordnung bedingte Offenbarung göttlicher Kräfte; hier erscheint der Kosmos als ein göttlicher Lebensstrom, der aus dem Urgrunde naturmächtig hervorquillt und in einer Stufenordnung abnehmender Bolltommenheit eingeht in die Formen der Sinnenwelt, um von hier aus, wo fich das göttliche Leben am weitesten von feinem Urquell entfernt hat, wieder dahin zurudzustreben. diesem Typus bildet die Bereinigung mit Gott ein Moment in dem ewigen Rreislauf des Universums, die Natur selbst fucht in ihrer größten Entfernung von dem ewigen Urgrunde die Rudtehr. Princip des Chriftenthums ift die Erlösung der Welt durch Chriftus,

das Brincip des Neuplatonismus ift die (mittelbare) Emanation der Welt aus dem göttlichen Urwefen.\*) Wird nun bas Chriftenthum mit dem Neuplatonismus in llebereinftimmung gebracht, fo muß ber theologische Geift des erften in die emanatistische Borftellungs= weise bes zweiten eingeben, also kosmologische Formen annehmen, und das göttliche Geheimniß ber Welterlöfung muß fo gefaßt merden, daß es sich (nicht blos in der Kirche, sondern) auch in dem Welt= und Naturleben offenbart und zwar in ächter und unverfälschter Abkunft aus der Tiefe des göttlichen Wefens felbft. Rett wird auf die Natur hingewiesen als eine Quelle ächter Gotteserkenntniß, als eine Führerin zur Bereinigung mit Gott. Sie erscheint in einer religiofen Geltung, die das Anfeben der Rirche bedroht. Tiefe der Natur verbirgt fich bas Geheimniß der Gottheit. Wer die Natur durchschaut, bliett in das göttliche Wesen. So ericheint die Ratur als das große zu enthüllende Myfterium.

Ift diefes Rathsel gelöst, so ift die Gottheit entschleiert und das Wort der Berföhnung gefunden für alle Gegenfäte der Welt. Segen wir die Gotteserkenntniß bedingt durch die Thatsache der Welter= löfung in Christus, so haben wir das Prineip und die Form der (driftlicen) Theologie; sezen wir die Gotteserkenntniß bedingt durch das Mysterium der Natur, so haben wir das Princip und die Form der Theofophie, und diefer theofophische Charakter ift die nächste Form, welche die vom Neuplatonismus wiederbelebte Philosophie Es ist der erste Schritt auf dem Wege zur Naturphilo= annimmt. Aber die Natur erscheint unter biefem Gesichtspunkte nicht als Gegenstand einer methodisch forschenden Erkenntniß, sondern als ein Geheimniß, für welches das Wort der Lofung gefucht wird, als ein verschloffenes, dem irdischen Sinn undurchdringliches Buch, ju beffen Berftandniß ein Schlüffel erforderlich ift, ebenfo geheimnigvoll als das Buch felbft. Bas daher der theosophische Geist sucht, ist eine Geheimlehre, die ihm den verborgenen Sinn der Ratur auffcließt und bas geheimnisvolle Rathfel derfelben loft. Und wie einst der griechischen Logosidee das judische Meffiasideal entgegen= tam, fo wird jett biefer theosophische Geift, den der Neuplatonismus in der driftlichen Welt erweckt hat, angezogen von der judischen Geheimlehre der Rabbala, die aus göttlichen Offenbarungen der

<sup>\*)</sup> Bgl. oben S. 31 flgb.

Urzeit die Lösung empfangen haben will für das Räthsel der Schöppfung. In dieser Berbindung mit der Kabbala, dieser jüdischen Gnosis, die in ihren Grundanschauungen dem Neuplatonismus verwandt ist, finden wir die platonische Theosophie ausgeprägt in Giovanni Pico della Mirandola, dem talentvollsten Repräsentanten des italienischen Neuplatonismus.

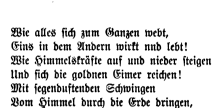
Das Anteresse für die kabbalistischen Lehren und Schriften wird in bem Bilbungsgange bes Zeitalters ein bewegender und wirtfamer Factor, schon badurch, daß nun das Interesse an der judischen Literatur geweckt und das Studium des hebraifchen angeregt und hervorgetrieben wird. Der humanistische Bildungstreis erweitert sich und nimmt neben der griechischen Literatur die hebräische in sich auf. Neben Erasmus erhebt fich Reuchlin, ber bas Bebraifche gum Gegenstand wissenschaftlicher Forschungen macht in Absicht auf die Erklärung der heiligen Schriften und das Berftandnig der Rabbala. Er lernt Bico kennen und empfängt von dem italienischen Theosophen das Interesse für die Kabbala. Aus diesem Interesse wird er der erfte hebräisch Gelehrte des Abendlandes. Als die kölner Theologen, Scholaftiker von mittelalterlichem Schlage, aufgeregt burch einen abtrünnigen Juden, die Bertilgung der hebräischen Literatur mit Ausnahme der heiligen Schriften, also die kirchliche Verurtheilung der tabbalistischen Bücher fordern, wird Reuchlin der öffentliche Berthei= diger dieser Literatur und gewinnt die Sache gegen den Ketzerrichter; es ist der erste siegreiche Kampf des Humanismus mit der Scholastik auf deutschem Schauplat, die ganze gebildete Welt begleitet den Streit mit ihrer Theilnahme, die großen Barteien der humanisten und Scholastiker treten einander gegenüber: auf der einen Seite die berühmten Männer der Zeit, die wissenschaftlich glänzenden Namen, auf der andern die dunkeln in Rücksicht sowohl des Geistes als der Geltung. Auf die Briefe der berühmten Manner, die den fiegreichen Rämpfer beglückwünschen, läßt man die "Briefe der Dunkelmanner" (1515-1517) folgen, biefe unübertreffliche Sathre, bie am deutlichsten zeigt, wie boch der humanistische Geift ichon empor= geftiegen ist über den scholastischen, dessen Figuren ihn nur noch ergößen als Gegenstände des heitersten Spottes, des Humors und der Komödie.\*)

<sup>\*)</sup> Bgl. D. Fr. Strauß: Ulrich von Hutten (2. Aufl. 1871) I. Buch I. Cap. VIII. S. 176—211,

#### 5. Magie und Myftif.

Doch verfolgen wir ben weiteren Berlauf biefer theosophischen Sind in der Natur göttliche Kräfte wirksam in einer abwärtsfteigenden Stufenfolge, in welcher aus den höheren Kräften die niederen hervorgehen, so muß ein göttliches Leben das gesammte Universum ichopferisch burchftromen, fo muß das Riedrigfte mit dem Söchsten, die irdische Welt mit der himmlischen in einem ununterbrochenen Zusammenhange stehen, der die unsichtbaren Ginfluffe von oben nach unten fortpflanzt, fo müffen die höheren Kräfte alle niederen durchdringen und beherrichen, und es erscheint demnach nichts weiter nothig, als daß man fich diefe hoheren Rrafte aneigne. um über die Ratur im vollsten Sinne zu herrschen. Jest wird die Theosophie immer mehr angelodt von dem Bilde der Natur, immer tiefer verliert fie fich in deffen Betrachtung, begierig spähend, wo und wie sie der Natur ihre Geheimnisse ablauschen, ihre verborgenen Rrafte abgewinnen konne. In dieser Richtung wird fie jur Magie, zu der großen Kunft, die auf die tiefste und geheimnifvollste Wissenschaft fich gründet. Und in diesem Zusammenhange mit der Theosophie entwickelt sich die mago-kabbalistische Richtung in Agrippa bon Nettesheim (1487—1535). Diefe Magie ift ber Glaube an die Natur als das Räthsel, in welchem die Gottheit verborgen ift, fie ift zugleich der Glaube an die Lösung dieses Rathsels. Giebt es in der Natur göttliche Kräfte, warum soll der Mensch sie nicht gewinnen konnen? Wenn er sie gewinnt und in sich wirksam macht, so wird er ein Magus. Un diefe Möglichkeit glaubt das Zeitalter. einer Reihe abenteuerlicher Charaktere prägt fich diese Geiftesart aus, die zulett in der Sage vom Fauft ihren thpischen und in der goethe'schen Dichtung ihren prometheischen Ausdruck gefunden.\*) Beifterwelt ift nicht verschloffen, bein Sinn ift gu, bein Berg ift todt, auf! babe, Schüler, unverdroffen die ird'iche Bruft im Morgenroth!" Dieses goethisch-fauftische Wort ist in bem fechszehnten Jahrhundert in der That lebendig gewesen in dem Glauben der Menschen. Auch die Borftellung von der Welt, welche diefem Glauben zu Grunde liegt, konnen wir nicht beffer ausdrücken als mit den Worten Kauft's, wie er das Zeichen des Makrokosmus betrachtet:

<sup>\*)</sup> Bgl. meine Schrift über Goethes Fauft. Cap. I. S. 21-35. (Stuttgart, Cotta 1878.)



Harmonisch all' bas All burchklingen!

Aber wie ift es möglich, diefe höheren göttlichen Rrafte der Natur sich anzueignen, um mit ihnen zu wirken? Das Erste ift. daß man sie erkennt. Sie sind in der Natur und den niedern Bil= dungen derfelben verborgen, fie erscheinen verhullt und unter ben äußeren Ginfluffen der Dinge, unter feindlichen Ginwirtungen mannigfaltig gehemmt. Diefe hemmungen muffen entfernt, diefe hulle durchbrochen werden. Daher ift es nöthig, felbst einzudringen in die Körverwelt, sich nicht blos mit der Betrachtung des groken Schauspiels ber Weltfrafte ju genügen, fondern jede in ihrer Gigenthumlichkeit zu enthullen, indem man alles, mas fie bindet oder hemmt, ausscheibet und fo der Ratur ihre Runft ablauscht. Die Magie fordert die Scheidekunft, die chemische Operation. Wenn es biefer Runft möglich ist, alle hemmungen zu entfernen, so wird sie auch im Stande fein, alle Rrankheiten zu heilen; ber Bebanke einer Banacee liegt in der Borftellungsweise diefer Magie, die durch die Scheidekunft zugleich die Heilkunft befördern will. Aber das Wich= tige ift, daß die Magie in diefer Richtung anfängt mit der Natur selbst zu verkehren, Verfuche macht, schon Sand an die Dinge legt und so das Experiment einführt, wie es die wirkliche Erforschung ber natürlichen Dinge verlangt. Diefe praktische und darum bebeutende Wendung nimmt die Magie, noch gang im Zusammenhang mit ihren theosophischen Grundlagen, in dem Bunderargt Baracelfus (1493-1541).

Wenn nun im Innersten der natürlichen Dinge göttliches Leben gegenwärtig und wirksam ist, wird es nicht auch mächtig sein im Innern der menschlichen Katur, im Kern des menschlichen Wesens? Nirgends kann uns das göttliche Whsterium unmittelbarer, heller, deutlicher entgegenleuchten, als aus der verborgensten Tiese unseres eigenen Innern. Nur müssen wir in diese Tiese hineinschauen und die Hülle durchbrechen, die den Kern, in welchem der Funken des göttlichen Lichts schlummert, umgiebt und verdunkelt. Auch hier ist eine Scheibekunst nöthig, die alles Fremdartige und Feindliche ab-

fondert und ausschließt, das von der Außenwelt her in unfer Inner= ftes eindringt und unfern Sinn trübt. Die Begierden und Leibenschaften, die uns in die weltlichen Dinge hineinziehen, find die Schlacken, die dem Golbe in dem tiefen Schacht unferer Seele bei= Diefe Mifchung muß zerfett, bas Aechte von allem gemischt sind. Unächten gereinigt werden, damit das Licht aus dem Dunkel bervorleuchte und jest alle unfere Gemuthetrafte erfülle. Ge giebt einen Weg, ber unmittelbar zu Gott führt, er geht mitten durch das eigene Selbst hindurch, er fordert die Bertiefung in uns felbst, die ftille Gintehr in unfer Innerftes, die Abwendung von aller weltlich felbst= füchtigen Luft, mit einem Wort die volltommen lautere, tieffinnige, beschauliche Frömmigkeit, wodurch wir werden, was wir im Ursprunge unseres Wesens sind. Das ift nicht ber Weg ber Magie, sondern der Mystik. Beide find Formen der Theosophie, welche ben Weg zu Gott fucht burch bas Mpfterinm ber Dinge hindurch. Die Magie nimmt ihren Weg durch die äußere Natur, die Mystit ben ihrigen durch die innere, jene durch das Geheimnig der Natur, biese durch das Geheimniß des Menschen. Die Mystik ist die tiefere und dauernde Form, denn fie fucht auf ficherem Wege, der immer wieder zu neuen Entdeckungen führt. Darin ftimmen beibe überein, daß fie demfelben Ziel nachgeben, daß fie es unmittelbar erreichen wollen durch die ahnungsvolle Bertiefung in das Leben felbft; da= her bei beiden diefelbe Abneignung gegen die von außen empfangene Tradition, gegen die Ueberlieferungen der Schule, gegen alles gelehrte und buchermäßige Wiffen; fie schütteln den Bucherstaub von fich in bem Gefühl, daß etwas Reues von innen heraus fich mit ursprünglicher und unwiderstehlicher Rraft hervordrängt. Die leibenschaft= liche Emporung gegen die überkommenen Begriffe ift nur der Ausbrud, in welchem mit der Bergangenheit gebrochen wird, das Zeichen ber Rrifis, in welcher die Zeiten fich icheiben. Den Ueberdruß an ber Schulgelehrfamkeit empfindet ein Myftiker, wie Valentin Beigel, nicht weniger ftark als Agrippa und Baracelsus!

Innerhalb der chriftlichen Welt hatte die Mystik eine Reihe von Entwicklungsformen durchlausen, bevor sie im sechszehnten Jahr-hundert von jener theosophischen Richtung ergriffen wurde, die von der platonischen Renaissance ausging und die Mystik mit der Magie verschwisterte, Sie ist in ihrer einsachen Form der Ausdruck des inneren religiösen Lebens, das in der Stille und Tiese des Gemüths

den Weg zu Gott sucht, das gottinnige Leben durch die Umwandlung des menschlichen Bergens, ohne welche driftliche Frömmigkeit nicht gedacht werden tann. Dieser Grundaug ift dem Christenthum eingeboren und bildet unter den mannigfaltigen Formen, die den Wand= lungen des Zeitbewuftseins unterworfen sind, das beständige Thema aller chriftlichen Myftik, die unverfiegliche Quelle, woraus immer von neuem ein Strom lebendiger Religion hervorbricht, so oft das Chriftenthum durch feine kirchliche Ausbildung in Gefahr fteht. in dogmatischen Formen zu erstarren und in den Labyrinthen weltlicher Intereffen und theologifder Schulfufteme feinem Erlöfungsberuf fich So hat die Scholaftit des Mittelalters in jedem au entfremben. ihrer Zeitalter die Dinftit jur Seite gehabt, die fich gegen die firchliche, von Dialektik und Formalismus beherrschte Theologie theils widerstreitend, theils ergangend verhielt, wie der Affect gur Doctrin und das Leben zur Lehre. Im awölften Nahrhundert find es die Männer im Rlofter von St. Victor zu Baris (bie Victoriner: Hugo, Ricard, Walter), welche die Mystik in die kirchliche Scholastik einführen und mit fteigender Abneigung ben Schuldoctrinen entgegenseken, damit die Religion nicht von der Theologie verzehrt werde; im folgenden Jahrhundert, wo fich die kirchlich-scholaftische Weltanschauung vollendet, bildet die Dhftit deren wohlthätige Erganzung und findet ihren machtigsten Ausbruck in Bonaventura und Dante, die uns das menschliche Seelenleben in seinem religiösen Entwicklungsgange, gleichsam auf seiner Reise zu Gott schildern. In bem Zeitalter, wo die nominalistische Erkenntniflehre fich auszubreiten anfängt und die Scheidung zwischen Wiffen und Glauben, Philosophic und Theologie beginnt, muß die lettere fich in das Gebiet der praktischen und religiösen Interessen zurückzichen und selbst den Charafter einer mystischen Richtung annehmen. Aber mit den ersten Regungen der kirchlichen Decentralisation strebt auch das reli= giöfe Leben fich von feiner tirchlichen Gebundenheit loszuringen und unabhängiger bon ber borichriftsmäßigen Rirchenlehre, als je borber, sich zu bejahen und die eigene innere Umwandlung als den einzigen Daher begegnen wir in den letten Jahr= Beilsweg zu fordern. hunderten der Scholastik einer kirchlich gesinnten und einer freien, von dem Zwange des Kirchenglaubens unabhängigen Muftit: jene fteht im Bunde mit den reformatischen Concilen und findet ihren Ausdruck in den beiden französischen Theologen Pierre d'Ailly

(1350-1425) und Johann Gerson (1363-1429); diese ift die Borläuferin der deutschen Reformation und hat ihr Haupt in dem fachfischen Dominitaner, Meifter Edarbt, bem bie beutschen und niederländischen Myftiter folgen: Sufo (Heinrich Berg 1300-1365), Johann Tauler (1290-1391), Johann Ruysbroek (1293-1381) und jener unbekannte Frankfurter, der Berfaffer der "Deutschen Theologie", die Luther herausgab ein Jahr, nachdem er seine Thefen gegen ben Ablak verkundet. Die Resormation des sechszehnten Jahrhunderts weckt in Deutschland eine protestantisch gesinnte My= ftit, die gegen die beginnende Scholaftit des Lutherthums, gegen ben Buchstabenglauben, den äuferen Gottesbienft, die leibliche Gegenwart Chrifti im Abendmahl bas alte und ewige Thema von der geiftigen Wiedergeburt erneut, von der Solle, die in der Selbstsucht, und bem himmel, der in der Selbstverleugnung besteht, bon dem Chriftus, den wir in uns erleben und erfahren muffen, um in ihm selig zu werden. Diese religiose, von dem Protestantismus ergriffene Selbsterkenntniß ift es, die in Caspar Schwendfelb (1490-1561), Sebaftian Franck (1500-1545), Balentin Beigel 1533-1588) und Jacob Böhme (1575-1624) bem außeren Lutherthum entgegenwirkt, das zunehmend erstarkt und gegen Ende des Jahrhunderts in die Glaubensenge der Concordienformel eingeht, worin es veröbet.

Der tieffinniafte und bedeutendste diefer Mustiker ift Nacob Böhme, in dem sich diese beiden Factoren vereinigen: die magotabbalistische mit der Renaissance verbundene Weltanschauung, den Baracelsus bewegte, und die Mystik, die der Protestantismus in's Leben rief. Das göttliche Mysterium im Menschen ift eins mit dem in der Natur: ift jenes enthüllt, fo löft fich das Rathfel und Geheimnik der Schöpfung. Die religiöse Selbsterkenntniß ift ber Blick in die Tiefe, in den innersten, verborgensten Abgrund unseres Wefens; in der Wiedergeburt ertennt Bohme das hervortreten des "inwendigen" und den Tod bes "monftrosischen Menschen", der von ber Selbstfucht beherricht wird, in ber Geburt des natürlichen (felbsti= schen) Willens die Geburt der Dinge überhaupt, die kraft ihres Eigen= willens sich von Gott losreißen, daher es einen Urstand ber Dinge ober eine Ratur in Gott giebt, die fich zu Gottes Leben und Offenbarung verhält, wie im Menschen der natürliche Wille zum wieder= Denn die Offenbarung Gottes ift die Wiedergeburt und Erleuchtung der Welt (Menschheit), die das göttliche Licht zurückcejumen pyantane.

ligiöse Selbsterkenntniß ist der Grund der philoso ystik, die in der deutschen Theologie ihre Höhe orläuserin der Resormation; die protestantische Jacob Böhme vollendet, ist eine Borläuserin di und steht dicht an deren Schwelle.

### 6. Die italienische Naturphilosophie.

chren zu der Renaissance zurück, um ihren philosozsgang in dem ihr eigenthümlichen Element zu vo belebung des Reuplatonismus hat eine theosophising zur Folge gehabt, die sich von dem theologischer Scholastik und des Aristoteles mit jedem ernt, ihren pantheistischen Charakter immer deutlich in einer naturalistischen Weltanschauung ihr de entgegengesetzes Ziel erreicht. Die Geltung der rer selbst willen bejaht, sie trägt Geseh, Kraft un amkeit in sich und will daher aus sich allein ht aus theologischen Gründen, sondern "juxta Diese Richtung ergreist die italienische Rat das letzte Glied jener philosophischen Entwickli deren erstes die platonische Schule von Florenz

erhellen soll; das Feuer gilt demnach als Stoff, Wärme und Kälte, Leichtigkeit und Schwere als entgegengesetzte Eigenschaften oder Zusstände der Stoffe. In den Grundlagen der aristotelischen Lehre selbst ist ein Widerstreit zwischen der theologischen und naturalistischen Vorstellungsweise, zwischen Metaphysit und Physik, zwischen der Transscendenz und Immanenz des Zwecks, zwischen Zweck (Form) und Materie.

Der Begründer des neuen Naturalismus, der den Aristoteles bekampft, ber Kirche aus dem Wege geht und die Natur allein zu feiner Richtschnur nimmt, ift Bernarbino Telefio aus Cosenza in Calabrien (1509—1588), das Haupt der naturphilosophischen Schule, die in der cosentinischen Atademie ihren Mittelpunkt findet. Borläufer war der abenteuerliche Girolamo Cardano aus Mailand (1500—1577), ber die Philosophie auf die Erkenntniß der Natur, den inneren Zusammenhang aller Erscheinungen, die durchgängige Ginheit des lebendigen und befeelten Weltalls hinwies und den Begriff ber Weltfeele erneute, die er als Licht und Warme faßte. Die telefianische Lehre, das eigentliche Fundament der italienischen Naturphilosophie, vereinfacht die Brincipien, die blos aus der Beobachtung ber Dinge felbst geschöpft sein wollen. Alles in der Natur muffe aus Stoff und Kraft, aus der Materie und dem Streit der ihr inwohnenden Arafte erklärt werben, deren Wirksamkeit in der Ausbehnung und Zusammenziehung bestehe, die bem Licht und Dunkel, ber Warme und Kalte gleichzusehen seien und fich in Sonne und Erbe centralifiren. Wie unentwickelt die Begriffe des Telefio fein mogen, so brangt fich hier in ben Mittelpunkt ber Raturphilosophie schon die Lehre von den Naturkräften und die Ahnung von deren Die Wärme gilt nicht mehr als Stoff, sonbern als Bewegung und Ursache ber Bewegung, und als beren Wirkungen Feuer, Luft und Waffer. Damit ift die aristotelische Physik in einem ihrer Hauptpunkte, der Lehre von den Elementen, durchbrochen, und da alles aus natürlichen Kräften erklärt sein will, so muß auch bas Ertennen aus dem Empfinden, die Bernunft aus der Sinnlichkeit, das fittliche Berhalten aus dem Begehren, die Tugenden aus dem Selbsterhaltungstriebe abgeleitet werben. Die theologischen und reli= gibsen Fragen bei Seite gesett, ist bas telesianische Syftem burchgangig monistisch und naturalistisch. Sein Hauptwerk "über die Erforschung der natürlichen Ursachen" erschien in erster Gestalt 1565, in vollendeter 1587.

Diefe Lehre übt durch ihren Gegensak gegen Aristoteles unwill= fürlich eine Anziehungstraft auf die platonische Denkart in ihrer von der Renaissance erneuten Form: Francesco Batrizzi aus Clissa in Dalmatien (1529-1593) pereinigt den italienischen Reuplatonismus mit der neuen, von Telefio eingeführten italienischen Naturphilosophie. Der Berührungspunkt beiber liegt in ber Lehre von Wärme und Licht, das Telefio als die bewegende und belebende Naturkraft nimmt, und womit die Neuplatoniker von jeher das göttliche Wesen und seine Emanationen perglichen haben. Patrizzi unterscheidet und vereinigt beide Bedeutungen, die natürliche und symbolische, und läßt das forperliche und geiftige Licht von der Ginheit des gottlichen Urlichts abstammen, dem Urquell aller Dinge, woraus die Reihe ber Emanationen hervorgeht. Das ift ber Grundgebanke, ben er in seiner "Nova de universis philosophia" (1591) durchzuführen In biefem Syftem findet auch ber Begriff ber Weltfeele feine Stelle, fo bak Batrizzi innerhalb ber italienischen Naturphilofophie Telefio und Carbano verbindet. Doch erscheint feine Lehre in ihrem zwar dem Aristoteles feindlichen, aber der Kirche zugewendeten Platonismus als ein rudläufiger Schritt in dem Gange dieser neuen, naturalistisch gerichteten Philosophie.

Auf dem Wege, den Telefio ergriffen, handelt es fich nicht mehr um die Erneuerung des Ariftoteles oder Plato, nicht um den Streit ihrer wiedererweckten Schulen, sondern um die Renaissance der Natur selbst im Geiste der Menschen, um die volle, rückaltlose Bejahung des Naturalismus, der jede Geltung transscendenter Vorstellungen als fremben Blutstropfen in seinen Abern, als tobte Scholastik, als Anechtung der Ratur durch die Theologie empfindet und empört von fich ausstößt. Was Aristoteles von Plato gesagt hatte: "amicus Plato, magis amica veritas!" gilt jest von der Natur selbst. Sie wird der Gegenftand enthufiaftifcher Begeisterung und Liebe. Wie Machiavelli den Staat vergöttert, den Kirchenstaat und das Bapstthum selbst gehaßt und für den Grund der politischen Uebel erklärt hatte, so wird jest die Natur vergöttert und die Kirchenlehre bekampft bis in die Wurzeln des driftlichen Glaubens. Diefen fuhnen, burch ben Geift der italienischen Renaiffance und ihrer Naturphilosophie geforderten Schritt thut ber Dominitanermonch Giordano Bruno

aus Nola im Neapolitanischen (1548—1600), der das Orbenskleid  $\angle$ wegwirft und fich in die abenteuerliche Weltfahrt flüchtet, wie einst drei Jahrhunderte vor ihm fein Landsmann Thomas von Aquino, alles gewagt hatte, um fich aus der Welt in die Rutte der Domini= faner zu flüchten. So wandeln fich die Zeiten! Bruno reprafentirt die naturalistisch gefinnte Renaissance, wie Machiavelli die volitisch Sein Thema ift die Vergötterung der Natur und bes Universums, die göttliche Alleinheit, der Bantheismus im Gegensat gegen alle tirchlichen Borftellungen; diefe Lehre bewegt fein Denten und Dicten und gilt ihm als eine völlig neue Weltanschauung, als der neue Bund der Religion und Erkenntnig, den er als Philosoph und Dichter verkundet. Er hat die Monchstutte mit dem Thyrsus vertaufcht! Die Philosophen bes Alterthums, die den göttlichen Rosmos bejaht und gelehrt haben, fühlt er fich geiftesverwandt: Pothagoras und Plato, die Stoa und Epitur; fie ftehen ihm um fo naber, je weniger bualiftisch und ber natürlichen Ordnung ber Dinge gemäßer ihre Borftellungen waren: baber halt er Blato bober als Aristoteles, Pythagoras höher als Plato, Epikur und Lucrez höher als die ftoifche Lehre. Dagegen verwirft er die Scholaftit, ingbesondere die griftotelische, und vor allen Duns Scotus, der die Natur ber göttlichen Willfür preisgegeben. Wie das Syftem der Dinge nur eines fein tann, fo muffen bemgemäß fich unfere Begriffe fuftematifc und tabellarisch ordnen lassen: baber interessirt und beschäftigt ihn die fogenannte "lullifche Runft". Gegen ben Dualismus zwifchen Gott und Welt, Form und Materie erhebt er die durchgangige Ginheit ber Gegenfäße, die zuerst an der Schwelle der Renaissance der tief= finnige Nitolaus Cusanus ausgesprochen, und macht fie zum Brincip seiner Lehre. Ihm erscheint das Universum als die wahre und alleinige Offenbarung Gottes: daher widerstreitet er dem Glauben an den perfonlichen Gottmenschen, auf bem das Chriftenthum beruht, und ber Lehre von der fündhaften Natur, worauf der Ratholicismus feine Recht= fertigung blos durch die Kirche und der Protestantismus seine Rechtser= tigung blos durch den Glauben gründet; das lutherische Aziom "sola fide" ift so wenig nach seinem Sinn als das römische "nulla salus extra ecclesiam". Die Natur allein ist bas Reich Gottes, bas nur in ber lebendigen und wahren Anschauung der Dinge, nicht in Büchern zu finden und nicht burch Wortfünfte zu erreichen ift; von dem Drange nach Erkenntniß ber Natur ganz erfüllt, ist Bruno dem philologischen

...,... o.c. wie weit im Innern zu veweg in Ratur zu hegen." Alfo ift bas Univerfur t und unermeglich, zahllofe Welten umfaffend, ft nicht mehr die Decke bes Weltgebaudes, d unbewegte Centrum der Welt, es giebt üb olutes Centrum, felbft die Sonne ift nur in rela ls Mittelpunkt bes Planetensyftems. Daber ift mit ber topernitanischen Weltanficht, bie er gegen das ariftotelische und ptolemäische bem fich die kirchliche Weltanschauung angepaf inen Folgerungen weiter als Kopernikus und i Galilei's. Db zwischen ber pantheiftischen u Lehre ein nothwendiger und endaültiger Zusift hier nicht die zu untersuchende Frage. So daß aus der Berneinung des geocentrischen ( g des begrenzten Weltalls, die Bejahung des u t mußte, womit die gewöhnlichen Vorftell na fallen und fich bie Gleichung amischen Got bietet. Man tann auf die topernitanische Be ie gründen und umgekehrt aus dieser die Rich les war der Weg, ben Bruno nahm. Er ift t mung mit Ropernitus der fortaeschrittansta

lehre ift naturaliftisch. Gott verhält fich jur Welt als die wirkende Natur zur bewirkten, er ist "natura naturans", die Erscheinungswelt ift "natura naturata"; Gott als die urfächliche Ratur ober die alles erzeugende Kraft ift zugleich Materie und Geift, Stoff und Intelligenz, Ausdehnung und Denken. Sier erkennen wir in Bruno ben Borläufer Spinogas. Aber bie Ratur ift zugleich ein lebendiges und göttliches Runftwert, in welchem der innerlich wirkende Rünftler fich selbst abbildet und offenbart, von der bewußtlosen Natur fortichreitend gur bewußten, von dem materiellen Ausdruck feiner Ideen zu dem geistigen, von den "vestigia" zu den "umbrae", welche die Abbilder der göttlichen Ideen in uns find. Diese naturgemäße und fortschreitende Offenbarung Gottes in der Welt ist ein Entwick= lungsproceß, dem die göttlichen Zwecke ober Beltgebanken als treibende Kräfte inwohnen, und aus dem sie als Erkenntnisobjecte Das Universum, hervorgehen, wie die Frucht aus dem Saamen. als lebendiges Runftwerk betrachtet, ift Gottes Selbstentwicklung. Gott verhält fich demnach jur Welt als der Entwicklungsgrund ju bem gangen Umfange und Reichthum aller Entwicklungsformen und Stufen, wie ber Reim zur Entfaltung, wie der Buntt zum Raum, das Atom jum Körper, die Monas jur Zahl: daher ift Gott das Rleinfte und Größte und bildet in Wahrheit die Ginheit aller Gegenfage; in ihm ift die Welt, wie icon Cufanus gefagt hatte, botentiell enthalten, in unentfalteter Anlage, im Zuftande der "implicatio", in ber Welt ift Gott im Zuftande der "explicatio", der unendlichen Fulle und Entfaltung seiner Kräfte. So erscheint bas Universum als ein Entwicklungsspftem, beffen Elemente bie unent= falteten Entwicklungsfräfte ober Monaden der Dinge find. erkennen wir in Bruno den Borläufer unseres Leibnig. Die italienischen Schriften, die er in London herausgab (1584), liegen in der Richtung, die Spinoza vollendet, wogegen die lateinischen Lehr= gedichte, die er in Frankfurt a. M. veröffentlichte (1591), kurz bevor er seinem Verhängniß entgegenging, schon die Monadenlehre vor-Nachdem er durch Berrath in die Sand der Inquifition gefallen, wollte er, felbst von jenen "eroici furori" feines Glaubens erfüllt, sein Schickfal durch teinerlei Wiberruf milbern und erbulbete den 17. Februar 1600 ju Rom den Feuertod ohne jedes Zeichen der Furcht. "Ihr zittert mehr als ich!" rief er im Angesicht des Scheiterhaufens seinen Richtern zu. Er war kein Atheos, sondern ein

Ben vie stiete ves Mittelalters, jo ift er doch ilosophischen Renaissance, nicht der neuen Philosop elbständig als er zu fein glaubt, Reuerer mehr Birtung nach, origineller durch feinen Charatter 1 tat, als durch feine Ideen, die zum auten Theil phare des wiederbelebten Alterthums berrühren 1 Ueberhaupt muß von der italienisch anwanbeln. gefagt werden, daß ihr Compak zwar unverkennt t hinweift, aber unter den machtigen Ginfluffen tarte Ablenkungen erfährt und daher noch unsid it nicht ber Anfang und bie Begründung ber neu ern der Uebergang vom Mittelalter burch die Rena n, baber mifchen fich in ihr bie Beiftesftrömung it und Butunft, und fie empfindet die breifa welche das Alterthum, das kirchliche Weltalter u er neuen Zeit ausüben. In teinem erfcheint bi s originell ift, um für gewöhnlichen Etlekticism ender und großartiger, als in dem lekten und jür Tommaso Campanella aus Stylo in Calabri m Landsmann und jungeren Zeitgenoffen Brunımbanella ein Dominitaner von feuriger und bi Btraft, den die telefianische Naturphilosophie mäcke italienischen Naturphilosophie und der scholastischen Staatslehre, zwischen Telesio, dem Begründer des Naturalismus, und Thomas, der theologischen Autorität der Dominikaner. Bon der Höhe der Spätzenaissance fällt Campanella in seinen politischen Ansichten auf einen Standpunkt vor Dante zurück und stellt sich in erbitterten Gegensatz gegen Machiavelli, diesen ächten Repräsentanten der politischen Renaissance, der ihm diabolisch erscheint. Zugleich gründet sich diese merkwürdige Mischung telesianischsplatonischer und thomisstischer Borstellungen, diese Shnthese zwischen italienischer Naturphilosophie, neuplatonischer (areopagitischer) und scholastischer Theologie auf Principien, die Campanella als den Progonen der Begrünzber der neuen Philosophie erscheinen lassen; er verhält sich zu Bacon und Descartes, insbesondere zu dem letzteren, ähnlich wie Bruno zu Spinoza und Leibniz.

Die natürliche Erkenntniß der Dinge gründet sich auf unsere äußere und innere Erfahrung; jene befteht in der finnlichen Wahrnehmung und ift fenfualiftisch, diese ift reflexib und besteht in der Selbstbetrach= tung, in der unmittelbaren Gewißheit unseres eigenen Seins, in dem zweifellosen: "3ch bin." Sier ift der Bunkt, in welchem Campanella an Descartes grenzt und den Anfang der neuen Philosophie zu anticipiren scheint. Wir erkennen unmittelbar nicht blos unsere Existenz und deren Schranke, fondern auch was wir find und worin die Natur unseres Wefens besteht: nämlich in der Kraft des Erkennens und Wollens. 3ch bin ein vermögendes, borftellendes, wollendes Wefen: bas find meine unmittelbar einleuchtenben Grundbeschaffenheiten ober "Brimalitä= ten"; das Bermögen vollendet fich in der Macht, das Borftellen in der Ertenntniß ober Weisheit, das Wollen in der Liebe. Aber da mein Wesen beschränkter Ratur ift, so bin ich auch bem Gegentheil biefer Bolltommenheiten unterworfen, ber Ohnmacht, ber Unwiffenheit und Run fordert die Erkenntnig die Ginheit und den Busammenhang aller Wesen, beren Grundbeschaffenheiten baber einander analog fein muffen. So erleuchtet mir meine Selbstgewißheit un= mittelbar die letten Brincipien ober die Urgrunde der Dinge. jenen "primalitates" bes eigenen Wefens ertennt Campanella bie "proprincipia", die das Thema feiner neuen Metaphhfit ausmachen. Die bewußtlosen Naturwesen unter mir find in niederer Potenz, was ich in höherer bin; Gott ist in höchster und absoluter Votenz, was alle endlichen Wefen in niederer find: er ist Allmacht, Weisheit Moen, beleben und den Stufengang der Ding dieser tiefsinnigen Anschauung finden wir Caze zu Leibniz und in demselben Maße Spinoz Bruno demselben verwandt war; er steht Descartes, mit Bruno zwischen Telesio und uch gleich Bruno zwischen jenem und Spinozehre von dem Gegensat und Streit der Kräfte dinge begründet Campanella dadurch, daß Si in allen Dingen leben, daß aus ihrem Selbsterhal Billen zum Dasein, der schon dem Widerstand der

Billen zum Dasein, der schon dem Widerstand der nt, Sympathie und Antipathie, Anziehung un m, er begründet sie aus dem "sensus rerum" iema seiner ersten philosophischen Schrift, die sch n seiner Metaphysit enthält und in demselben pel erscheint, als Patrizzis neue Philosophie in T

ateinische Lehrgedichte in Frankfurt. Welt vom Standpunkt der natürlichen Ding richeint sie als Entwicklung, als ein Stusenga Kommenheit und Erleuchtung, die sich in Got 1 von Gott aus betrachtet, so erscheint sie a lmächtigen Weisheit und Liebe. has im warts gerichtet, fie foll ein neues Lichtreich, einen "Sonnenftaat" bilben, ein Abbild des göttlichen Reichs. Es foll eine Seerde und Darum forbert Campanella die Ginheit und Cenein Hirte sein. tralifirung ber Religion, ber Rirche und bes Staats: ein Weltreich, welches die ftufenformig geordnete Menschheit in sich vereinigt, unter einem Universalherrscher, über dem der Statthalter Gottes auf Erden thront, das Oberhaupt der Weltkirche als Abbild der göttlichen All= macht, ber romifche Bapft. Gine poetifche, rudwärteichauende, ernftlich gemeinte Reconstruction bes tirchlichen Weltalters aus ben Zeiten Annocena III., ein philosophisches Traumbild, nachdem icon Dante bie weltliche Macht bes Bapftthums, Machiavelli auch die kirchliche verwünscht und die Reformation bereits den unheilbaren Rif gemacht hatte! Aber warum follte die Phantafie der Renaissance, welche die magifche Rraft ber Todtenbeschwörung befaß, in einem ihrer Spatlinge nicht auch biefes Ideal des Mittelalters noch einmal träumen? War boch awischen bem platonischen Staat und ber romischen Rirche eine alte Bermandtschaft, die ben einsamen Campanella in feinem Rerter überwältigen und inspiriren tonnte!

#### 7. Die Stepfis als Folge ber Renaiffance.

Schon in dem letten Zeitalter der Scholaftit hatte der Glaube bie Ertenntnig nicht mehr als bienenbe Stüte, fondern nur noch als beengendes Joch empfunden und fich burch bie nominalistische Erkenntniklehre davon befreit. Die menschliche Einsicht war auf bie natürliche und finnliche Welt hingewiesen worden mit dem Bewußtsein, daß ihre Mittel nicht im Stande feien, bas Wefen So lag icon in jener scholaftischen Erber Dinge zu erfaffen. tenntniglehre, welche Glauben und Wiffen getrennt hatte, in Rudficht auf bas lettere eine fleptische Richtung. Die Renaiffance ericuttert ben firchlichen Glauben und die Geltung der jenseitigen und übernatürlichen Welt, fie belebt von neuem die philosophischen Spfteme des Alterthums, deren teines die wiffenschaftliche Befriedi= gung gewähren tann, welche ber Geift bes neuen Zeitalters fucht und bedarf; fie berechtigt die freie Mannigfaltigkeit der individuellen Anfichten und ift felbst keineswegs gesonnen, sich in das Joch eines Eine solche Herrschaft, welche die Erkenntniß Syftems zu fügen. centralifirt, widerstreitet dem Ursprunge und der Sinnesart der Renaissance von Grund aus. Es ift daher ein ganz natürliches Ergebniß,

Dweiger vem perfonlichen Selbstgenuß dient u Machtgefühl bes Individuums fo gewaltig fteigt einbildet, auf einer Bobe zu fteben, der die Rei Biffens unterworfen icheinen. Der Menich bus I "das Maß aller Dinge"; es fteht bei ihm, ob e vertheidigen und morgen verhöhnen will. und prablerischen Sophistit mußte die italienisc ausprägen, und fie hat den entsprechenden Charatt 1 Zeitgenoffen Brunos und Campanellas gefunder fen perfonliches Selbstgefühl icon in den Groker r hief Lucilio Banini und nannte fich "Giuli (1585-1619). In einem feiner Gefprache lag r in höchfter Bewunderung über die Macht feine Brufen: "entweder du bift ein Gott ober Banini! tet er: "ich bin Banini"! In feinem "Amphithec Ite er als Gegner der Philosophen des Alterthum ter des Chriftenthums, der Rirche, des tridenti ib ber Jesuiten erscheinen; schon im nächsten Jah laloge über bie Natur", "die Königin und Götti porin die religiöfen und driftlichen Glaubensfat Gefprächaform verdecte, aber unverkennbare Biel

und des Spottes find. Gin Nahrhund :

gische Schicksal, das größer ift als der Mann, erscheint Banini neben Giordano Bruno.\*)

Es giebt eine steptische Weltansicht, die als reife Frucht gefammelter Erfahrung und Lebensweisheit aus ber Bilbung ber Rengif= fance hervorgeht und ben Schlufpunkt ihrer philosophischen Entwidlung bilbet. In biefer bunten Mannigfaltigfeit philosophischer Lehrmeinungen und Syfteme ist bei keinem die Ueberzeugungskraft der Bahrheit, vielmehr geben fic durch ihren Widerstreit den Beweis ihrer intellectuellen Ohnmacht, die bei einer folchen Fülle von Bilbung, einem folden Reichthum von Geiftestraften, wie bas Zeitalter befitt, in der menschlichen Natur felbst begründet fein muß. Daber ift die richtige, an der Erfahrung erprobte, aller intellectuellen Berrichfucht und Großthuerei abgeneigte Selbftertenntnik die Aufgabe und das Ziel, auf welche der gesammte geiftige Weltzustand binweift. Je richtiger und unverblendeter man fich felbft beobachtet, um fo beffer erkennt man die anderen und gewinnt den Standbunkt einer ruhigen und menschenkundigen Betrachtung der Dinge. "C'estmoi, que je peins!" Dies ift der Standpunkt, auf welchem Dichel de Montaigne (1533-1592) im Schlufpunkt ber philosophischen Rengissance erscheint; bieser Sat ift bas ausgesprochene und durchgangige Thema feiner Selbstichilderungen ober Effaps (1580-1588). Seine Erziehung war ganz im Geiste der Renaissance gehalten, seine Denkweise die Frucht dieser Erziehung; Montaigne tannte sich selbst und niemand wußte besser als er die Macht der erziehenden Gin= flüffe zu schätzen, die von den Zeitaltern und Sitten abhängen und felbst die Meinungen der Menschen heranbilden. In der Menschenwelt wechseln die Individuen, in diefen die Stimmungen und Lebensauftande, mit diesen die Meinungen. Wer die Entstehungsweise der letteren fennt, wird keiner eine objective Geltung einraumen und jede als eine Frucht individueller Entwicklung anerkennen. gleitet Montaigne's ffeptische Richtung ein Zug wohlthuender und menschenkundiger Toleranz, auch im hinblick auf die religiösen Glaubensdifferenzen, die in Frankreich die Burgerkriege erzeugt hatten; er verwirft ben Wahrheitsbunkel philosophischer Syfteme und die aufgeblasene Gelehrsamkeit, die Commentare auf Commentare häuft, er achtet überall das individuelle Recht der Meinungen, und

<sup>\*)</sup> Fr. Fiorentino; Bernardino Telesio. Vol. II pg. 211-222.

gerade in diefer Anerkennung zeigt fich Montaigne als Bögling ber Renaissance und feine Stepsis als bas Ergebnif ihrer Bilbung. wankelmuthiger und gebrechlicher die Welt menschlicher Vorftellungen und Anfichten, Gesetze und Sitten erscheint, um fo machtiger erhebt fich die Geltung der unverruckbaren, von menschlicher Wandelbarkeit unabhängigen Ordnung ber Dinge in dem gesehmäßigen und conftanten Bange ber Ratur, dem lebenbigen Buche ber Schöpfung, bas ichon Rahmund von Sabunde in feiner natürlichen Theologie (1436) Gottes unverfälichte Offenbarung genannt hatte. Montaigne hat in feiner Jugend Raymund's Werk überfett und in dem umfaffenbften seiner Essays vertheidigt. Dem Glauben an die menschliche Erkenntniß und deren fünftliche Machwerte fest er den Glauben an die Ratur in feiner Ginfachbeit und Uebereinstimmung mit Gottes positiver Offenbarung entgegen; er weiß keinen beffern Rath als fich ber Natur zu überlaffen und ihrer Richtschnur zu folgen. In diesem Glauben an die Natur erscheint Montaigne als ein Vorläufer Rouffeaus, auch darin, daß er diesen Glauben auf Selbstbeobachtung gründet und in der Form der Selbstschilderung ausspricht. "C'est moi, que je peins!" "3ch ftudire mich felbft: das ist meine Metaphyfit und Bhyfit." Diefes Wort unferes Steptifers tonnte auch Rouffeau zu feinem Wahlfpruch machen.

Montaigne steht an der Schwelle der neuen Philosophie, die er nicht überschreitet. Diese beginnt, wo jener endet: mit dem auf die Selbstbeobachtung und Selbstprüfung gegründeten Zweifel, ber auch den Glauben an die Ratur, aber an die Erkennbarkeit derfelben Es ift ber die Erkenntnig suchende und erzeugende in sich schließt. 3weifel, der Bacon und Descartes, die Begründer der neuen Philo= Montaignes Bater war ein Landsmann Bacons, beweat. welcher die Form der "Effans" jum Borbilde feiner erften bedeuten= ben Schrift nahm; Montaigne felbft ift ber Landsmann Descartes'. Er ist der Typus und Rührer einer steptischen Denkart, die sich ihm anschließt und in Sudfrankreich gleichsam die lette Station bilbet zwischen der Renaiffance und Descartes. In dem Prediger Pierre Charron (1541-1603) wird diese Stepfis zur verftärtten hinweifung auf ben religiösen Glauben, in bem Professor ber Medicin Frang Sanches (1562-1632), wendet fie fich zur naturgemäßen Beobachtung der Dinge. Ihr bewegender Grundgedante liegt in dem Borte Charrons: "bas wahre Studium des Menschen ift der Mensch!"

## Sechstes Capitel.

### Das Beitalter der Reformation.

Der Ursprung der neuen Philosophie ift durch eine epochemachende That bedingt, welche die Grundlagen der mittelalterlichen Bildung ericuttert, die Schranken berfelben aufhebt und durch die Bereiniaung aller zum Durchbruch erforderlichen Grafte die gesammte menfcliche Weltanschauung bergeftalt umbilbet, daß die Fundamente für ein neues Zeitalter der Cultur befeftigt find. Diese umfaffende und grundliche Umbildung, die fich teineswegs blos auf die tirchlichen Beränderungen einschränkt, ift die Epoche der Reformation, welche die Grenzscheibe bildet zwischen dem mittleren und neuen Weltalter. Nie ift in der Welt Größeres in kurzerer Zeit gefchehen. Spanne eines halben Jahrhunderts ift das menfcliche Bewußtsein in allen seinen Hauptformen umgestaltet und verändert, eine Menge reformatorischer Kräfte strömen zusammen, um das Mittelalter aus ben Rugen zu beben, fie wirken auf den verschiedensten Gebieten durchbrechend, unabhängig von einander und zugleich in bewunberungswürdigem Ginklang. Wir haben die Uebergangoftufen tennen gelernt, in benen die Renaiffance dem neuen Zeitalter guftrebt; jest foll sich zeigen, in welchen Punkten fie in die reformatorische Epoche selbst einareift.

Der Mensch hat zwei Objecte, die er unmittelbar vorstellt: die Welt und fich felbft. In bem Zusammenhang und ber Entwicklung dieser beiden Vorstellungen besteht seine Weltanschauung und in diefer die hochfte Form feiner Bilbung; beide find ber Selbsttäuschung unterworfen und nur in dem Grade mahr, als fie bie Blendungen durchschaut und sich vom Schein der Dinge befreit haben. Die erfte Borftellung, deren Object die vorhandene Welt ift, moge die außere Weltanschauung, die andere, deren Object in dem menfch= lichen Wefen selbst besteht, die innere heißen. Diese vollendet sich in der Gewifiheit eines höchsten Endawecks, dem wir dienen, einer höchsten Macht, von der wir abhängen, sie ift in dieser Form religios; die äußere dagegen findet in der vorhandenen Welt ihre beftimmten Objecte und Aufgaben. Die gegebene Welt ift die Menschheit, in beren Entwidlung wir begriffen find, ber Welttorper, auf bem die Menschheit lebt, bas all ober der Rosmos, in dem fich diefer Welt= körper befindet: die *Menschheit, die E*rde, das Weltall find demnach Objecte, auf welche unsere äußere Weltanschauung sich bezieht. Wir unterscheiden demgemäß in ihrem Gebiet drei große Gesichtstreise menschlicher Bildung: den geschichtlichen, geographischen, tosmographischen. Der Gegenstand des ersten ist die Menscheit in ihrer Entwicklung, der des zweiten die Erde als das Wohnhaus der Menschen, der des dritten das Universum als der Indegriff der Weltstörper. Von diesen Formen unserer äußeren Weltbetrachtung unterscheiden wir als die tiefste unser inneres religiöses Bewußtsein. Vergleichen wir die Vorstellungsweisen, die auf allen diesen Gebieten vor der Resormation geherrscht haben, mit denen, die nach derselben gelten, so zeigt der erste Blick die größten Veränderungen; die menschliche Weltanschauung erscheint in allen ihren Theilen, in allen ihren wesentlichen Bedingungen von Grund aus umgebildet. Eben diese Umbildung ist die Resormation selbst.

# I. Die neue Beltanichauung.

### 1. Der hiftorifche Gefichtstreis.

Querft erfährt ber geschichtliche Gesichtstreis eine burchgreifende Erweiterung und Umbilbung, die das Bewußtsein, deffen Gegenftand die Menscheit selbst ift, von feinen mittelalterlichen Schranken be-3wischen ber heibnischen und driftlichen Welt liegt, aus bem Gefichtspunkt des Mittelalters gesehen, eine unüberfteigliche Rluft, ein Gegenfat ber jeden Zusammenhang ausschließt und ben die auguftinifche Lehre dem Glaubensbewußtsein der Rirche tief eingeprägt Eben so tief ist die Unwissenheit und das Dunkel, worin das Mittelalter gegenüber dem Alterthum und ber claffischen Bilbung fich befindet. Die Rirche felbft hat das Intereffe gehabt, ben Glauben an ihren göttlichen Ursprung dadurch zu heben, daß fie ihre geschichtlich und menschlich bedingte Entwicklung gefliffentlich verbuntelt. In dem Bewußtsein bes Mittelalters fallt auf die Menfchenwelt, ihren Zusammenhang und ihre Geschichte nur so viel Licht, als die Rirche von oben hereinscheinen läßt, und in diefer Beleuch= tung ift eine geschichtswiffenschaftliche Weltanschauung nicht möglich. Die Wiederbelebung der clafsischen Studien durchbricht auf diesem Gebiet die kirchlichen Schranken, das Alterthum wird von neuem entbeckt, das Gefühl der Berwandtschaft mit dem Geifte seiner Runft und Phi= Tofophie burchbringt verjungend die abendländische Welt, in der Bewunderung und Nachbildung dieser Werke des classischen Heidenthums empfindet man nicht mehr ausschließlich christlich, sondern allgemein menschlich. Die Denkweise wird mit den Studien zugleich humanisstisch, Kunft und Philosophie folgen diesem Juge. Ein neues, reiches und umfassendes Bild der Menscheit rollt sich auf, eine Fülle von Aufgaben, denen keine Grenze gesteckt ist, und die nur durch Geschichtsforschung gelöst werden können, drängt sich in den wissenschaftlichen Horizont. Wir haben Zeitalter und Cultur der Renaissance bereits in ihren Grundzügen geschildert und bezeichnen sie jetzt nicht bloß als lebergang zur Reformation, sondern als einen Bestandtheil der letzteren, das Wort im weitesten Umfange genommen: die Renaissance enthält die Reform der geschichtlichen Weltanschauung.

## 2. Der geographische Gesichtsfreis.

Der Entbedung ber alten Welt auf dem historischen Gebiet, folgt auf dem geographischen die der neuen; in Folge der ersten Entdedung lernt die Menschheit sich in ihrer Entwicklung in immer größerer Ausdehnung kennen, in Folge der zweiten den Welkkörper, den sie bewohnt. Dort wird die Geschichtskunde, hier die Erdkunde in's Unermeßliche erweitert. Schon die Kreuzzüge, die der kirchliche Eroberungsgeist gewollt und ausgeführt, haben den Zug in die Ferne geweckt und die ersten entdeckungslustigen Reisen zur Folge gehabt, deren Ziel die Wunderländer des Orients waren. Dann kommt der weltdurstige, vom Handelsgeist erfüllte Sinn der Renaissance, den besonders die italienischen Seeftädte nähren. Es ist kein Zufall, daß die großen orientalischen Reisen durch Venetianer gemacht werden und die epochemachende That selbst von einem Sohne Genuas ausgeht.

In der zweiten Hälfte des dreizehnten Jahrhunderts durchwansbern die älteren Poli aus Benedig das öftliche Asien, Marco Polo, ihr jüngerer Genosse, der sie auf der zweiten Reise begleitet, wird in China und Indien einheimisch (1271—1295) und hat durch seine Erzählungen, die er niederschreibt, sich den Ruhm erworden, "der Heruzzüge erfolglos enden und Dante seine Lausbahn beginnt. Jetzt erscheint der Seeweg nach Indien als das große Handelsproblem des Abendlandes, dessen Ausläng durch die Umsegelung Afrikas oder im Wege der transatlantischen Fahrt gesucht wird. Dieser zweite

h find, faßt und löst Christoph Columbus sein ube an die Westwelt jenseits des Oceans steht fest unf einige thatsächliche Zeichen, die sicherer sind al Er entdeckt das Land im Westen, noch in der Ver habe Indien erreicht. Fünf Jahre später un 2 Vasco da Gama das Südcap Afrikas und

ije. unter otejen Sotungjeg

muß erkannt werden, daß die Welt im Westen Alen einen Continent für sich bildet, von den östlichen rch ein Weltmeer geschieden. Die nächsten Aufgaber g dieses Weltmeers, die Umsegelung Amerikas, die Erde, die Entdeckung, Eroberung, Colonisirung de Continents. In dem Zeitraum eines Menschenalter zaben gelöst. Der Spanier Balboa überschreitet i Darien und endeckt den stillen Ocean (1513), de nando Wagellan (Magalhäes) umsegelt die und entdeckt die Südsee (1520), ihm gebührt de zeltumsegelung begonnen und ermöglicht, wenn andet zu haben; der Portugiese Cabral entdeckt rnando Cortez, der größte der spanischen Conquirtio (1519—21), Pizarro entdeckt und erobi

sind bedingt durch die Entdeckung des Columbus, in ihr liegt die Reform der geographischen Weltanschauung.

### 3. Der fosmographische Gesichtsfreis.

Nachdem der menschliche Horizont innerhalb des irdischen Gebictes fich ausgedehnt hat über die Weltgeschichte, die Welttheile und Welt= meere, bleibt nur Gines übrig: die Entdedung der Erde felbst im Universum, ihres Orts und ihrer Stellung im Weltall, die Ent= bedung ber Erbe unter ben Sternen! Dem finnlichen Gefichtspunkte, welcher ber nächfte und für die Betrachtung der Weltkörper, wie es icheint, der einzig mögliche ift, muß das Weltgebäude als eine Rugel ericeinen, deren Gewölbe der Firsternhimmel und deren fester Mittelpuntt die Erde felbst ift, um die fich Mond, Sonne und Planeten bewegen, amifchen Mond und Sonne die beiden unteren Planeten Mercur und Benus, jenseits der Sonne die drei oberen Mars, Jupiter und Saturn. Jeder diefer Weltkörper theilt die tägliche Umwälzung des Firfternhimmels und hat zugleich eine ihm eigenthumliche (für uns durchfichtige, barum unfichtbare) Sphare, an die er befeftigt ift und aus beren eigener Bewegung die verschiebenen Umläufe ber Wanbelfterne fich erklären. In diesem Typus geocentrischer Weltbetrachtung beharrte die Rosmographie der Alten, ausgenommen die Pythagoreer, die aus bogmatischen Grunden die Fiction eines Centralfeuers im Mittelpunkte ber Welt und zu Gunften ber Behnzahl die einer Gegenerde gemacht hatten, fie Ichrten aus falfchen Borausjetungen ein nicht geocentrifches Weltspftem, bas Daten enthielt, woraus icon im Alterthum vereinzelt die heliocentrische Sypothese bervorging. Die aristotelische Lehre vom Weltgebäude beruhte auf der geocentrischen Unschauung und der Sphärentheorie. Nun aber widerfprachen die thatfachlichen Bewegungserscheinungen der Wandelfterne der Lehre von ihrem freisförmigen, durch die Sphare bedingten Umlauf, und da die lettere grundfählich galt, fo blieb die Aufgabe, die Abweichungen mit derfelben in Uebereinstimmung zu bringen. Die kunftliche und abschließende Lojung gab im zweiten driftlichen Jahrhundert der alexandrinische Aftronom Ptolemäus in seinem Werte von der Anordnung des Planetenspstems (μεγάλη σύνταξις, in der arabischen Uebersetzung "Almagest" genannt). Die Planeten sollen sich um die Erde radförmig in Kreisen bewegen, deren Mittelpunkt auf der Peripherie eines anderen (deferirenden) Kreises fortschreitet. Diese Kreise heißen Spichkeln, und die Linie, welche der Planet in folder Beise beschreibt, Spicgkloide. Aber ber wirkliche Planetenlauf paßt teineswegs in die fünftlich verschlungene Linie. In fo vielen Fällen stimmt der beobachtete Ort des Planeten nicht mit dem berechneten zusammen, der Planet steht nicht genau an dem Punkt, wo er zufolge der geometrischen Construction stehen mußte; immer erscheinen neue Widersprüche zwischen der Thatsache des Planetenlaufs und ihrer Erklärung, und immer neue Epichteln muffen berbeigeholt werden, diese Widersprüche zu beseitigen. Im Hinblick auf die Thatsachen der Blanetenbewegung und auf die Ginfachheit und ben regelmäßigen Bang ber Natur fteigt bas Migtrauen gegen bie ptolemäische Lehre. So unregelmäßig und verworren kann die Natur nicht handeln. Diese Lehre tann die mahre nicht fein; fie muß einer falfchen Grundvoraussetzung unterliegen. Es handelt fich barum, diesen Grundirrthum ju finden. in mountain

Nun gründet sich diese ganze Anschauungsweise auf die Boraussettung, daß sich die Planeten um die Erde bewegen und diese im Mittelpunkte der Welt fteht. Um die Spicykeln los zu werden, laffe man die erste jener beiden Borausetzungen fallen: die Planeten bewegen fich nicht um die Erbe. Jest werden ihre Bahnen auf die Sonne bezogen, und die Borftellung diefer Bahnen flart fich auf. Aus der wahren Entfernung der Planeten, welche der dänische Aftronom Tucho de Brabe (1546-1601) berechnet, läft fich beweisen, daß die Planeten in der That die Sonne umtreisen. Das ptolemäische System hat berechnet, wie sich die Halbmeffer der Epicykeln zu den Halbmessern der deferirenden Areise verhalten; Tycho berechnet das Berhältniß der ersten zu den Halbmessern der Sonnenbahn und findet, daß fich die Salbmeffer der Epicykeln zu den Salbmeffern der deferirenden Areife genau fo verhalten, wie zu den halbmeffern der Sonnenbahn. In jedem Bunkte seines Epicykels zeigt sich der Mercur gleich weit entfernt von der Sonne, ebenso die Benus; mas von den unteren Planeten gilt, läßt fich auch von den oberen beweisen. Also gilt von allen Planeten, daß die Sonne den Mittelpunkt ihrer Epicykeln bildet, oder, mas basfelbe heißt, daß ber deferirende Rreis die Sonnenbahn ift. In dem ptolemäischen System find die Mittel= punkte der Spicykeln leer; jest erscheint als dieser Mittelpunkt aller Blanetenbahnen die Sonne. Also in Rucksicht auf die Sonne erscheinen die Planetenbahnen nicht mehr epicykloidisch, sondern kreiß=

formig; die Epicyteln lofen fich auf, die Planeten befchreiben ihre Bahn um die Sonne in der Beripherie ihrer deferirenden Rreife. Unter dieser Boraussetzung, welche die Epicykelntheorie aufhebt und damit das ptolemäische System wesentlich verändert, ift noch bie Frage offen in Rudficht bes tosmifchen Mittelpuntts. Es mare miglich, daß die Sonne das Centrum der Planetenbahnen ift und fich felbit um die Erde bewegt als tosmifches Centrum. Dann wurde in feiner zweiten Grundvoraussetzung das ptolemäische Spftem gelten und mit ihm die finnliche und firchliche Vorstellungsweisa Diese beiben Falle find noch bentbar: bie Planeten bewegen fich um die Sonne, die fich jelbft um die Erde bewegt als den tosmifchen Mittelpuntt; ober bie Blaneten bewegen fich um die Sonne, die zugleich den tosmifchen Mittelpunkt bilbet, und was als Bewegung ber Sonne erscheint, ift in Wahrheit die Bewegung der Erde, die also nicht mehr ruhendes Centrum der Welt ift, sondern Planet unter Planeten. Sonne und Erde taufchen ihre Stellen und ihre Rollen im Weltall. einen Borftellung ift die Erde, nach der andern die Sonne der to3=/ mifche Mittelpunkt: jenes ift die geocentrifche, dieses die heliocen= trifche Sypothese; bie erfte vertritt Tycho be Brabe, die zweite ber beutsche Aftronom und Frauenburger Domberr Rikolaus Robernitus (1473-1543). Beide unterfcheiden fich von dem ptolemäischen System darin, daß fie die Sonne in den Mittelpunkt der Blanetenbahnen fegen; aber das tychonische Syftem theilt mit dem ptolemäischen die geocentrische Boraussehung, während das koperni= tanische auch biese aufhebt und barum bas alte System im Principe Die topernitanische Weltanficht geht der tychonischen voraus, welche daher nicht als die Borftufe, fondern vielmehr als der Bersuch auftritt, die neue Lehre mit der alten, die kopernikanische mit ber ptolemäischen zu vermitteln. Ropernitus' epochemachendes Werk "über die Bewegungen der Himmelskörper" erscheint kurz vor seinem Tode (1543).

Unter dem Gesichtspunkt des Kopernikus wird die kosmographische Anschauungsweise eine sehr einsache und klare. Die sinnliche Borstellung wird gründlich verneint, indem sie zugleich höchst einleuchtend erklärt wird. Die wirkliche Achsendrehung der Erde erklärt den scheinbaren (täglichen) Umschwung des Himmels, die wirkliche Bewegung der Erde um die Sonne erklärt die scheinbare (jährliche) Bewegung der Sonne um die Erde und zugleich die scheinbar

epicykloidenförmigen Bahnen der Planeten. Unter diefen Bedingungen erweitert sich die Anschauung des Weltalls in's Unermekliche. die Erde ihren Ort im Weltraum verändert, warum erscheint diese Beränderung nicht in Rücksicht auf die Firsterne? In den beiden Bunkten der Erdbahn, die am weitesten von einander abstehen, zeigt die Erdachse nach denselben Sternen. Alfo eine Ortsveränderung bon der Größe des Durchmeffers der Erdbahn, d. h. von viergia Millionen Dleilen, erscheint in Rudfict auf die Firsterne als verichwindend; also muffen die Firsterne als unendlich weit oder, nach der Borftellung der Weltkugel au reden, der Halbmeffer der Kirfternfphäre muß als unendlich groß erscheinen. Diefe Widerlegung ber ptolemäischen Weltanschauung ift zugleich die größte Widerlegung ber finnlichen Borftellungsweife und darum für alle menschliche Ertenntnift ein höchst erleuchtendes Borbild, an dem fich die nachfolgende Bhilosophie oft orientirt hat. Rant veralich fein Werk gern mit dem des Ropernitus. Denn der Grundirrthum aller früheren Uftronomie lag eben barin, daß fie in einer Selbfttäufchung befangen war über ihren eigenen Gefichtspunkt, den fie fich nach dem Schein ber Sinne in dem ruhenden Mittelpunkte ber Welt vorftellte; jest mußten ihr die icheinbaren Bewegungen der Weltkörper als die wirklichen, die Phanomene als reale Thatsachen vorkommen. Der Mangel ber Selbstbefinnung über ben eigenen Gefichtspunkt und bas eigene Berhalten erzeugt die Selbsttäuschung, die unsere Borstellungen verblendet. Es giebt in dieser Rücksicht kein Beispiel, das lehrreicher und großartiger wäre, als die Geschichte der Aftronomie.

Das Werk des Kopernikus war dem Papft Paul III. gewidsmet und in der Vorrede von der Hand Osianders als bloße Hypothese bezeichnet worden, während Kopernikus selbst von der Wahrsheit seines Systems völlig überzeugt war. Diesem System war das tychonische mit seiner Wiederbejahung der geocentrischen Lehre entgegengetreten, und so erschien die neue aftronomische Weltanssicht in fraglicher Geltung und in einer wissenschaftlich bekämpsten Stellung. Daher mußte die nächste Aufgabe sein, die kopernikanische Lehre durch eine Reihe neuer Beweise dergestalt zu begründen, daß ihre Wahrheit wissenschaftlich außer Frage gesetzt und das Gegengewicht der tychonischen Annahme gänzlich entkräftet wurde. Einer der größten Natursorscher aller Zeiten, in dem die italienische Renaissance das Höchste geleistet und einen Resormator

Biffenschaft erzeugt hat, führt diese Beweise: Galileo Galilei 3 Bifa (1564—1642). Noch als Professor in Bisa (1587—92) remirt er die Bewegungslehre durch die Entdedung der Fall- und Dieselbe Kraft der Schwere (Centrivetalkraft), welche : irbischen Rörper nach bem Mittelpunkte ber Erbe gieht, gieht bie be nach dem der Sonne und bewirkt, verbunden mit der gleich= tigen Rraft bes Stofes ober Wurfs (Centrifugaltraft), ihren Umuf. Die Ginficht in die Natur ber Bewegungetrafte mußte Galilei n der Bahrheit der heliocentrischen Lehre überzeugen, noch bevor in Padua (1592-1610) seine großen aftronomischen Entdeckungen Im Nahre 1597 erklärt er in einem Briefe an Repler. if er seit vielen Jahren ein Anhänger des Ropernikus sei. Die ariotelische Anficht von der Unveränderlichkeit des himmels (Firfternhare) wird hinfallig, nachbem Galilei im Bilbe bes Schlangenagers das Ericheinen und Berichwinden eines Sterns beobachtet at (1604). Mit Gulfe bes Fernrohrs, das er nacherfindend vereffert und querft auf die Betrachtung ber himmeleforper anwendet, nacht er im Jahr 1610 jene bewunderungswürdigen Entbeckungen, ne alle die Wahrheit des heliocentrischen Systems und die Unwahr= seit des geocentrischen verkunden: er entdeckt die erdartige Beschaffenheit des Mondes, die Trabanten des Jupiter, den Ring des Saturn, die wechselnden Lichtgeftalten (mondähnlichen Phasen) der Benus und des Mercur, zulett die Sonnenflecken und deren Bewegung, woraus er die Achsendrehung ber Sonne erschließt. Sie ift das Centrum des Planetenspftems, nicht bas ruhende und absolute Centrum der Welt. Das Universum ift unermeglich. Die geträumte himmelsbecke fturzt ein, wie ihr die Geifter der Erkenntniß zurufen: "Schwindet ihr untelen Bolbungen broben!"

Galilei's telestopische Entdeckungen sind lauter Triumphe des opernikanischen Systems. Wenn es sich so verhielte, wie Kopernikus hrt, so müßten, hatten die Gegner eingewendet, die unteren Planeten ns ähnliche Lichtphasen zeigen als der Mond. Weil das Bedingte ift, kann auch die Bedingung nicht stattsinden. Galilei entdeckt e Benusphasen und macht die Gegner verstummen.

Roch find in der kopernikanischen Lehre zulösende Probleme, zurichtigende Borftellungen enthalten. Sie läßt die Planeten kreißrmige Bahnen um die Sonne beschreiben und hängt mit dieser nschauung noch an der Sphärentheorie der Alten. Run aber ist ber wirkliche, richtig beobachtete Lauf der Planeten nicht gleichförmig, fie bewegen fich bald schneller, bald langfamer, diese wechselnde Geschwindigkeit ift bedingt durch ihre Sonnennahe und Sonnenferne, also fteht die Sonne nicht im Mittelpunkt ihrer Bahnen, diese lettern find mithin nicht gleichförmige Kreife. Demnach ift die nachste Aufgabe, die gesehmäßige Form diefer Bahnen ju finden. Die Beme= gung der Planeten muß ebenfalls gesetmäßig sein, es muß in ihr ein beftimmtes Berhältniß zwischen den Zeiten und den durchlaufenen Räumen ftattfinden: diefes Berhältniß zu finden ift die zweite Auf-Die Umlaufszeit der Planeten ift verschieben, fie ift um fo größer, je weiter fie von der Sonne entfernt find; die Größe ihrer Umlaufszeit ift bedingt durch die Größe ihrer Entfernungen, zwischen beiden muß ein bestimmtes Berhältniß ftattfinden, welches ju ent= beden die dritte Aufgabe bildet. Wenn diefe Gefete einleuchten, fo ift die Weltharmonie, welche einft die Pythagoreer gesucht haben, wirklich entbedt in ihren mahren Figuren und Zahlen Diese Aufgaben löft ber beutiche Mathematiter und Aftronom Johann Repler aus Weil in Würtemberg (1571-1630), Galilei's Zeitgenoffe, Bewunderer und Freund. Das erfte von ihm gefundene Gefet erklärt die Geftalt der Planetenbahnen als Ellipse, in deren einem Brennpunkte das Centrum der Sonne liegt; das zweite Gefet beftimmt bas Berhältniß der Räume und Zeiten in der Blanetenbewegung: die gerade Linie vom Mittelpunkt bes Planeten jum Mittelpunkt ber Sonne (radius vector) befdreibt in gleichen Zeiten gleiche Glachen; bas britte Gefet beftimmt bas Berhältnig ber Umlaufszeit zur Ent= fernung: bie Quadrate der Umlaufszeiten verhalten fich, wie die Bürfel der mittleren Entfernungen. Replers Gesetze gründen fich auf feine Beobachtungen des Planeten Mars, die er in feinem Saupt= werk "Nova astronomia" niedergelegt hat (1609). So bleibt nur eine Aufgabe übrig, um die erste Epoche der neuen Aftronomie zu vollenden. Was Kepler durch Beobachtung und Induction gefunden, die Gefete der Planetenwelt, muß aus einem Princip, das ichon Galilei erkannt hatte, hergeleitet ober beducirt werden: diefe Aufgabe löft der größte Mathematiker Englands Ifaak Newton (1642-1727) aus dem Brincip der allgemeinen Gravitation.

Die astronomischen Entbeckungen, welche die neue Anschauung des Universums begründen, sind von Kopernikus ausgegangen, wie die transatlantischen von Columbus.

Mit dem Entbedungsgeist geht ber Erfindungsgeift Sand in Reue höchft wirtungereiche Erfindungen werden gemacht, welche die großen Entdeckungen theils begleiten und unterstüken. theils durch dieselben gefordert werden und ihnen folgen. Die literarischen Entdedungen, die das Licht des Alterthums über die Welt verbreiten, werden begleitet von der Erfindung der Buchdruckertunft, die transatlantischen find unmöglich ohne ben Compaß, die aftronomischen bedürfen und fordern in ihrem weiteren Berlauf neue Instrumente sowohl ber Beobachtung als der Berechnung. größere Erfindung für den beobachtenden Forfcungsgeift als das Fernrohr und Mitroftop, welche beide Galilei nicht felbst erfindet, aber nachconstruirt und verbessert. Für die Berechnungen, welche die Wiffenschaft braucht, find drei Erfindungen, welche die Mathematik betreffen, von der größten Bedeutung. Es ift ein Mittel nöthig, um die großen Rechnungen zu vereinsachen und zu erleichtern: biefes Mittel bieten die Logarithmen; man bedarf eines zweiten, um geometrifche Aufgaben durch Rechnung lösen zu können: Die analytische Geometrie entsteht durch Descartes gleichzeitig mit den Principien der neuen Philosophie; endlich ift ein drittes erforderlich, um die Größenveränderungen dem Calcul zu unterwerfen: die höhere Analyfis oder Unendlichkeitsrechnung, welche Newton und Leibniz erfinden.

# II. Conflict zwifden Rirde und Biffenfcaft.

Der Proceß Galilei's.

lleberall, wo die reformatorische That die Dämme der kirchlichen Borstellungsweise durchbricht und deren Schranken einreißt, ist der Gegensatz der alten und neuen Weltansicht zu Tage getreten, aber nirgends sind seine Züge so groß und augenscheinlich ausgeprägt, als in der Umgestaltung aller herkömmlichen Borstellungen von Himmel und Erde, die der Geist eines neuen Archimedes wirklich aus ihren Angeln gehoben hat. Auch hat in keinem Punkte die Kirche so viele und mächtige Bundesgenossen als in der Bejahung des begrenzten und geocentrischen Weltalls, für welches die Zeugnisse der Sinne und die Autoritäten des Alterthums sprechen. Wit dem aristotelischen und ptolemäischen Weltsussen sind hier die kirchlichen Glaubens-

intereffen auf bas Engfte verknüpft. Beibe baffen aufammen, wie Scene und handlung: die Erde als Mittelpunkt der Welt, die Ericheinung Gottes auf Erden, die Kirche als civitas Dei, als Centrum der Menschheit, die Hölle unter, der Himmel über der Erde, die Berdammten im Höllenreich, die Seligen im himmelreich jenseits der Sterne, wo die Ordnungen der himmlischen Sierarchie emporfteigen zum Throne Gottes! Diefes ganze Gebäude firchlicher Borftellungen wankt und fturzt in feiner greifbaren und localen Conftruction zufammen, sobald die Erde aufhört, das Centrum des Weltgebäudes. und der Himmel aufhört, deffen Ruppel zu fein. Es ift wahr, dak es weit tiefere, in der driftlichen Religion begründete, in der Muftit bewahrte Vorstellungen von himmel und bolle giebt, als jene finnlichen und localen, aber das firchliche Machtbewuftsein des Mittelalters und der Glaube des firchlichen Bolks leben in den letteren und find von ihnen unabtrennbar. Sier ift darum zwischen dem firchlichen und tovernikanischen Suftem ein umfassender, gründlicher, nicht zu berbectender Gegenfat, der dem Bewußtfein der Welt einleuchten muß und um fo ernfthafter hervortritt, als die Begründer der neuen Welt= anschauung keineswegs kirchliche und herausfordernde Freigeifter find, wie Bruno ober Banini, sondern glaubensgehorsame Sohne ber Kirche. zugleich tiefe, dem Dienste der Wissenschaft ganz ergebene Forscher. die nichts weniger als den Bestand der Kirche erschüttern, sondern blos weltkundige, räthselhafte, aus dem bisherigen Standpunkt un= begriffene Thatsachen erklären wollen und wirklich erklären. Proceß, den die römische Inquisition gegen das topernikanische System in der Berson Galilei's geführt hat, ist ein dauerndes und unvergefliches Denkmal biefes Busammenftoges kirchlicher Satung und wiffenschaftlicher Forschung. Er fällt schon in die Unfänge ber neuen Philosophie und hat auf diese selbst, wie wir sehen werden, einen verhängnigvollen Ginfluß geübt.

In seiner gegen einen Zesuiten gerichteten Streitschrift über die Entbeckung und Erklärung der Sonnenflecken (1613) hatte sich Galilei zum erstenmal öffentlich für die Wahrheit der kopernikanischen Lehre ausgesprochen und dadurch den Zorn der Mönchsorden dergestalt erwegt, daß er jetzt der schon aufmerksam gemachten Inquisition verdächtig erschien. Das seit siedzig Jahren verbreitete und als Hypothese geduldete kopernikanische System wurde auf Besehl Paul V. von den sachkundigen Theologen des heiligen Ofsiciums geprüft und verworfen; die heliocentrische Lehre follte für vernunftwidrig und tegerisch, die nichtgeocentrische für vernunftwidrig und irrthumlich Dieser Beschluß wurde den 24. Februar 1616 veröffentlicht. Schon am folgenden Tage erhielt der Cardinal Bellarmin die pävst= liche Weifung, den in Rom anwesenden Galilei zu ermahnen, die kopernikanische Lehre aufzugeben; wenn er fich weigerte. sollte die Inquisition gegen ihn einschreiten, Galilei unterwarf sich sogleich (26. Febr.), es bedurfte daher keiner weiteren inquisitorischen Ber= handlung, keines förmlichen und speciellen Berbots. Ueber diesen Berlauf der Sache und diese Art der Erledigung lassen der Auftrag des Bapftes an Bellarmin vom 25. Februar, der Bericht des letzteren in der Situng des heiligen Officiums vom 3. März, das Galilei perfönlich ausgestellte Zeugniß Bellarmin's vom 26. Mai, endlich gleichzeitige briefliche Aeußerungen Galilei's felbst nicht den mindesten Unter dem 5. März 1616 wurden durch einen öffentlichen, die kopernikanische Lehre betreffenden Beschluß von Seiten der Congregation des Index folche Schriften, welche die Wahrheit jener Lehre behaupteten, ganglich verboten, andere vorläufig bis gur Berichtigung. Darunter waren solche gemeint, die nach Berichtigung gewisser Stellen die kopernikanische Unsicht nicht als Wahrheit, sondern nur als Hy= potheje ericheinen lieken. Unter diefen befand fich das Werk des Rovernitus felbst. Es tann baber nicht zweifelhaft fein, bag nach jenen Berhandlungen im Frühjahr 1616, von denen Galilei berührt wurde, die Dulbung der kopernikanischen Lehre als einer mathema= tijden Sppotheje fortbeftand. Ginen weiteren Spielraum ju gewinnen, um das heliocentrische System als solches beweisen und vertheidigen ju durfen, bemubte fich Galilei bei einem neuen Aufenthalte in Rom (1624) vergeblich, so günstig ihm Urban VIII. gesinnt war. zwischen hatte er durch eine zweite beißende Streitschrift gegen einen Jesuitenpater (1618) die Zahl seiner Feinde vermehrt, die ihn verderben wollten. Die ersehnte Gelegenheit kam. Im Jahr 1632 er= ichien mit papstlicher Druckerlaubniß "Galilei's Dialog über die beiden wichtigften Weltsusteme, das ptolemäische und kopernikanische". Schon die Form des Gesprächs hielt die Sache innerhalb geduldeten Grenzen hppothetischer Behandlung. Es war auf dem Titel ausbrücklich gejagt, daß keine Entscheidung gegeben, sondern nur bie Gründe für jede der beiden Unsichten dargelegt werden follten. Freilich konnte nach dem Inhalt dieser Gespräche kein Urtheilsfähiger

zweifeln, auf welcher Seite das Gewicht der Gründe mar. Aber eine Berurtheilung Galileis durch die Inquisition konnte nur dann stattfinden, wenn ihm perfonlich jede Art, bas topernikanische System vorzutragen, formlich unterfagt gewesen mare. Gin solches specielles Berbot existirte nicht und war nach der Lage der Dinge unmöglich. Man wußte fich zu helfen. Das Berbot, traft deffen allein die gewünschte Berurtheilung geschehen konnte, wurde nachträglich fabricirt und das Actenftud vom 26, Febr. 1616 in diefem Sinne gefälscht. Auf Diefe bis in Die jungften Zeiten unentbedte, jest erwiefene Faljoung grundete fich ber unerhorte Proces, der mit Galilei's Berurtheilung endete.\*) Den 22. Juni 1633 mußte der fast fiebzigjährige Mann in der Dominikanerkirche Maria sopra Minerva zu Rom das topernitanische Syftem abichwören und verfluchen. Er blieb bis ju seinem Tod ein Gefangener, wenn auch nicht in der Haft, doch in der Hand und unter dem Auge der Inquifition. Man hat ihn weder eingekerkert noch gefoltert, und er selbst war weit entfernt, seinen Widerruf zu widerrufen. Das Wort: "Und sie bewegt sich doch!" mag Balilei gedacht haben, aber gejagt hat er es gewiß nicht. Er ließ alles über fich ergehen, um in die Freiheit seiner Gedanken und Forschungen zurückkehren zu können, die er mit Recht höher hielt, als ein folches Martyrium. Der Erde konnte die romische Rirche die Bewegung nicht verbieten, sie hat dafür die Werke des Kopernikus, Galilei und Repler auf ihren Inder gesetzt und mehr als zwei Jahrhunderte dort stehen laffen.

## III. Die religiöse Reformation.

#### 1. Der Protestantismus.

Wie gewaltig die Erschütterungen und Umbildungen sind, die auf dem Gebiet der historischen, geographischen und astronomischen Weltbetrachtung stattsinden und hier den menschlichen Horizont von seinen Schranken befreien und in's Unermeßliche erweitern, so würden sie doch für sich allein nicht hinreichen, in die geschichtliche Entwick-Lung der Menscheit selbst ein neues Lebensprincip einzusühren und im umfassenden Sinne des Worts eine Weltepoche zu machen. Diese

<sup>\*)</sup> Galileo Galilei und die römische Curie. Nach den authentischen Quellen von Karl von Gebler (Stuttg. Cotta 1876). Ueber die Fälschung und die Geschichte ihrer Entdedung zu vgl.  $\approx$ . 95-112.

reformatorischen Thaten tragen ihre Früchte in Kunft und Wiffenicaft, d. h. auf folden Sohen der menfchlichen Bildung, die felbft in ben empfänglichsten Zeitaltern immer nur wenigen zugänglich find. Sie können gedeihen, ohne daß die Gefinnung und Erziehung der Menschheit in ihren Grundlagen geandert wird. Die Kirche bat die Renaiffance geforbert, dieje hat im Großen und Ganzen fich im Schoof der Kirche wohl befunden und wurde fich mit der letteren ichon vertragen und abgefunden haben. Es ift nicht der im Bil= dungsgenuß befriedigte Unglaube der Aufklärung, den die Rirche zu fürchten hat, er ift ihr gegenüber ohnmächtig durch seine Zahl, sein Bedürfniß nach ungestörter Muße und seine Glaubensindifferenz. Selbst die Herven der entdeckenden und wissenschaftlichen Reformation, Männer, wie Columbus, Kopernikus und Galilei, waren treue Söhne der Kirche, die niemals die Absicht gehegt, mit ihr zu brechen. gesammte Bildung der Renaissance war unvermögend, die Funda= mente ber firchlichen Weltherrichaft bergeftalt zu erschüttern, daß fie in Stude gingen.

Die Kirche ruht auf religiösen Grundlagen und beherrscht in ihrer hierarchischen Berfassung das Bolk; daher kann nur aus relizgiösen Motiven, die jene Grundlagen tressen und in das Herz des Bolkes eindringen, der entscheidende Angriff und Kampf gegen die Kirche stattsinden. Um die Welt aus den Angeln zu heben, muß man den Punkt des Angriffs außerhalb derselben suchen; mit der Kirche verhält es sich anders, man muß in ihr stehen und zwar in der Tiese des Glaubens, um die Kirchenherrschaft zu sprengen und die Grundlagen des Glaubens umzugestalten. Diese Umbildung und Erneuerung des religiösen Bewußtseins ist die Reformation im tirchlichen Sinn, ohne welche das Mittelalter trop aller Entdeckungen sortgelebt hätte.

So wenig die Kirche zufällig und plötlich die Form der Hierarchie und des römischen Papstthums angenommen hat, so wenig ist ihr zufällig und plötlich die Reformation entgegengetreten. Diese ist aus der Kirche selbst hervorgegangen, in der sie allmählig gezeitigt worden; es hat nie ein kirchliches Zeitalter ohne resormatorische Bewegungen und Bedürsnisse gegeben. Immer hat die Kirche, mitten in der Verweltlichung, die der Gang der menschlichen Dinge herbeissührte, das vom christlichen Geist ihr eingeborene Bedürsnis nach Entweltlichung und Läuterung gefühlt, nur daß die Richtung, in

welcher die Reform gesucht wurde, nach Maßgabe der Zeitalter ver-Um das driftliche Leben aus den Negen der Welt au befreien und diefer zu entfremben, find bie Monchsorden der erften Jahrhunderte entstanden; um den kirchlichen Briefterstaat von den feudalen Banden des weltlichen Staates loszulösen, erschien Gregor VII. als Reformator der Sierarchie; in demselben Zeitpunkt, wo die römi= sche Kirchenherrschaft ihren Gipfel erreicht hatte, sah Innocenz III. die Glaubenseinheit bedroht durch den Ginbruch der Reger, die der Rirche schon das Evangelium entgegenhielten, und erklärte die dringende Nothwendigkeit einer Reformation der Laienwelt in Rucksicht auf den kirchlichen Glauben; als endlich die Einheit der Kirchen= herrschaft im Bapftthume selbst burch bas Schisma zerriffen war, tamen die Concile des fünfzehnten Jahrhunderts mit der Aufgabe einer Kirchenreformation an Haupt und Gliedern. Die Aufgabe blieb ungelöst und unlösbar. Es war unmöglich, die Kirche zu reformiren durch die Restauration des Papstthums und die Unterdrückung jeder antihierarchischen Richtung. Diese Unmöglichkeit konnte nicht greller erleuchtet werden als durch die Flammen jenes Scheiterhaufens, auf bem das reformatorische Concil von Conftang huß verbrennen ließ. Sein Feuertod hat der Reformation den Weg gewiesen von Conftana nach Wittenberg. Da fie von oben nicht durchdringen konnte, mußte fie von unten kommen, durchbrechend in Luther, als die Zeit erfüllt war, ein Jahrhundert nach huß.

Die Reformation des fechszehnten Jahrhunderts ftellt auf der Brundlage des Chriftenthums den Gegenfat der Religion gegen die Dieje Opposition, die aus religiosen Grunden das System der Rirche von Grund aus bekämpft, nennen wir in einem weiteren Sinn, als die geschichtliche Entstehung des Namens reicht, Brotestantismus. In der Berneinung des römischen Katholicismus befteht fein negativer Charatter, in dem driftlichen Glaubensgrunde, auf bem er ruht, der positive, ohne den er niemals eine religibse Bas diefer Protestantismus bejaht und zu Macht geworden wäre. feinem Brinciv macht, erhellt aus dem, was er verneint und von sich Die Religion des Mittelalters besteht im Glauben an die Rirche als die göttliche und unerschütterliche Autorität, im Glaubensgehorsam, der glaubt, was die Kirche lehrt, und thut, was fie fordert, der, wie jeder Gehorsam, sich durch äußere Leistungen zu bewähren hat: diefer Glaube wird erfüllt durch die firchliche Wertthätigkeit, die Ausübung der Cultuspflichten und frommer, der Kirche wohlgefälliger und nütlicher Sandlungen. Wer im Dienste der Rirche mehr leiftet als fie fordert, handelt verdienftlich. Es find die firchlich correcten und verdienstlichen Werke, die den Gläubigen in den Augen der Kirche und darum vor Gott gerecht machen; der kirchliche Blaubensgehorfam besteht daber in dem Glauben an die Rechtferti= gung durch den Cultus und die Werke: das ist der Glaube an die Bertheiligkeit, ber menichliches Thun für verdienftlich halten und darum auch die menschliche Freiheit bejahen und einräumen muß. äußere Werk geschieht unabhängig von der Gefinnung als "opus operatum"; es ist vom Standpunkt der Kirche aus begreiflich. daß fie ihre Herrschaft nicht von den Gefinnungen der Einzelnen abhängig macht und daher den Charakter der Frömmigkeit in den firchlichen Gehorsam d. h. in die Wertheiligkeit jest. Nun erhebt fich zwischen Gott und den Menschen die Sündenschuld, die nur im Wege der kirchlichen Ordnungen burch Beichte und Buge getilgt, burch firchliche Abbugungen und Strafen gefühnt werden tann, deren Zeit= dauer nach bem Mage der menfclichen Gunden fich bis in die jenieitigen Zustände erstreckt. Es giebt der kirchlichen und frommen Werke mannigfaltige, und da die Kirche den Werth derselben ent= icheidet und nach ihren Intereffen bemißt, fo fteht es bei ihr, eines für das andere zu setzen, dem äußeren Werk ein äußeres anderer Art zu substituiren, an die Stelle der Buge ein Aequivalent treten zu laffen, das ihre Zeitdauer verfürzt oder fie überhaupt erfett. Gin folches äußeres Werk anderer Art kann auch die Abgabe sein, welche die Rirche bereichert. Jest wird die Buge, die Bedingung gur Gunden-Ift einmal die Buße auf vergebung, diefe felbft für Gelb verkauft. ben Tarif bes tirchlichen Sandels gefest, fo hindert nichts, die Geldbuffe um des kirchlichen Rugens willen unter die Aequivalente auf-So entsteht der Ablaß, dem die nachträgliche dogmatifche Begrundung nicht fehlt, als eine nothwendige Folge aus dem Glauben an die Rechtfertigung durch die Werke. Da es im Schoofe ber Kirche so viele giebt, die mehr gebüßt als gefündigt haben, so darf es auch folche geben, die auf Conto der Heiligen mehr fündigen als bugen und das Deficit durch Geld deden. Schreibt man dafür den Sündern die Dehrbufe der Beiligen gut, fo fehlt felbft an ihrer Buße nichts.

Das Ablaßschstem erleuchtet auf das Grellste den ungeheuern

Widerspruch zwischen Rirche und Religion. Diese fordert als Bedingung der Sündenvergebung tiefe, das Herz zerknirschende und umwandelnde Reue, jene nimmt als Aequivalent der Reue Geld! Sier erhebt fich gegen bas kirchliche Syftem die religiofe Gegenwirkung. Mit den Thefen die Luther gegen den Ablaß an die Schloßkirche zu Wittenberg schlägt (31. October 1517), beginnt die Reformation, denn es handelt sich ichon um die Sache der Religion gegen die Rirche. War es zunächst auch nur der Migbrauch des Ablasses, den Luther in seinen Thesen angriff, — er verdammte ihn als Mittel zur Seligkeit, nicht als Erfahmittel kirchlicher und dieffeitiger Strafen — fo nöthigte ihn der Ernst seiner religiösen Motibe, unaufhaltsam weiter zu geben. Denn der Ablaß ist kein zufälliger Mißbrauch, sondern folgt aus der Werkheiligkeit, wie diese aus der Glaubenshörigkeit, die gefordert ift die unbedingte, von der Glaubensgesinnung unabhängige Autorität der Kirche. Und was den Reformator bewegt, ist die Angst um das menfchliche Seelenheil, das die römische Kirche veruntreut. Dieses Motiv treibt ihn weiter. Er verwirft bald auch die dogmatijche Begründung bes Ablaffes, ben Schat ber guten Werke, ben Glauben an die Heiligen, die Beichte der einzelnen Sünden, als ob fie zählbar wären; er muß die Werkheiligkeit im Brincive verneinen. darum den Grund erschüttern, auf dem fie ruht: das hierarchische Rirchenspstem, den papstlichen Primat, die Unfehlbarkeit der Concile; er muß damit enden, daß er der Kirche die Glaubensherrschaft be= ftreitet, darum den Glaubensgehorsam kündigt und um der Religion willen die Glaubensfreiheit erklärt. Jett ift die Reformation in ihrem Element, sie erscheint der katholischen Kirche gegenüber als die religiose That des erneuerten Christenthums, dem römischen Ratholicismus gegenüber als die nationale That des deutschen Diefen Standpunkt, den Luthers durchbrechende Schriften vom Abendmahl, von der Gefangenschaft der Kirche und von des chrift= lichen Standes Befferung (1519—20) ausführen, hat sich der ge= waltige Mann durch schwere Kämpfe errungen, denn das Joch, das er abschüttelte, war sein eigenes und lastete in der Tiefe seines Gewiffens.

Was demnach der Protestantismus verneint, ist die Rechtfertis gung durch die Werke. Reines hat eine sündentilgende Kraft, jedes, es scheine noch so heilig, kann geschehen als äußerliche, gessinnungslose Handlung, als bloßes "opus operatum" und ist als

jolches jur Seligteit nichts nube, vielmehr durch den Bahn, daß es Alle firchlichen Werte, felbft die der jum Beile gereiche, verderblich. äußerften Weltentsagung können pünktlich erfüllt werden und der Menich dabei doch innerlich bleiben, was er ift; fie find daher reli= gios werthlos. Die religiöse That liegt in der sittlichen Wiedergeburt, in der Umwandlung der Gefinnung und des herzens, die im Glauben besteht: im Glauben an die Rechtsertigung nicht durch die Kirche, fondern durch Chriftus Der positive Sat des Protestantismus heift: "nur der Glaube macht selia." Diefer Glaube ift tein Wert, welches die menfchliche Willfur machen ober verdienen fann, fondern ein Act der göttlichen Gnade, welche den Menschen ergreift und nicht von den Satungen der Rirche abhängt, die Menschenwerk find. So tehrt die Reformation gurud zu den Quellen des driftlichen Glaubens und der driftlichen Glaubenslehre, um aus diefen seinen ursprung= lichen Bedingungen das Chriftenthum felbft wiederherzuftellen; fie gründet fich ben Rirchensatungen entgegen auf die heilige Schrift als göttliche Offenbarungsurkunde, auf die apostolische Lehre, insbesondere die paulinische, die zuerst das Joch des Gesetzes und der Gefeheswerte gebrochen und die Rechtfertigung durch den Glauben verkundet hat, auf die Lehre der Kirchenväter, insbesondere die augu= ftinische, welche zuerft die menschliche Gundenschuld in ihrer gangen Größe als That und Berluft der Freiheit erleuchtet und in den Mittelpunkt der chriftlichen Glaubenslehre gestellt hat, jene unveräußerliche, der menschlichen Ratur im Innerften anhaftende Schulb, die in der Kirche verkäuflich geworden! Nicht bas Gelbopfer, sondern das Opfer des menschlichen Herzens und seiner Selbstsucht führt zur Darin bestand das Thema jener "deutschen Theologie," Seliateit. die Luther aus eben diesem Grunde nächst der Bibel und Augustin auf's höchfte icatte. Jeber foll fich felbft, fein eigenes fündhaftes Berg opfern: darin befteht das allgemeine Priefterthum des driftlichen Bolts im Gegensatz zu dem Weihepriesterthum der Kirche und dem Opferpriefterthum bes Sacraments. Daher ber Gegenfat ber Reformation gegen die Hierarchie und deren Berherrlichung im Cultus, ins= besondere im Cultus des Abendmahls; daher muß die Umbilbung der Lehre von den Sacramenten, vor allen der Abendmahlslehre, die Läuterung und Bereinfachung des Cultus ein Hauptobjectber Reformation, eine ihrer wefentlichen Aufgaben, jogar ihr Ausgangspunkt sein, wo sie am einfachsten und greifbarsten vor sich geht. Das Abendmahl ift der Gipfel des Cultus, der Cultus ift die eigentliche Heismath der Bolksreligion, daher die Cultusreform die unmittelbarfte und wirksamste Umgestaltung des religiösen Bolkslebens.

Wir haben die Grundzüge vor uns, die der chriftliche Protestantismus bejaht, in denen die großen Reformatoren Luther, 3mingli, Calvin einverftanden maren: es ift der Schriftglaube, der Baulinismus, der Augustinismus, die Läuterung des Cultus, die Umbildung der Abendmahlslehre. Innerhalb ber auguftinischen Lehre macht die Prädestination, innerhalb der Abendmahlslehre die Frage nach der realen Gegenwart Chrifti die trennende Differenz. Die Lehre von der göttlichen Pradestination und Gnadenwahl in ihrer gangen Barte und Folgerichtigkeit, die felbst Augustin nicht gewagt hatte, begründet Calvin, die Abendmahlslehre in der symbolischen, jeder Art der Transsubstantiation, der magischen wie mystischen, völlig entgegengesetten Fassung bringt 3mingli zur Geltung. der Kämpfe, welche die Bereinigung gegen den gemeinsamen Feind dringend geboten, hat das Zeitalter der Reformation jene Differenzen nicht auszugleichen und die Spaltung bes Protestantismus in bas lutherische und reformirte Bekenntnig nicht zu hindern vermocht.

Die Renaissance geht der Reformation voraus und mit ihr zu= jammen. Die Erneuerung der Alterthumswiffenschaft, der Philologie, der griechischen und hebräischen Sprachstudien führte nothwendig zu neuen und helleren Unfichten über den Ursprung bes Chriftenthums, zu einem neuen und befferen Berftandniß der biblischen Urfunden und damit zu Ginfichten, beren die kirchliche Reformation auf dem Wege ihrer Geschichts= und Schriftforschung bedurfte. Sie verbankt ihre wiffenschaftliche Ausruftung der Renaiffance. Als die deutsche Reformation im Aufgange und die beutsche Renaiffance, die von Italien herkam, gleichzeitig in voller Blüthe stand, gab es einen Moment, wo fich beide gegenseitig ergriffen, im vollen Bewußtsein ihres gemeinjamen Ursprungs und ihrer gemeinsamen nationalen Erhebung. Das Gefühl des neuen Zeitalters durchdrang allgewaltig die Geifter. Dit der Wiedergeburt des Alterthums wollte die des Chriftenthums, mit beiden die Wiedergeburt des deutschen Bolkes und Reiches Sand in Hand gehen; die wissenschaftliche und religiose Reformation wollte auch eine nationale und politische fein. Diese Jdee fand in Ulrich von Hutten ihren Träger und in seinen letten Schriften (1519-23) ihren mächtigen Ausdruck. Aber die politische Reform mußte scheitern

ba burch die religiöse bas beutsche Reich tiefer als je gespalten murbe. Auch die Wege der Renaissance und Reformation tamen in Wider= Mit der Aristokratie der Geister, die im ruhigen Genuß der hohen Bilbung des Alterthums leben und leuchten wollten, vertrug fich nicht ber revolutionare Sturm der Bolter, den die Reformation entfesselt hatte; mit den wiederaufgelebten Ideen der alten Bhilosophie. welche die menschliche Geiftesfreiheit bejahen, vertrug fich nicht der erneuerte Auguftinismus der lutherischen Lehre von der völligen Un= freiheit bes Menichen: biefer Gegensat zwischen Renaissance nud Reformation verkörpert sich mit typischer Bollendung in dem Streit awischen Erasmus und Luther. Indessen war die Macht des Reitalters mit bem religiöfen Gedanten und führte auch die Geifter der Renaiffance in seinen Dienft. Bon dieser Seite tam 3wingli mit seiner einfachen und natürlichen Auffassung des Abendmahls, die Luther mit bem caratteriftischen Worte verwarf: "wir haben einen anderen Geift als ihr!" Aber auch unter den deutschen Reformatoren gab es einen, ber beide Richtungen vereinigte: Melanchthon, der fei= nen Bilbungsgang burch bie Renaiffance genommen und in den Dienst der deuschen Reformation trat, ein Mann aus Reuchlins Verwandtschaft und Schule, Luthers Amtsgenoffe, nächster Freund und Gehülfe. In ihm war die religiöse und liberale Gesinnung der Renaissance verkör= pert, welche Gegenfätze zu ertragen vermochte, die Luther nicht ertrug, und zu gewiffen Ausgleichungen zwischen Ratholicismus und Proteftantismus, zwischen ber lutherischen und reformirten Richtung ge-Dieses vermittelnde und friedliche Element stieß bas neiat war. Lutherthum von sich. Nachdem es erst in der Augsburgischen Consession (1530) sich dogmatisch fixirt, dann nach dem Religionsfrieden von Augsburg (1555) immer enger und starrer ausgebildet, zulet in ber Concordienformel (1577) jede Gintracht mit den Reformirten ausgeschloffen und die Geltung Melanchthons vertilgt hatte, zerfiel auch der deutsche Protestantismus in das lutherische und deutsch-reformirte Bekenntniß, und jene kirchenpolitische Spaltung Deutschlands, die bem dreißigjährigen Kriege entgegenging, war vollendet.

Die Reformation hat die politische Zerklüftung Deutschlands nicht verschuldet, wohl aber vermehrt und gefördert. Diese Schuld war eine so nothwendige und unvermeidliche Folge, daß sie vorwursöfrei ist. Ohne das zerklüftete und decentralisirte römische Reich deutscher Nation wäre die Resormation so wenig möglich gewesen, als die

alvin (1541—1564). Im Laufe des sechszehnter rbreitete sich von hier aus die Reformation über 1 eine weltgeschichtliche Wacht. Die standinavisch zestalteten sich nach lutherischem Vorbilde (152 und die Riederlande nach resormirtem (calvinist Knox (1556—73), diese errangen sich die religireiheit im Kampf gegen Spanien (1566—1609), in die Stelle der römischen Kirche die bischösliche istirche (1534—71); in Italien gährte die Resorien Erscheinungen, in Spanien wurde die Gährung ch erzeugte sie die religiösen Vürgerkriege.

#### 2. Die Gegenreformation und ber Jesuitismus.

bie Reformation ist in dem abendländischen Christi zwischen Katholicismus und Protestantismus erincipien gegründet, die jede Bermittlung ausschantismus verneint das kirchliche Autoritätsprincis die religiöse Gesinnung und Neberzeugung der kirch ihre Nebereinstimmung Gemeinden bilden, abe gte Unterwerfung zulassen, auf der allein die Mackt. Daher die Einigkeit des Protestantismus in ne seine Spaltung in positiver, welche letztere der e gegenüber als Ohnmacht erscheint. Es lag de

Aber mit der blogen Berdammung war dem katholischen Princip nicht genug geschehen, die Geltung des letteren forderte die Bernich= tung des Proteftantismus, die Rückeroberung der abgefallenen Bölker. die Wiederherftellung der mittelalterlichen Weltfirche. diefer Aufgabe bedurfte es einer neuen Ausruftung und Organisirung kirchlicher Kräfte, die in erster Reihe den Rampf mit ber Reformation und ihrem Zeitalter übernehmen follten, es bedurfte eines neuen, nur biefem 3wecke gewidmeten firchlichen Orbens, ben der Spanier Janag von Lopola (1491—1556) in der "Gefellschaft" oder, wie der charakteristische und kriegslustige Ausdruck hieß. "Compagnie Jefu" gründete (1534), und der die erfte papftliche Wenn man die religiöfen Zwecke ber Bestätigung 1540 erhielt. römischen Kirche ihren politischen b. h. der Erhaltung und Bermehrung ihrer Weltmacht völlig gleichsett, fo ift ber Jefuitismus mit dem römischen Katholicismus identisch und der Trager des ultramontanen Syftems. Zwei Richtungen, ihrer Unlage nach fo grundverschieden, daß man fie in der Borftellung nie combiniren murbe. vereinigen fich in dem Ordensgeift der Jefuiten: die opfermilliafte Schwärmerei für ein Ideal ber Bergangenheit, die Wiederherftellung ber mittelalterlichen Rirche nach bem Zeitalter ber Renaiffance und Reformation, und die raffinirtefte, mit allen Fragen ber Gegenwart, mit jeder Beranderung der Zeitlage vertrautefte Politit, fundig aller Mittel, welche die Macht forbern, geschickt und entschloffen in ihrer Anwendung, fuftematifch in ihrer Berknüpfung! Wer wurde glauben. bak die Schwärmerei eines Don Quigote und die Politik eines Machiavelli jemals in der Richtung auf daffelbe Ziel fich vereini= gen könnten? Sie find vereinigt im Orden der Jesuiten. Der Geist des kirchenfeindlichen Machiavelli ist nirgends mächtiger, wirksamer furchtbarer aufgetreten als hier, wo es sich allein um das Interesse und die Macht der Rirche handelt. Jefuitismus ift firchlicher Und es hat vielleicht nie einen Menschen ge-Machiavellismus. gegeben, der dem Don Quirote fo ähnlich war, als fein Landsmann Janaz von Lopola, der Stifter der Jesuiten, der sich zuerst von den Ritterromanen zu den Heiligenlegenden, von Amadis zu Franziskus bekehrte und dann vor dem Marienbilde auf dem Montferrat seine nächtliche Waffenwache hielt, wie der Junker von La Mancha in jener Dorffchante, bie er für ein Ritterfclog anfah. Ohne ben Grundaug einer von den Beiligenbildern des Mittelalters hingeriffenen Schmarmerei wäre die Idee des Jesuitenordens nie entstanden. Bevor Ignaz von Lopola ein Soldat Jesu wurde, hatte er sich gelobt, ein Ritter der Maria zu werden; es war in demselben Jahre, wo Luther auf dem Reichstag in Worms erschien. Gleichzeitig mit dem Protestantismus entwickelt sich die neue Ordensidee und gewinnt diesem, als dem zu bekämpfenden Feinde, gegenüber die seste und organisirte Form der Compagnie Jesu.

Die Kirche ift in Gefahr, aus der fie nur durch die unbedingte Geltung der kirchlichen Centralgewalt, die beständige papstliche Dictatur gerettet und in ihrer alten Macht wiederhergestellt werden tann. Daber ift die unbedingte und blinde Unterwerfung unter ben Willen des Papstes, diese besondere Art des Gehorsams, die der militärischen Subordination gleichkommt, das eigentliche Ordensgelübde der Jefuiten, das in Berbindung mit den drei üblichen Gelübden der Reufcheit, Armuth und Obedienz den specifischen Charatter dieser neuen Monche ausmacht. Die Welt, die sie bekämpfen und besiegen follen, ift nicht durch die Flucht in's Rlofter zu überwinden. sondern nur durch das einflugreichste, an allen menschlichen Intereffen betheiligte Leben mitten im Getriebe ber Belt. In dem Orden der Jefuiten find zwei Lebensrichtungen vereinigt, die fonft ftets geidieben waren: der Mond und der Weltmann, jener in der ftarrften, diefer in der geschmeidigften Form; diefe Bereinigung, die in der Gefchichte ber Monchsorben eine gang neue Stufe bezeichnet, gilt bem ausschließenden Dienst der romisch=monarchischen Rirche, die gegen die Ungläubigen, vor allen gegen die Protestanten, die Jünger Lopolas aussendet mit der Beifung: "gehet bin in alle Belt!" bie judendriftliche Legende dem verhaften Apostel, der das Chriften= thum unter die Beiben trug, ihren Betrus auf Schritt und Tritt nachfolgen ließ, um bas Wert beffelben zu gerftoren, fo find jest biefe neuen Betriner wirklich berufen, die verhaßte Reformation, diefen neuen Paulinismus, überall zu verfolgen und zu unterminiren. Ihre weltmannische Thatigteit im Dienst firchenpolitischer Zwede ift wichtiger als die zeit= und traftraubenden Exercitien der gewöhnlichen Monche, baber die Jesuiten nicht an die ascetische und ceremonielle Erfüllung folder Pflichten gebunden find, die das unbeschäftigte Mondeleben reguliren.

Dem unbedingten, jedes papftlichen Winks gewärtigen Gehorfam, ber ben befonderen Orbenszweck und das Gelübbe ber eigentlichen

Brofessen (professi quatuor votorum) ausmacht, entspricht in der inneren Berfassung des Ordens die strengste Subordination und Abstufung, die von den Novizen zu den Scholastikern, zu den welt= lichen und geiftlichen Coadjutoren, zu ben Professen ber drei Gelübbe, zu benen des vierten, welche letteren die eigentlichen Miffionare find. emporfteigt und ihre Spite in dem General findet, der die in Collegien, Provinzen und Canbergebiete eingetheilte Ordenswelt regiert. Ein 3wed bewegt alle Glieber und erzeugt jenen gleichformigen und geichulten Orbensthpus; ber in ber außeren Erscheinung und Haltung, in dem Spiel der Gebehrden und Mienen den Ausdruck gemeffener, kluger Zurückaltung und gewinnender Selbstbeherrschung zeigt. Die Wege, die der Orden zu gehen hatte, geboten die Schlan= genklugheit, welche in diesem Fall fich nicht mit der Taubeneinfalt verbinden liek. Die Bekehrung heidnischer Bolker, welche ichon die erften Jefuiten in Indien, China und Brafilien unternahmen, bildete den auswärtigen Theil ihrer Miffion; die Aufgabe der inneren war die Beherrschung der driftlichen Bölker. Die Wege zu diesem Biel haben die Jefuiten durch die drei erfolgreichsten Mittel, den Cultus, die Erziehung und die Lentung ber Staaten, gesucht und zu finden gewußt. Da der impofante, prachtvolle, finnliche Cultus der polksthumlichfte ift, so haben fie alles gethan, den Cultus in diefer Beise zu vermehren und zu bereichern. Auch ihre Kunft trägt ganz den Charakter reicher, überladener, geschmackloser Pracht, wie sie dem Bolte gefällt. Es lag in ihrem Intereffe, bas Cultusbogma ju begünstigen, den Mariencultus zu steigern und in der Lehre von der unbeflecten Empfängniß mit den Franzistanern gemeinsame Sache War doch das Marienritterthum das erste Ideal ihres zu machen. Daß die Lehre von der unwidersprechlichen Autorität Stifters! ober Unfehlbarkeit des Papftes als ein formliches Ordensdogma gepflegt wurde, folgte unmittelbar aus den Brincipien der Jefuiten. Sie haben ihr pabagogisches Spftem auf die kirchlichen Zwecke angelegt und berechnet, für die Bildung des Bolts, der Beltleute, der Gelehrten, der Theologen und Geiftlichen eingerichtet und den Beburfnissen der Zeit dergestalt anzupassen gewußt, daß ihre Schulen selbst bei Gegnern für Mufteranstalten der Erziehung galten. Durch die Macht über das Bolt gewinnen fie die über ben Staat. die Staatsgewalt gründet sich auf das Bolk, wie die Kirchengewalt auf Gott; die firchliche Monarchie (Papstthum) ist ein Ausfluß göttlicher Machtvollkommenheit und darum unerschütterlich, wogegen die weltliche (Fürftenthum) fich auf die Boltsfouveranetat grundet und darum nur fo lange zu Recht befteht, als fie dem Bolkswohl bient, welches lettere unabtrennbar ift von dem firchlichen Beil. Da die Kirche zur Zeit den Staat nicht direct beherrschen tann, so muß fie ihn indirect beherrschen durch das Bolt, das in kirchlichen Dingen absolut abhängig und in politischen machtvollkommen ift. werben die Jesuiten die ersten Berkundiger der Bolkssouveranetat, kraft deren die Kürsten entthront werden können und, wenn sie durch Abfall von der Kirche ober dem Gehorfam gegen diefelbe das Wohl bes Bolts veruntreuen, entthront werden muffen. Gin folder Abfall oder Ungehorfam macht den Fürsten zum Tyrannen; dieselben Jefuiten, die an katholischen und kirchlich correcten Sofen die aristokratifchen Prinzenerzieher und Beichtväter find, erscheinen abgefallenen oder kirchlich verdächtigen Fürsten gegenüber als Revolutionäre, die den "Tyrannenmord" lehren, verherrlichen, ausüben laffen. So preift ber Jefuit Mariana in feinem Werk über bas Königthum (1598) den Mörder Seinrichs III. Wenn der Fürst von der Kirche abfällt d. h. Thrann wird, so hat das Bolk nicht blos das Recht, sondern die Pflicht, von seinem Fürsten abzufallen.

Es ift nicht genug, daß die Jesuiten burch die Macht ihres Gin= fluffes auf Cultus, Erziehung und Staat den Protestantismus bebrangen, fie muffen ihren Sebel noch tiefer einsegen und die religiöse Grundanschauung der gesammten Reformation zu entwurzeln suchen. Die Lehre von der Rechtfertigung burch Glaube und Enade gründet sich auf bas Gewicht ber menschlichen Sündenschuld, auf jene auguftinische Lehre von der Erbfünde, die den Menschen unfrei und zum Knecht seiner Selbstsucht gemacht hat. Diesen Cardinalpunkt des protestantischen Glaubens fortzuschaffen und im menschlichen Bewußt= sein völlig zu verdunkeln, ist das eigentliche Ziel der jesuitischen Moral, die nur dann richtig erkannt wird, wenn man fie in dieser Richtung entstehen sieht und verfolgt. Je ernfter ber Proteftantis= mus das Gewicht ber Sunde nimmt und als den Grund der Gewiffensangst empfindet - hier war die Quelle, woraus die Reformation entsprang - um fo weniger Aufhebens machen die Refuiten von der Sache. Die protestantische Glauben3= und Gnadenlehre ift in ihren Augen viel garm um Nichts! Man hat bie Sunde bei weitem zu mystisch und tragisch aufgefaßt; wird sie einsach und ver-

standig betrachtet, so hat ce mit derfelben so viel nicht auf sich, fie besteht nicht in einer mystischen Gattungsschuld, die einmal für immer alles verdorben hat, sondern in einzelnen Sandlungen, deren jede nach ihren Umftanben und Abfichten erwogen und beurtheilt fein So wird die Sunde cafuiftisch genommen und ihr Gewicht schon badurch außerordentlich verkleinert. Die compacte Masse ber Schuld, die den Menschen zu Boden drückt, wird gleichsam pulverisirt und zerrieben. Die Jesuiten sind in der Sittenlehre die ausgemach= teften Individualisten. Ihr ganges Moralfystem geht barauf aus. bie Sunde klein zu triegen, indem fie den Sundenfall auflöfen in einzelne Falle: daber ihre Cafuiftit, die überall Collifionen zu finden und die Gewiffensscrupel in Gewiffensprobleme zu verwandeln weiß. deren Lösung erft entscheibet, ob der Mensch gefündigt hat oder nicht. Wenn das Gewissen anfängt zu grübeln, so hort es auf zu richten. Diefes Richteramt zu entkräften, tritt der Scharffinn der casuistischen Moral, womit die Jesuiten Staat machen, in's Mittel. einzelnen Sandlung muß bor allem die Absicht geprüft werden. Wer wird eine Abficht verwerfen, die durch einen guten 3weck ober bie Meinung einer bewährten Autorität motivirt war ober sein konnte? Wenn die Beweggründe einer Handlung auf folche Art sich probabel machen und in Entschuldigungs= ober Billigungsgründe verwandeln laffen, so ist ein auter Theil ber Rechtfertigung geschehen: daher die Bedeutung des Probabilismus in der Jesuitenmoral. Der Probabilismus ift die Runft, aus dem Gewiffen eine Bahricheinlichkeits= rechnung zu machen und zwar eine folche, welche die Wahrscheinlich= teit der fündhaften Motive vermindert. Nun ist jede Absicht ihrem Befen nach innerlich, es muß baber wohl unterschieden werden zwischen bem ausgesprochenen und mahren Borfat, von welchem letteren allein die Sündhaftigkeit der Sandlung abhängt. In Folge geheimen Borbehalts (ber fogenannten Refervation ober Reftriction) kann eine Handlung zwar dem gegebenen Wort widerstreiten, aber der wahren Absicht conform und dadurch gerechtfertigt sein. Die Reservation ist bie Runft, die bofen Motive von der Handlung oder, richtiger gefagt, von dem Urtheil über diefelbe auszuschließen. Je größer die Sünde ift, um so unwahrscheinlicher ift die Annahme, daß die volle Klar= heit der Erkenntniß und der Absicht des Sündigens in der Handlung gegenwärtig war; daber wird, je größer die Sünde, um so geringer ihre Wahrscheinlichkeit, so daß am Ende die Todsünden die unwahrscheinlichsten find und so gut als unmöglich. Auf diese Art bringt ber Mensch seine Absichten völlig unter seine Willtür, er kann dieselben durch Probabilitätsgründe und Reservationen ganz nach seiner Bequemlichkeit lenken oder lenken lassen; es ist ebenso leicht, mit Hülfe einer solchen Moral die Sünden los zu werden, als es ihr gegenüber schwierig erscheint, überhaupt noch zu sündigen. Die Freisheit nicht zu sündigen, die nach Augustin und den Resormatoren der Mensch von sich aus völlig verloren hat, giebt ihm die Jesuitenmoral in vollstem Maße zurück und treibt den kirchlichen Pelagianismus in der Lehre von der natürlichen Freiheit des Menschen auf die Spize.

Ueber den sittlichen Werth der menschlichen Handlungen ent= icheidet bemgemäß nicht, wie es ben Anschein hat, Die wirkliche Gefinnung und Absicht, sondern das Urtheil über diese; aber das fitt= liche Richteramt ift nur bei der Kirche, und die ganze Jefuitenmoral gilt und will gelten als ein antireformatorisches Wertzeug und Machtmittel in beren Sand. Die Reformatoren haben bem Sünder die Rirche mit ihrer Wertheiligkeit unheimlich und unerträglich gemacht, der Jesuitismus macht fie ihm so heimlich und bequem, wie nie zuvor. Nachdem die Sünden in verzeihliche Schwächen verwandelt worden, bleibt die Berzeihung selbst übrig, die durch die Kirche allein nach Erfüllung der facramentalen Bflichten ertheilt werden tann, fonft bleibt die Sunde unverziehen und verdammt. Je häufiger gefündigt wird, um fo häufiger muß gebeichtet werden, und es versteht fich von felbit, daß es im jesuitischen Beichtstuhl mit der Absolution von der Sunde ebenso leicht genommen wird, als mit diefer felbft. Die Vergebung ift bedingt blos durch den tirchlichen Gehorfam, durch bie genaue Erfüllung ber tirchlichen Pflichten, burch bie tirchliche Correctheit, in welcher allein die Frommigkeit befteht. Ber die Rirche aur Mutter hat, nur der hat Gott gum Bater. Es macht dem lieben Gott ganz besondere Freude, den guten Kindern zu verzeihen, die der Mutter zu Gefallen leben und sich die Zufriedenheit ihrer Erzieher (der Bäter Jesu) erwerben. So einfach und natürlich ift die göttliche Gnade, aus der die Reformatoren eine so nebulose Lehre gemacht haben! Erst jekt, nachdem der Brobabilitätsmoral diese unendliche Erleichterung ber Sündenfculd und Sündenvergebung gelungen ift, läßt fich, wie der Jefuit Escobar fagte, verstehen, was jene Borte Jefu bedeuten: "mein Joch ist sanft und meine Last ist leicht!"

Die Menschen find immer geneigt, ihre Sunden leicht zu nehmen b au entschuldigen, barum ift die Sittenlehre der Jefuiten nach n Sinne ber Welt, fie ift die Rechtfertigung des Menfchen, wie er at und fteht, die Selbstbeschönigung des natürlichen Menschen, in inft und Spftem verwandelt, eine nach dem Gefchmade der Welt= ft eingerichtete Moral, dem Geifte der Renaiffance und Auftlärung enbar verwandter, als die myftische Lehre Luthers und die duftere ilvind. Die Sittenlehre ber Jesuiten fteht zu der gewohnten Sandnasweise der Menschen in demfelben Berhaltniß, als die Staatsre Machiavellis zu der Praxis der Politik. Statt fich über beide gendhaft zu entsetzen, sollten fich die Weltleute vielmehr wundern, B fie diefe Profa zeitlebens gesprochen haben. "Gut icheinen ift ffer als gut sein", fagte Machiavelli, weil er wußte, wie wenig xtliche Bergensgute in politischen Dingen ausrichtet. Ebenso muß r Jefuitenmoral heilig scheinen für beffer gelten als heilig sein, nn die Beiligung tann nur aus einer Willensumwandlung und tem Zwiefpalte in uns felbft hervorgehen, der ben Autoritats= auben immer beunruhigt und ben tirchlichen Gehorfam gefährbet. ort gilt die Macht des Staates, hier die der Kirche als der alleige Zweck, bem fich die Sittenlehre als Mittel zu fügen und anpaffen hat. Daß die Jesuiten diese Unpaffung in der geschmei= gften Form ju Stande gebracht und ben Denichen gezeigt haben, e fie fundhaft bleiben und tirchlich fein tonnen: darin befteht jum öften Theil die Bewalt, die fie auf die Gefellichaft eines fitten= en Zeitalters, insbefondere auf die Sofe geubt haben, an deren pike Ludwig XIV. ftand, ber es in vollstem Make au würdigen ifte, fündigen ju konnen, ohne ber Frommigkeit Abbruch ju thun.

### 3. Der Janfenismus.

Jener Gegensatz gegen die Reformation, den die Jesuiten verspern, trisst zugleich den Augustinismus und in ihm eine Grundsze der Latholischen Kirche. Es entsteht die Frage, ob die Kirche sie Grundlage wirklich zerstören und von sich abthun oder nicht Umehr bewahren, wiederherstellen und auf derselben sich erneuen I? Der Absall von der Kirche ist die Gesahr, welche dem Kathosismus der protestantische Glaube bereitet; der Absall der Kirche m Augustinismus ist die Gesahr, die mit dem Orden der Jesten entstanden. Beibe Uebel sollen durch einen erneuerten Augustin

Pariellor ver Egeologie in Löwen, dellen großes ? in demfelben Jahre erscheint, in dem die Jesuiten it ihres Ordens feiern (1640). Gefühl, daß die tatholische Rirche einer religiösen terung bedarf, hat vor der Reformation bestande Iben burch das tridentinische Concil und den Re böllig erstickt worden; es hat in einzelnen Kreise namentlich in Frankreich den Geift beschaulicher 1 x Frommigleit, den Ernft der Bufe, die religiöse u: : Erfüllung der tirdlichen Beilsordnung und Cultu i geweckt und bafür geforgt, daß der Ratholicien in den Jesuitismus aufging. Dieser Richtung Lehre von der fündhaften Menschennatur und Nar des Augustinismus. Die Empfänglichkeit bafür hat imen ländlichen Frauenklofter, Bort ropal bes C eformirenden Leitung einer strengen und frommen Irnauld (feit 1607) vorbereitet, in dem neuen au ? Kilialkloster, Bott ropal de Baris (1625), fort bem Ginfluffe eines Mannes, ber Janfens nächfte daenosse war (Du Berger, Abt von St. Cpran). d htung angenommen. In bem Afple bes ländlichen in gleicher religiöfer Lebensrichtung und anach Reibe bedeutender Männer zusammen, darunter

ind theologische Groken, welche his Markaiti-

Sate Jansens als teherisch verbammt, von benen man nicht anertennt, daß es jansenistische Säte sind; nachdem eine zweite Bulle (1654) auch diesen Punkt sestgestellt hat, bestreitet Arnauld dem Papst zwar nicht das Recht, über Glaubenssäte zu richten, wohl aber die Macht, ungeschene Thatsachen für geschene zu erklären (1655). Ob gewisse Säte häretisch seien, möge der Papst aburtheilen; ob diese Säte im Werke Jansens stehen, sei eine Frage, welche Thatsachen betrisst (question du fait) und durch keinen Machtspruch, sondern historisch zu entscheiden sei. Eine solche Beschränkung der päpstlichen Autorität ist die Verneinung ihrer Unsehlbarkeit, die das Ordensdogma der Jesuiten ausmacht. Die Doctoren der Sorbonne verdammten Arnauld mit einer Mehrzahl von Stimmen, die zum dritten Theil aus Mönschen bestand. "Die Gegner", sagte Pascal, "haben mehr Mönche als Gründe"!

Schon gehn Jahre früher, bevor die erfte Bulle die Sate Janfens traf, hatte Arnauld den Kampf gegen den Jesuitismus aufge= nommen, auf deffen Seite der Ronig und die Sofbifcofe ftanden. Bir tennen ben Zusammenhang zwischen ber casuiftischen Moral ber Jesuiten und ihrer hinweisung auf die kirchlichen Observanzen, die baufige Nebung ber Beichte und Communion, wobei von der Innerlichteit der Reue und bem Ernfte ber Bufe vollig abgefehen murbe. In feiner Schrift "bon der häufigen Communion" zeigt Arnauld die taube Frucht der Jefuitenmoral, in einer zweiten greift er "die theologische Sittenlehre ber Jesuiten" felbst an (1643). Diesem Orden ju Liebe ift die papftliche Unfehlbarteit gegen die hiftorische Wahrheit zur Berurtheilung des Janfenismus eingefett und das papftliche Anseben, sei es durch eigenen grrthum ober burch Betrug, jur Sanction der Unwahrheit gemißbraucht und herabgewürdigt worden. ift an ber Zeit, ben Jefuitismus in feinem gangen Getriebe bis in feine innerften Beweggrunde hinein ju erleuchten und aller Welt als ein Syftem ber Falfdung ju enthullen, welches ben thum jur Wahrheit und die Gunde jur Gerechtigkeit macht. geschieht in einer Reihe von Briefen, die Arnaulds Angriffen gegen die papftliche Unfehlbarkeit folgen und unter bem Ramen "Louis Montalte" an einen Freund in der Provinz gerichtet find: Pascals Provinzialbriefe (Lettres provinciales, 1656-57), unter ben wenigen Meisterwerten der polemischen Literatur eines ber größten und erfolgreichsten burch bie Bebeutung der Sache, die Be walt der Beweise und die Vollkommenheit der Darftellung, die alle fiegreichen Mittel der Sprache, auch die gundende Rraft des Wikes, ins Feld führte. Bascal ift unter den Männern von Bort royal der gei= ftesmächtigfte und glaubensmuthigfte gewesen, er hat das Wesen bes Refuitismus, wie keiner vor und nach ibm, entschleiert und die papftliche Unfehlbarkeit ohne die Reservationen, die er an den Jansenisten zweidentig und felbst jesuitisch fand, verneint. Es ist unmöglich. burch einen firchlichen Machtspruch die Ratur der Dinge zu andern; die Decrete gegen Galilei beweisen fo wenig, daß die Erde ruht, als die Decrete gegen die Antipoden bewiesen haben, daß es keine giebt. Wenn die Papfte überhaupt irren, find fie auch in Glaubensfragen nicht unfehlbar. Mit diefer offenen und ausgesprochenen Unficht steht Bascal auf dem Wege, der aus dem Ratholicismus hin= überführt in den Protestantismus; er hatte die Salbheit erkannt, in welcher der Nanfenismus ftecken blieb und erschlaffte, da er die römische Kirchengewalt nicht mehr anzuerkennen vermochte und boch nicht zu verwerfen wagte. Un dieser Unentschiedenheit ift er au Grunde gegangen. Das alte Port royal wurde zerstört, die Bulle Unigenitus (1713), von den Jefuiten herbeigeführt, verurtheilte Quesnel's neues Testament, unbekümmert, ob auch augustinische und biblifche Sage mit unter das Anathem fielen, und machte im Bunde mit ber Staatsgewalt bem frangofischen Jansenismus ein Ende (1730).

Katholicismus und Protestantismus sind weltgeschichtliche Gesgensätze, die innerhalb des Christenthums die Principien des religiösen Lebens umfassen und erschöpfen, darum keine Vermischung, keinen Compromiß, kein Dasein des einen im andern, auch keine Zwischenformen gestatten. Was sich zwischen beide stellt, ist immer nur die Abart eines von beiden und für sich genommen eine ohnsmächtige Zwitterbildung. Autoritätsglauben und Glaubenssreiheit (ich nehme die letztere nicht als leere Phrase, sondern als die Forderung, die Luther erhob) stehen in einem religiösen Principienkamps, der die Reformation zum Absall und die Kirche zu den tridentinischen Beschlüssen geführt hat. Daß der Protestantismus im Katholicismus nicht fortsommen, daß keine ihm verwandte Gesinnung in der Kirche und unter dem Autoritätsglauben leben kann, hat der Jansenismus an sich ersahren und der Welt noch einmal nachträglich bewiesen. Der französische Jansenismus des siedzehnten Jahrhunderts kann

gleichsam zur Probe dienen, daß die deutsche Reformation des sechszehnten, als sie den Absall erklärte, richtig gerechnet hatte.

Katholicismus und Protestantismus sind in der driftlichen Welt zugleich die religiösen Entwicklungs= und Erziehungsstufen der Böller; jener ist noch lange nicht ausgelebt, dieser noch lange nicht zu seiner vollen Entwicklung gediehen.

### Siebentes Capitel.

## Der Entwicklungsgang der nenen Philosophie.

Die religiöse Reformation ift eine durchgangige Befreiung und Erneuerung des geiftigen Lebens von unbegrenzter Tragweite. Schon badurch, bag bie firchliche Gebundenheit des Gewiffens gelöft, ber Glaubensgehorsam und die Werkheiligkeit verworfen wird, treten alle iene Gewichte außer Wirksamkeit und Kraft, die im Interesse des menichlichen Seils die menichliche Arbeit unterdrückt und verkummert haben. Wenn die Erfüllung tirchlicher Werte die Seligfeit nicht forbert. fo kann ihre Unterlaffung fie auch nicht hindern; wenn die Askeje, der Colibat, die freiwillige Armuth, der unbedingte Gehorfam, die Abwendung von dem bürgerlichen und politischen Leben die religiöse Bollkommenheit nicht machen, wie diese überhaupt sich nicht machen läßt, so tann auch die natürliche und harmlofe Lebensfreude, die Gründung der She und Familie, die Erfüllung der bürgerlichen Bflichten und Aufgaben, die Theilnahme am Staat und an den Geschäften der Welt das religiose Beil nicht beeinträchtigen oder gefährden. Bielmehr foll die-Ueberwindung der Welt durch die Löfung ihrer Aufgaben, durch die hingebende und aufopferungsvolle Arbeit zur menschlichen Läuterung beitragen und baburch dem Beilswege bienen. Die Arbeit bes Menichen im Dienfte ber Weltcultur fteht nicht im Wiberftreit mit feiner Arbeit an sich selbst, an der eigenen Läuterung und sittlichen Reife, und da der Brotestantismus biefe lettere fordern muß, so darf er jene nicht hindern, er muß fie freigeben und aus dem Standpunkt feiner geschichtlichen Erziehungsaufgabe fogar forbern. So übt die Religion keinen Zwang mehr auf die weltliche Arbeit und Laufbahn bes Menfchen, fie macht ihn ber Welt gegenüber innerlich frei und berechtigt ihn, felbst seine Aufgaben zu suchen und zu lösen. Hier

igenicaft und Erkenntnig. Die Philosophie eten. welche die Reformation gebrochen und eröf em Buge ber letteren. Wie biefe bas Chriftent runglichen Quellen, Gott, dem Menfchen und be istellen sucht, fo will jene bie Erkenntnig ebenf rünglichen Bedingungen, ben natürlichen Que n Bernunft wiedererneuern, unabhangig von aller Bergangenheit, von allen Bedingungen, Die nich in bem menfclichen Erkenntnigvermögen liegen. bfterneuerung befteht hier die reformatorische Tha Aufgabe mit vollem Bewußtsein gefaßt, diese Selb , die neue Erkenntnif in diesem Geifte versucht n ber neuen Bhilosophie ins Leben getreten. Ihr & bem erften Drittel bes fiebzehnten Jahunderts Bon ben Anfängen ihrei bis auf unsere Tage. g bis zur Bollendung ihrer letten geschichtlich be me find etwa zwei Jahrhunderte verfloffen, in der ihrer Entwicklung hauptfächlich England, Frankre und Deutschland mar. Es find die Länder, we am gewaltigsten erschüttert hat, fie hat ihre Frankreich erlitten, in Deutschland bestanden, in C eberlanden fiegreich vollendet. Bei diejen, von der 8 ergriffenen theils beherrschten Boltern ift die F

Riyafaukia Ela ift fait kam /Emba ban

bemnach in ber Art ihrer Grundlegung ben Charatter bes Dogma= Da fie die Erkenntniß voraussett, so muß fie die Natur ber Dinge, unabhängig bon ben Bedingungen ber Erkennbarkeit, ju ihrem Object und die Erklärung aller Erscheinungen, auch der gei= ftigen, aus dem Wesen der Natur zu ihrer Aufgabe machen: fie hat daher in ihrer Grundrichtung ben Charafter bes Naturalismus. Run foll das mahre Erkenntniftvermogen nur eines fein, wie die wahre Ertenntniß ber Dinge. Aber die menschliche Bernunft bietet zwei Bermögen, durch welche die Dinge vorgestellt werben: die Sinn= lichteit und den Verftand, die Rraft der Wahrnehmung und die des Dentens. Daber entsteht gleich in ben Anfangen ber neuen Philosophie ein Streit entgegengesetter Erkenntnifrichtungen, ben bie gemein= jame Aufgabe und Boraussetzung nicht hindert, vielmehr hervorruft. Bon ber einen Seite wird die Erkenntnig ber Dinge burch die finnliche Wahrnehmung, von der andern die durch den Verstand oder das klare und deutliche Denken für die allein mahre erklärt: dort gilt die Erfah= rung (Empirie), hier der Berftand (Ratio) für das einzige Mittel jur Löfung ber philosophischen Aufgabe, daber muß diefe Löfung in den entgegengesetzten Richtungen des Empirismus und Ratio'= nalismus gesucht werden. Die nominalistische Erkenntnißlehre hat den Empirismus vorbereitet; dieser, sobald er in voller Unabhängig= teit auftritt, erscheint als der Anfang der Epoche und macht, daß ihm der Rationalismus entgegentritt. Es ift einleuchtend, mit wel= Die Dinge follen erkannt werben, wie fie find, unabhängig von der Art, wie wir fie wahrnehmen, wie fie in unseren Sinnen erscheinen; die wahre Natur der Dinge kann daher nicht finnlich mahrgenommen, sondern nur denkend erkannt werden. ift der Punkt, aus dem jene große Controverse hervorgeht, welche die neue Philosophie in ihrem erften Entwicklungsgange beherricht und jede ihrer Stufen durch eine Antithese bezeichnet.

Die Erfahrungsphilosophie wird durch den Engländer Francis Bacon (1561—1626) begründet und in dem Zeitraum von 1605—1623 ausgebildet; fie entwickelt sich in England durch Hobbes und Locke, den Begründer des Sensualismus (1690), und verzweigt sich von hier aus in die englisch-französische Ausklärung, die dis zum Materialismus fortschreitet (1690—1770) und in die folgerichtige Ausbildung der sensualissischen Lehre, die durch die englischen Philosophen Berkeley und Hume fortgebildet und vollendet wird (1710—1740).

Diese Richtung der neuen Philosophie, die in Bacon ihren Stammvater erkennt, habe ich in einem besonderen Werke ausgeführt, auf das ich hier meine Leser verweise, weil es nur durch eine äußere Beranlassung von dem gegenwärtigen Werke getrennt ist.\*)

Den Rationalismus begründet der Franzose Rens Descartes, er giebt der neuen Philosophie die Richtung, die eine neue rationale Principienlehre (Wetaphysit) ausbildet, deren Hauptstusen in Frantzeich, den Niederlanden und Deutschland entwickelt werden. Diese Hauptstusen sind bezeichnet durch Descartes, Spinoza und Leibeniz, wie die des Empirismus durch Bacon, Hobbes und Locke. Unwillkürlich bieten sich die Parallelen, welche zugleich Antithesen sind: Bacon und Descartes, Hobbes und Spinoza, Locke und Leibniz. Locke bildet den Ausgangspunkt sür Boltaire und die französische Ausklärung, Leibniz den Ausgangspunkt für Wolf und die deutsche. Die sundamentale Entwicklung der neuen Metaphysik von Descartes dis Leibniz fällt, um die literarischen Grenzpunkte zu bezeichnen, in den Zeitraum von 1637—1714.

Nun ist die Thatsacke der Erkenntniß unter der dogmatischen Boraussehung sowohl des Empirismus als des Rationalismus weder erklärt noch zu erklären. Daher ist die nothwendige Folge, daß ihre Möglickkeit verneint wird. Dies geschieht durch Hume's Stepticismus, in welchem die entgegengesehten Richtungen convergiren und ihren Lauf vollenden. Die Philosophie steht an einem neuen, entschiedenden Wendepunkt, sie darf die Möglickkeit der Erkenntniß nicht voraussehe, sondern muß dieselbe an erster Stelle untersuchen und begründen. Die Natur der Dinge ist bedingt durch ihre Erkennbarkeit. Das Erkenntnißproblem ist das erste aller Probleme. Hume hat den dogmatischen Schlummer der Philosophie gestört; der erste, den er geweckt hat, war Kant, der Begründer der kritischen Spoche (1781), die den Entwicklungsgang der neuen Philosophie in die dogmatische und kritische Periode scheidet und die Philosophie unseres Jahrhunderts beherrscht.

<sup>\*)</sup> Francis Bacon und feine Nachfolger. Entwidlungsgeschichte ber Erfahrungsphilosophie. 2. völlig umgearbeite Auft. (Leipzig F. A. Brodhaus 1875).

# Erstes Buch.

Descartes' Peben und Schriften.

•

.



## Descartes' Perfonlichkeit und erfte Lebensperiode.

I. Lebensthpus.

Bei den Dannern, die das neue Zeitalter der Philosophie begründen, ift diese nicht eine Sache des Lehramts und der Schule, fondern des innersten Berufs und freier, unabhangiger Duße. gilt nicht mehr, eine überlieferte Lehre fortzupflanzen, fondern die Elemente und Grundlagen einer neuen zu schaffen; daher liegt das "munus professorium" scholastischen Andenkens nicht in der Lebensrichtung diefer erften Philosophen, die genug zu thun haben, um mit bem eigenen Denten und Wahrheitsbedürfnig in's Reine kommen. Entweder leben fie außerhalb ihrer philosophischen Muße auf dem Schauplat der großen Welt und verfolgen Ziele, die ihren Chrgeiz und Erfahrungsdurft mehr befriedigen als ein Lehramt, ober fie widmen fich gang dem ftillen Dienste der Ertenntniß: fie werden entweder Weltmanner, wie Bacon und Leibnig, oder Ginfiedler, wie Descartes und Spinoza. Indeffen finden fich in Descartes die Buge beider Typen gewiffermagen vereinigt. Mit Bacon und Leibnig veralicen, erscheint er als ein Eremit der Philosophie, der aus innerster Reigung den Glang und die Pflichten einer Weltstellung verschmäht und bas Bedürfniß nach Erkenntniß fo mächtig empfindet, daß jeder Chrgeiz dagegen verftummt, sogar das Streben nach wissenschaft= lichem Ruhm. "Ich habe gar teine Luft", fagt er am Schluß feiner Selbstichilderung, "in der Welt angesehen ju fein und werde den Genuß ungeftörter Ruße ftets für eine größere Wohlthat halten als die ehrenvollften Aemter ber Erbe". Aus diesem Buge fpricht eine Aehnlichkeit mit Spinoza, doch erscheint diesem gegenüber Descartes als der vornehme und beguterte Weltmann, der in der Gefellichaft der Großen seinen Plat findet, eine turze Zeit fich in ihren Lebens= genüffen ergeht, für immer in den Sitten derfelben einheimisch bleibt, escartes in ausgebehntem Umfange burchgemacht re die Reime enthält, woraus die Spfteme hervot und Leibnig ausbilben, fo vereinigt fein Char nus Büge von beiben, aber in folder Beife, baf mann bem Ginfiedler unterordnet und ber Erten brichtung und Form feines gangen Lebens entiche ift bas Wahrheitsbedürfniß felbst, bas Descarte ber großen Welt eingehen und einen fast abent ng machen läßt, er will bie mannigfaltige Natur iden tennen lernen, um Stoff und Aufgaben für i fammeln. Es ift nicht das Weltgetriebe felbft. bern die Contemplation besselben, die ihn befru ttigtem Erfahrungsburft in der vollen und freie nen Denkers ihre mahre und befriedigte Lebensfor immer nur fich und feiner intellectuellen Selbi eren Rämpfe hat er aus Reigung und Grundfa zewünscht, fie gang zu vermeiben hat er nicht it er sie nie. Er wußte, warum er sich der We lich verhielt, feine confervative Haltung war eben natürlich, fie war nicht blos burch Methode und nmt, fondern eine nothwendige Folge feiner Ber intellectuelle Unruhe feines Geiftes war fo groß Rube bedurfte und um keinen Preis aufopfern !

i... i........ Almutau wayx. C!

fdugen durch die grundlichste Selbstprufung und den fühnsten 3meifel. Alle Scheinwahrheit und eingebilbete Erkenntnift besteht in einer intellectuellen Selbsttäuschung, die im Grunde eine moralische ift. Sier ift ber Beind, mit bem Descartes tampft und ben er nicht loslagt, bis er gewiß ift, ihn besiegt zu haben. In diesem Ringen nach Wahrheit, in diesem Rampf gegen die intellectuelle Selbsttäuschung in jeder Form war Descartes einer ber furchtlofesten und größten Denter ber Welt. Ein Blid in diese inneren Rämpfe, die einige seiner Schriften gang fo icilbern, wie er fie erlebt hat, ein Blid genügt, um den Mann zu ertennen, den eine oberflächliche Borftellung so wenig durchdringt und oft so falsch und unkundig beurtheilt. Es giebt in der gesammten phi= ^ losophischen Literatur keine Schrift, in der das Ringen nach Wahrheit lebendiger, perfonlicher, ergreifender und jugleich einfacher und Marer geschildert ift, als in Descartes' Abhandlung von der Methode und in seinen ersten Meditationen. Hier ist jener übermächtige Drang nach Ertenntnik, jener Ueberdruk an der Buchergelehrsamkeit, jener Zweifel an allem Gelernten, jener Wiberwille gegen alles Belehren und Beffern anderer, jener Durft nach Welt und Leben, jene Sehn= fucht nach einer geiftigen Selbsterneuerung von Grund aus, lauter Buge, die in einer solchen Großheit nur noch in einer deutschen Dich= tung ausgeprägt find. Bergegenwärtigen wir und in bem goetheichen Fauft den tieffinnigen Grübler und Denker, der nach Erkenntniß ringt, in einen Strudel von Zweifeln gerath, die Wahrheit fortan nur in fich felbst und in bem Buche ber Welt suchen will, aus bem Studirzimmer in die weite Welt flieht, die er haftig und abenteuerlich durchftreift, ohne von ihr gefeffelt zu werden; fuchen wir zu diesem Bilde in Wirklichkeit einen Mann, der diese Züge alle erlebt, diefe Kampfe und Wandlungen durchgemacht hat, fo erscheint (noch in der Nähe jenes Zeitalters, welches die Fauftsage zu geftalten begann) diesem erhabenen Typus keiner so ähnlich als Descartes. boch in seinem Leben selbst ein Moment des Suchens gewesen, wo er fich von der hoffnung auf magifche bulfe anwandeln ließ.

Das Leben des Philosophen theilt sich in drei Abschnitte, die seinen Entwicklungsgang in den eben geschilderten Umrissen so deutlich hervortreten lassen, daß sich ihre Begrenzung und Bezeichnung von selbst giebt. Die ersten sechszehn Jahre sind die Periode der Lehrjahre, die folgenden sechszehn die der Wanderjahre, die letzten zweiundzwanzig die Zeit der Meisterschaft und der Werke.

## II. Erfte Lebensperiode (1596-1612).\*)

Unfer Philosoph stammt aus einem altfrangösischen, vornehmen und begüterten Gefchlecht der Touraine; der Rame hieß in der alten Schreibart Des Quartes, im 14. Jahrhundert findet er fich in der lateinischen Form De Quartis. Die vornehme Geburt gewährte da= mals ben Zutritt zu ben höchften öffentlichen Acmtern, und in folchen Aemtern, besonders militärischen und kirchlichen, haben sich einige biefes Namens ausgezeichnet. Neben der Armee und Kirche boten die oberften Gerichtshöfe Frankreichs, die Barlamente, einen der vornehmen Geburt angemeffenen Schauplat öffentlicher Thätigkeit, und die Barlamenterathe bildeten eine besondere Classe der frangofischen Nobilität, einen Amtsabel, der vermoge feiner Stellung der unab-Einer der Decartes war Erzbischof von Tours, der hängigste war. Grofivater des unfrigen tampfte gegen die Sugenotten, fein Bater, Joachim Descartes, nahm die Robe und wurde Parlamentsrath in Rennes. Die Familientraditionen waren nicht dazu angethan, einen Philosophen zu erziehen, geschweige einen Reformator der Philosophie, einen Erneuerer der Wiffenschaft; sie waren vielmehr geeignet, die Laufbahnen der Descartes in den geläufigen und bequemen Gleifen bes lohalen Abels zu halten und ben Reuerungen ber Zeit abgeneigt zu machen Auch ist dieser Familiengeift in dem Leben unseres Philosophen nicht ohne Ginfluß geblieben, er hat mitbebingt, baß Descartes bei aller Geiftesfreiheit, die er in der Wiffenschaft wie im Leben bedurfte, bei der gründlichsten Reform des Denkens, die von ihm ausging, nicht blos aus Grundfat, fondern von Haus aus jeder i gewaltsamen und willfürlichen Reform des öffentlichen Lebens, jeder Art des Umsturzes in Rirche und Staat innerlich abgeneigt war und in diefer Rucficht nie aufhörte, ein altfrangöfischer Ebelmann

<sup>\*)</sup> Unter den Schriften Descartes' ist für die Kenntniß seines Lebens und seiner Entwicklung die wichtigste sein "Discours de la méthode." Deutsch in meiner Uebersseung: "René Descartes' Hauptschri ten zur Grundlegung seiner Philosophic" (Mannh. 1863). Als biographische Darstellungen sind zu nennen: A. Baillet: La vie de M. Descartes (2. Vol. Paris 1691. Im Auszug, Paris 1692). Thomas: Éloge de René Descartes (1767). Dazu "notes sur l'éloge de Descartes (Oeuvres de Descartes publ. par V. Cousin T. I. p. 1—117. Die Roten sind auszugsweise mitgestheilt.) Fr. Bouillier: Histoire de la philosophie cartésienne (2. Vol. Paris 1854). J. Millet: Histoire de Descartes avant 1637 (Paris 1867), depuis 1637 Paris 1870).

von conservativem Schlage zu sein; auf der andern Seite hat dieser Familiengeist nicht hindern können, daß Descartes bei seinem wissenschaftlichen, von allen öffentlichen Aemtern entsernten Lebensgange seiner Familie mehr und mehr entsremdet wurde, und namentlich sein älterer Bruder auf ihn, der in seinen Augen nichts war, geringschätzend herabsah, selbst dann, als der Philosoph den Namen Descartes weltberühmt gemacht hatte. Zu seinem Bater, der den wissenschaftlichen Trieb schon in dem Kinde erkannte und gepstegt wissen wollte, ist das Verhältniß stets das beste geblieben.

Die Güter der Familie, wo fich der Bater Descartes' während ber Barlamentsferien abwechselnd aufhielt, lagen in der Südtourgine und in Poitou, ich nenne besonders die Ortschaft La Sape, die jum Theil den Descartes gehörte, und Berron. In La Hape wurde René Descartes als bas britte Rind erfter Che den letten März 1596 geboren. Die Mutter (Jeanne Brochard) ftarb einige Tage nach der Geburt an einem Bruftleiben, das fich auf den Sohn übertrug. Das blaffe Ausfehen des Kindes, der schwächliche Körperbau und ein trocener Huften gaben nach dem Urtheile des Arztes gar keine Hoffnung auf eine längere Lebensdauer. Daß bennoch bas Rind am Leben erhalten wurde, ift das Berdienft feiner Umme gewefen, der Descartes auch ftets ein dankbares Andenken bewiesen. Unterschiede von seinem Bruder wurde er nach der Kleinen, in Boitou gelegenen Herrschaft Berron, die er befigen follte, "Rene Descartes Seigneur du Perron" genannt, in der Familie hieß er schlechtweg "Perron", er felbst, der auf seinen Adelstitel tein Gewicht legte, nannte sich in der Welt einfach "Rene Descartes", in seinen latei= nischen Schriften "Renatus Descartes". Der latinifirte und verftummelte Rame "Cartefius" war ihm zuwider.

Sein Körper, klein und von schwacher Gesundheit, bedurfte in der Kindheit der größten Schonung, alle geistigen Anstrengungen mußten serngehalten und das Lernen durfte nur spielend getrieben werden. Doch regte sich sein außerordentlicher Wissensdrang so früh und lebendig, daß ihn der Bater scherzend seinen kleinen Philosophen zu nennen pflegte. Als er sein achtes Jahr vollendet hatte, schien er kräftig genug, um einen geordneten Schulunterricht zu empfangen. Mit dem Ansang des Jahres 1604 war in dem königlichen Schloß zu La Fleche in Anjou eine neue Schule in's Leben getreten, von Heinrich IV. gegründet und bestimmt, die erste und vornehmste Bils

unus gatte der Bater des "großen Arnauld" fein eben gegen bie Jefuiten gehalten. Jest fcentte ber ! bas Schloß von La Meche und übergab feiner Le in ber hundert frangofische Ebelleute erzogen w e Anstalt war mit königlicher Bracht und Freigeb ; jum Beichen feiner Gunft hatte ber Ronia veror Rirche von La Meche fein Berg zu beftatten fei. ben erften Boglingen war Descartes und blieb bie ung bes Curfus. Er batte bie Schulmiffenschaften emacht, sondern vollkommen ausgelebt, als er in se Nahre die Anstalt verließ. Der Rector des Collegi Act, war ihm verwandt und nahm fich mit besoni es schutbefohlenen Böglings an, ber, was bei geni on der Fall ift, durch Gehorsam. Bflichttreue und S r balb ein wirklicher Mufterschüler wurde. Charlet i taben ber speciellen Aufficht und Fürsorge bes I nachmals Orbensbrovincial und Beichtbater ber Ri I. und XIV. wurde. Un bas Unfehen biefes ihm gu tannes wendete fich Descartes, als ihn in ben A schaftlichen Rämpfe ber Jefuit Bourdin gehäffig ang r zuerft Marin Merfenne tennen, der fpater in Minimen (Gremitenbruder des heiligen Francesci und bem Descartes nach feinen Lehrjahren gu g 9th hoho histon man ria mieder hegegnete

in Paris und den Decan der Cartesianer. Als sie sich in La Flèche trasen, war der acht Jahre ältere Mersenne schon in den letzten Stadien der Schullausbahn, während Descartes sich noch in den ersten befand; jener stand schon in der Philosophie, als dieser mit der Grammatik begann. Die größte Begebenheit, die Descartes während seiner Schulzeit erlebte, war die Ermordung Heinrich IV., er war unter den erwählten Jöglingen, die am 4. Juni 1610 das Herz des Königs seierlich in Empfang nahmen.

Die Schulstudien begannen mit den alten Sprachen, die Des= cartes mit Leichtigkeit lernte, und beren Dichter er nicht blos au lefen, sondern auch zu genießen und nachzuahmen verstand; bann folgte ein aweijähriger Curfus der Philosophic, im erften Jahre Logik und Moral, im zweiten Phyfit und Metaphyfit. Es war die Zeit, wo der Knabe zum Jüngling reifte und sein geistiges Selbstgefühl fich machtig zu regen anfing, als er mit ben philosophischen Fächern betannt wurde (1610—1611). Diese Unterrichtsobjecte hatten ben gwien Ginfluß, daß fie seinen Wiffensburft gar nicht befriedigten, sein Urtheil herausforberten, seine Kritit gegen sich aufbrachten und den erften Anlaß zu den Zweifeln gaben, mit welchen Descartes fich bon ber Schule und bem icholaftischen Buftande ber Wiffenschaft end= lich lossagte. Zulett kam die Mathematik, die seinen wißbegierigen Beist ganz einnahm und unter allen Disciplinen der Schule die einzige war, die ihn erfüllte und zur Fortbildung reizte. Bug erleuchtet uns seine wiffenschaftliche Geiftesart. **Es** war ihm nicht um Bielwifferei, sondern lediglich um die Sicherheit, Rlarheit, und Deutlichkeit bes Wiffens, d. h. um wirkliche Erkenntniß zu thun, nicht um die bunte Menge der Objecte, sondern um die Art der Sein Wiffensdurft war gar nicht gur Bolbhiftorie angelegt, sondern durchaus philosophisch. Was er fucte, waren nicht Kenntnisse, diese oder jene, sondern Wahrheit, Klarheit und Deutlichteit der Begriffe, einleuchtende Folge und Ordnung der Gedanken. Darum ergreift und befriedigt ihn vor allen Wissenschaften die Ma= hematik, sie macht ihm durch ihr eigenes Beispiel klar, was wissen beißt und worin sich die wahre Erkenntniß von der falschen unter= heidet, fie zeigt ihm die Richtschnur, welche das Denken befolgen muß, um die Wahrheit zu finden. So wird schon dem Geiste des Shilers die Mathematik bedeutend, nicht blos durch ihre Aufgaben, die ihn lebhaft beschäftigen, sondern vor allem durch ihre Methode.

.. ... wyeveren, in der Phyfit und Metapl iteln, schwankenden Vorstellungen, aus denen b jen auf den unficherften Grundlagen. Man fieh ht etwa an der Mathematik haften bleibt, als a iffenschaft, die seiner Begabung am meisten entsp sich an ihr orientirt, bildet und zu einem freien u er das menschliche Wiffen als folches erhebt. cd ihm der Probirftein, an dem er jede Erten en Aechtheit beurtheilt, fie wect in ihm den phil nach der Art feines Erkennisbedürfniffes in te erfte Befriedigung findet und bier feine erfte e Vorliebe für diese Wissenschaft ist in Descarte methodischen Denters, die Abneigung gegen die erfte bes fleptischen. Und so reift icon in bem e, der sein ganges Leben gewidmet sein wird: d ormation der Wiffenschaften durch eine i h bem Borbilde der Mathematik. fern und dunkel bor ihm, aber schon ift ihr ge Weg zur Wahrheit die richtige Methode biefe Methode gefunden oder, mas dasfelbe beif Mathematik fruchtbar gemacht werden muffe (

ßhilosophie. Die Methode, welche Descartes sucht und in bren möckte ift nicht die Grund der der

daß die Größen der Geometrie durch Gleichungen ausgedrückt. also arithmetisch aufgelöft werben können. Damit war der erste. hochft fruchtbare Gebanke zu einer neuen Wiffenschaft gefaßt, analptifden Geometrie, beren Begrunder er merben follte. Diefe große Erfindung ift die erfte Frucht feines methodischen Dentens. Er bemächtigt fich der Mathematit von Seiten der Methode, ergreift fie als ein Inftrument gur Löfung von Aufgaben und weiß biefes Instrument auf eine neue, zu den schwierigsten Lösungen geschickte Beise zu handhaben. So wird die Mathematik von ihren Meistern betrieben, und Descartes ift im Begriff, ein folder Meister zu werben, während er noch Schüler heift. Fortwährend beschäftigt er sich im Stillen mit mathematischen Broblemen, die er sich aufwirft und vermöge feiner Methode löft. Richts ift ihm angenehmer als biefe einsamen Meditationen, welche die Schonung begunftigt, die man seinem Gesundheitszuftande gewährt; er darf des Morgens später aufftehen, als nach den Borfdriften ber Schulorbnung die übrigen Böglinge; in diefen Frühftunden, die er im Bett zubringt, vertehrt er am ungeftortesten und lebhafteften mit feinen Gedanken, es find die Stunden feiner freiften und fruchtbarften Dluge, er gewöhnt sich so sehr an diese eigenthümliche Art des Arbeitens, daß er fie beibehält und in vollem Make das Gold der Morgenstunde erntet.

Boren wir, wie Descartes felbft die Geiftesverfaffung ichilbert, worin er fich am Enbe feiner Schullaufbahn befand. "Bon Kind= beit an," fagt er im Rückblick auf jene Zeit, "bin ich für die Wiffen= schaften erzogen worden, und da man mich glauben machte, daß burch fie eine klare und fichere Renntnig alles Nühlichen zu erreichen jei, so hatte ich eine außerordentlich große Begierde, fie zu erlernen. Doch wie ich ben gangen Studiengang beendet hatte, an beffen Biel man gewöhnlich in die Reihe der Gelehrten aufgenommen wird, änderte ich vollständig meine Anficht, benn ich befand mich in einem Gebrange fo vieler Zweifel und Irrthumer, daß ich von meiner Bernbegierbe keinen andern Rugen gehabt zu haben ichien, als bag ich mehr und mehr meine Unwissenheit einfah. Und ich war boch in einer der berühmteften Schulen Europas, wo es nach meiner Meinung, wenn irgend wo auf der Erde, gelehrte Danner geben mußte. Ich hatte dort alles gelernt, was die llebrigen dort lernten, und da mein Wiffensdurft weiter ging als die Wiffenschaften, die man und lehrte, so hatte ich alle Bücher, so viel ich beren habhaft ach mir zu beurtheilen und zu meinen, daß es keine ber Welt gebe, die fo ware, als man mich ehebe ken." Er lakt in diefer Ruckschau feines Lebens bie iften noch einmal an fich borübergeben, die alten S teit, Poefie, Mathematik, Moral, Philosophie; er h er awar in jeder etwas Nütliches, aber in keiner, die Mathematit, Wiffenschaft im ftrengen Sinn ge auch die vorhandene Mathematik beschränkt und u bie Schulphilosophie burchgangig unficher und zwe "Defhalb," fo fährt er fort, "gab ich bas Studi aften vollftändig auf, sobald bas Alter mir erlaubt rgeordneten Stellung des Schülers herauszutreten. teine andere Wiffenicaft mehr fuchen, als 1 selbst ober in bem großen Buche, ber Welt 1 bnnen, und fo verwendete ich den Reft meiner Juge m Sofe und Beere tennen ju lernen, mit Menich ter Gemutheart und Lebenestellung zu verkehren, n fahrungen einzusammeln, in ben Lagen, in welche bas brachte, mich felbst zu erproben und was sich mi au betrachten, daß ich einen Gewinn bavon haben e ich mich allmählig von vielen Arrthumern, die unfer t verdunkeln und uns weniger fahig machen, auf b hören. Nachdem ich einige Sahre darauf gemenhel

.... ...... .... jengeten. Ov nugut tig uttt vie zetetig

### 3meites Capitel.

## Bweite Lebensperiode (1612-1628): Die Wanderjahre.

A. Weltleben und Kriegsjahre (1612-1621).

#### I. Gintritt in die Belt.

Im August bes Jahres 1612 verläßt Descartes die Schule von La Meche. Sechszehn Jahre ber erften Jugend liegen hinter ihm, eben so lange dauern die Wanderungen, die er beginnt, das Weltftubium, aus dem er in einer reifern Lebensepoche wieder zurlicktehren wird in sein innerftes Selbft. Auf die Beriode der Schulbildung folgt die der Selbftbildung, einer Selbftbildung im buchftablichen Sinn, die nichts von außen empfangen und auf guten Glauben annehmen, fondern alles aus fich schöpfen, aus eigenem Denken ergrunden, prufen, entbeden will. Die Schulbildung ift ein vieltopfiges Aggregat, aus allerlei Meinungen bunt zusammengesett, ohne Methobe, innere Ordnung und Ginftimmigteit. Diefer Mangel, einmal empfunden, erschüttert für immer den Glauben an die leberlieferungen der Schule. Bei aller Dankbarkeit und Bietat, die Descartes für seine Lehrer (sogar mit einer gewiffen Borliebe für die Jefuiten) stets bewahrt hat, wollte er seiner Schulbildung nur den geringsten Theil seiner Leiftungen ichulben. Er bemertte oft gegen Freunde, daß ohne die gelehrte Erziehung, die sein Bater ihm habe zu Theil werben laffen, er gang biefelben wiffenschaftlichen Werte verfaßt hatte, nur wurde er fie alle französisch geschrieben haben, teines lateinisch.

Bon den ersten Bedenken über den vorhandenen Zustand der Wissenschaften bis zu der Entdeckung neuer, sicherer Grundlagen ist der Weg weit, und die Ziele liegen noch in dunkler Ferne. Es ist ein Augenblick völliger Lebensungewißheit, in dem sich Descartes besindet. Der gelehrte Beruf zieht ihn nicht an, des philosophischen ist er nicht sicher, er glaubt Talent zum mechanischen Künstler zu haben, aber Bater bestimmt ihn der Familiensitte gemäß zur militärischen Lausdahn, nachdem der ältere Bruder die gerichtliche ergrissen. Indessen ist sein Körper noch nicht start genug zum Kriegsebienst. Um ihn zu träftigen und für den künstigen Beruf vorzu-

...... ver munn, un despeccuunge en Lebens und er treibt mit bem Strome, bod ibm geiftespermandte Menichen begegnen, die gri r benkenden Natur. Er lernt den Mathematiker findet im Rlofter der Minimen feinen Schulf er, den Philosophen unter den Mönchen, mit 1 auten und geiftig regen Verkehr tritt, leiber nut Merfenne wird von feinem Ordensprovincial Hophie nach Nevers geschickt (1614). Der wisser ift ihm lieber, als das Spiel, das unter den (
nehmste Unterhaltung ausmacht. Plöglich verschw ber vornehmen Gesellschaft; niemand weiß, wo in Baris in einem abgelegenen Saufe ber Bor , gang jurudgezogen, feinen Freunden, felbit fein n. Er beschäftigt fich nur mit Mathematit, be en wiffenschaftlichen Mannern und vermeibet i bn berrathen könnte. So lebt er, vergebens gefu n in der Weltstadt. Endlich gegen Ende des 3c iner der Freunde, die er flieht, von ungefähr a ift es um feine Freiheit und Ginfamteit gefchehe en laffen, noch einmal in die Gefellichaft zuri sgelebt hatte. Es ift jett nicht mehr das Spi it, die ihn am meiften ergött und zugleich eut tonnte Descartes leben, nie gebankenlos.

### II. Die Kriegsbienste in Holland (1617-19).

Die politischen Zustände Frankreichs vermochten das Intereffe escartes' eben so wenig zu feffeln, als ber Umgang der Edelleute. as größte Ercigniß jener Zeit war die Berufung der Reichsftande 1 Jahre 1614, die lette, die Frankreich vor 1789 erlebt hat. Wähnd gang Baris zusammenftromte, um ben feierlichen Bug ber Deitirten nach Notre Dame ju feben, hatte fich Descartes fcon in e Berborgenheit von St. Germain geflüchtet und in mathematische Die Verhältniffe bes hofes lagen bamals in ber robleme vertieft. Nimmsten Berwirrung. Die Serrschaft führte die Königin Mutter. taria von Medici, unter dem Einfluß eines unwürdigen Günftlings, 3 Marschall d'Ancre, den fie emporgebracht hatte; die Prinzen aten mit bewaffneter Sand bem ichmählichen Regimente entgegen, ber ber Sturg besfelben beftand nur barin, bag ber herrichenbe influß von dem Gunftlinge einer ehrgeizigen und verderblichen önigin überging auf den eines schwachen und bevormundeten Königs. in Favorit schaffte den andern aus dem Wege, indem er ihn um= Unter folden Umftanden war es natürlich, daß Desirtes, der die Rataftrophe noch in Baris erlebte (1617), die franfischen Kriegsbienfte mied und feiner Beimath bas befreundete achbarland vorzog.

Mit dem Waffenstillstand von 1609 hatten die vereinigten Rieerlande nach langen und beharrlichen Rämpfen die erfte Anerkennung prer Unabhängigkeit errungen; aus alter Feinbseligkeit gegen die vanisch=öftreichische Monarchie begünftigte Frankreich diese aufftreende protestantische Macht und ließ dort seine kriegsluftigen Söhne Baffen führen, die einen gemeinfamen Reind bekampften. :anzöfische Ebelleute hatten schon unter Morit von Naffau Dienste Diefem Buge folgte Descartes. Er kam im Mai 1617 ach Breda und trat als freiwilliger Cabet in die Dienfte bes Daß der Zögling der Jesuiten von La Meche unter Statthalters. ie Solbaten geht, die ber Sohn bes großen Oraniers befehligt, arf uns nach den Berhältniffen jener Zeit nicht befremben; wir verden bald feben, wie derfelbe Mann, der noch eben Volontär unter Rorit von Naffau war, seine Kriegsbienfte unter ben Fahnen Tillys Ueberhaupt ift von seiner friegerischen Laufbahn nicht so iel Aufhebens zu machen, als thörichte Lobredner versucht haben. Seiten der mechanischen Frindungen und Kün und Belagerungen, es stieß ihn ab durch die im Lager und Felde. Der Wassenrock war gle mit dem er auf die leichteste Art und in nör Dinge sehen konnte, die seine Wisbegierde reizte Soldat als Tourist und wählte das militäris Carrière, sondern als Costüm. Darum blied verzichtete auf Rang und Sold, er hat den letzte des Ramens willen, "wie gewisse Pilger Amosen zum Andenken an seine Ariegszeit ausbewahrt.

In Breda findet er bewaffneten Frieden, d zu dauern hat und ihm daher volle Muße übrig ingestört seinen wissenschaftlichen Interessen und jünstigen Zusall die Bekanntschaft eines Mannheilen kann. Auch der Statthalter wußte die Ma nd zog sie wegen ihrer Bedeutung für die Kriegs bissenschaften vor. Daher wurde sie in seiner R i traf sich, daß mathematische Aufgaben in öffe plägen zur Lösung gestellt wurden. Einen so eberländischer Sprache sindet eines Tages Descakchststehenden um eine französische oder lateinisch tfall will, daß dieser Rächststehende der gelehr worben (1650). Wahrscheinlich hat er damals auch eine Abhandlung über Algebra verfaßt und sie jenem gelassen, wenigstens geht aus einem seiner späteren Briese (Oct. 1630) hervor, daß sich eine solche Schrift in den Händen Beeckman's besand. Die Freundschaft beider ist später durch die prahlerische und tactlose Sitelkeit des letzteren gestört worden, der die Ungleicheit des Alters als eine Ungleicheit des Wissens ansah und Descartes für seinen Schüler ausgab, während dieser sich bewußt war, dem älteren Freunde vieles mitgetheilt und nichts von ihm gelernt zu haben, nicht mehr und weniger, wie er in dem erwähnten Briese ihm offen erklärt, als er von allen Dingen zu lernen gewöhnt sei, auch von Ameisen und Würmern.

Wie in Baris, lebt Descartes auch in Breda feinen Ideen und bekummert fich wenig um die fturmischen Begebenheiten, die in seiner Bährend in den Niederlanden die äußeren Rämpfe Rabe geschehen. in Folge des Waffenstillstandes zeitweilig ruben, find innere, berhangniftvolle Varteikampfe kirchlicher und politischer Art ausgebrochen. Die kirchlichen, die den Protestantismus der Riederlande entzweien. hatten an der Universität Lepben zwischen den beiden Brofessoren der Theologie Jacob Arminius und Franz Comarus begonnen und betrafen die Frage der unbedingten göttlichen Bradeftination und Gnadenwahl, die Gomarus in ftreng calviniftischer Beise behauptete und Arminius zur Aufrechthaltung der menschlichen Freiheit beftritt. Es ift der Gegenfat des orthodoxen Calvinismus und Rationa= lismus, den diese beiden Manner verkorpern. Die Streitfrage kommt von den Kathedern auf die Kanzeln und gewinnt bald eine Tragweite und Starke, welche bas kirchliche Leben ber Niederlande in die Barteien der Arminianer und Gomaristen zerreifit. Seit dem Nahre 1610, in welchem die Arminianer als Gemeinde auftraten und ihr Glaubensbekenntniß ("Remonftranz") mit dem Anspruch auf Dulbung vor die Stände von Holland und Westfriesland brachten, stehen beide Richtungen als Remonstranten und Contraremonstranten einander entgegen. Mit diesen kirchlichen Barteien verbinden fich die politischen: die monarchisch gefinnte, an beren Spike ber Statthalter Moriz von Naffau (feit dem Februar 1618 Prinz von Oranien) fteht, und die republikanische, beren häupter Jan van Oldenbarneveldt, Großpenfionar von Holland, und Hugo de Groot (Grotius), Syndikus von Rotterdam. Die oranische Partei geht mit den ftrengen Calvinisten, die zur Verdammung der Gegner eine allgemeine Sprode . Dent 1019); durch die Beschlüsse der Shao 18) siegt der orthodoxe Calvinismus, die Armir nmt und von der Kirchengemeinschaft ausgeschlitigsten und undulbsamsten Gegnern auf jener Situs Boëtius, dem wir später als Prosessor in eres Philosophen wieder begegnen werden. Als ließ, ahnte er nicht, wie sehr die Sieger von Dor teren Ausenthalt in den freien Riederlanden verl

# III. Die Rriegsjahre in Deutschland (

# 1. Die Felbzüge.

Die beiden ersten Ariegsjahre Descartes' warersten Art, er hatte in Breda nicht den Arieg, sond stand kennen gelernt und sein interessantestes Eanntschaft eines Mathematikers gewesen. So isch durfte die einmal begonnene Laufbahn nicht eröffnete sich ein neues Ariegstheater in Deutschleböhmischen Unruhen, aus denen der dreißigjährig hatte sich schon in den Riederlanden verbreitet. n Stände des Landes waren in der bewassnete Rechte, in der offenen Auslehnung gegen das kai \* Abwehr namentlich gegen die Rachfolge Ferdi

krönt. Noch vor der Kaiserkrönung hatten die böhmischen Stände einen protestantischen Fürsten, Friedrich V. von der Psalz, zu ihrem Könige ausgerusen. So war der Krieg über die böhmische Krone zwischen dem neuen Kaiser und diesem von den Böhmen gewählten Gegenkönige undermeidlich. Indessen lag hier nur der Ausgangspunkt des Streites, der nach der Lage der Dinge sogleich eine größere Ausdehnung annehmen mußte. Es handelte sich nicht blos um den Bestz Böhmens, sondern in weiterem Umfange um die Existenz des Protestantismus, um den Kamps der protestantischen und katholischen Interessen im Reich, die in den Verbindungen der Union und Liga sich gegenüberstanden. Das Haupt der letzteren war Baiern unter dem Herzoge Maximilian, dessen Armee Tilly besehligte. So lag der Jündstoss bereit zum Ausbruch eines europäischen Weltkrieges, der die deutschen Länder dreißig Jahre hindurch verwüsten sollte.

Diesen Schauplat vertauscht Descartes mit den Niederlanden. Er kommt im Juli 1619 nach Frankfurt am Main, erlebt hier die Borbereitungen zur Kaiserwahl und ist ein Augenzeuge der Kaiserkrönung, des prachtvollsten Schauspiels, welches die damalige Welt sehen konnte. Dann nimmt er Dienste im bairischen Heer, und so sinden wir ihn im Ansange des dreißigjährigen Krieges als einen freiwilligen Wassenträger des Hauptes der Liga. Die erste Bewegung der bairischen Armee geht gegen Würtemberg, dessen Herzog auf Seiten der Union steht; sie rückt gegen Donauwörth vor, aber der Feldzug wird durch diplomatische Unterhandlungen gehemmt, die Winterquartiere werden bezogen, und Descartes verlebt den Winter 1619/20 in der größten, für seine Gedanken fruchtbaren Einsamkeit zu Reuburg an der Donau.

Die diplomatische Dazwischenkunft war von Frankreich ausgegangen. Der Kaiser hatte die französische Bundesgenossenschaft gesucht, der einflußreichste Mann am Hose Ludwig XIII., der Günstling des Königs, Herzog Ludnes, war für die östreichische Partei gewonnen worden, und unter dem Herzoge von Angouleme ging eine glänzende Gesandtschaft nach Deutschland, welche die feindlichen Parteien im kaiserlichen Interesse ausgleichen sollte. Die Gesandtschaft nahm zunächst ihren Sitz in der schwäbischen Keichsstadt Ulm, beschied hierher die seindlichen Parteien des Keichs und brachte im Juli 1620 einen Bertrag zu Stande, wonach der Krieg zunächst auf Böhmen localisitt, zu einer Sache ausschließlich zwischen Ferdinand

und Friedrich von der Pfalz gemacht und die protestantischen Fürsten Deutschlands von der Theilnahme ausgeschlossen wurden. Bon Um begiebt sich die Gesandtschaft nach Wien. Der Herzog von Baiern, als Bundesgenosse des Kaisers, führt seine Truppen nach Oberöstreich, unterwirft hier die aufständischen Protestanten, vereinigt sich in Böhmen mit der kaiserlichen Armee unter Bucquoi, und diese vereinigte Armee besiegt in der Schlacht bei Prag, den 8. November 1620, den böhmischen Aufstand und den Gegenkönig, Friedrich von der Pfalz, der an demselben Tage nach Schlesien slieht, wo die siegereichen Heere in Prag einziehen.

Während dieser Zeit war Descartes nicht immer bei der Armee, in der er diente. Rach den Winterquartieren in Reuburg geht er im Juni 1620 nach Ulm, wo er seine Landsleute findet und seinen wissenschaftlichen Interessen zu Liebe einige Monate bleibt; im September reift er nach Wien, wo die französtische Gesandtschaft weilt, und kommt in Böhmen wieder zu dem bairifchen heer, wahrschein= lich turz vor der Schlacht von Brag. Bis gegen Ende des Jahres bleibt er in Brag, verlebt bann in den Winterquartieren an der füdlichen Grenze Böhmens wiederum einsame Monate, die dem Rachdenken gewidmet find, und da die bairische Armee ihren Reldaua beendet hat, er aber das Soldatenleben, das ihm gerade jest Kriegs= erfahrungen bietet, noch eine Weile fortsetzen will, so tritt er im Anfang des Frühjahrs 1621 in die taiserliche Armee unter Bucgoui Der mit den bohmischen Unruhen verbündete Aufftand in Mähren. in Ungarn unter Bethlen Gabor dauert noch fort; gegen diefen Zeind ift der Feldzug der kaiferlichen Armee gerichtet, an dem Descartes Seine Lobredner wollen, daß er fich in diefem Feldzuge theilnimmt. militärisch ausgezeichnet habe, er selbst berichtet nichts davon. Bucquoi nimmt Pregburg, Tirnau, andere fefte Städte und fällt im helbenmüthigen Kampf bei Neuhausel ben 10. Juli 1621. Die Belagerung biefer Stadt wird ben 27. Juli aufgehoben, bald darauf verläßt Descartes die taiferlichen Dienste. Seine Ariegsjahre find zu Ende. Was er in diesen drei Jahren (1619—1621) mitgemacht hat, war ber niederländische Waffenftillftand, die Winterquartiere in Neuburg, der bohmische und der ungarische Feldzug. Es scheint, daß er schon in Neuburg die Absicht hatte, die Ariegsdienste aufzugeben, und von Wien nach Benedig reisen wollte, um von dort zu Fuß nach Loretto ju pilgern. Da rief ihn der Arieg nach Böhmen.

#### 2. Ginfamfeit in Neuburg. Innere Arifis.

Man muß tief in Descartes' inneres Leben hineinblicken, um ihn selbst zu finden; seine wichtigsten Erlebnisse find nicht in Feldzügen und Schlachten, sondern in den Winterquartieren an der Donau und in Böhmen zu suchen, wo er fich gang feinen Gebanken bingiebt. Neberall verfolgen ihn wiffenschaftliche Intereffen. In Um lernt er den Mathematiter Faulhaber kennen und bleibt dort einige Monate. in Brag intereffirt ihn nichts lebhafter, als was an Tycho de Brahe erinnert; aber am bedeutungsvollften für feine innere Entwicklung ift jener Winteraufenthalt in Neuburg, wo er in tieffter Einfamkeit, gang fich felbst überlaffen, die Richtung findet, die ihn allmählig zur Begrundung der neuen Philosophie führt. Es ift die Zeit der Krifis Seit La Meche hatten ihn die Zweifel, die und des Durchbruchs. er schon gefaßt, nicht ruben laffen, fie waren ihm in die Parifer Gefellschaft gefolgt, hatten ihn in die Einsamkeit der Borftadt St. Germain getrieben und in das Garnisonsleben von Breda begleitet. Rur die Mathematit ichien ihm fichere Erkenntniffe zu bieten; fie erfüllt ihn ganz und wird auch das Band seiner Freundschaften. Doch löst fie die Zweifel nicht, die ihn beunruhigen; ihre Klarheit macht die andern Wiffenschaften nicht heller, die Sicherheit der mathematischen Einfichten, hilft nichts gegen die Unficherheit der philosophischen. Wenn man biefe eben fo gewiß machen konnte als jene, wenn man die Natur der Dinge mit mathematischer Deutlichkeit benkend durchdringen und eine Philosophie nach geometrischer Dethode bilden tonnte, bann ließe fich ein Lehrgebäude mahrer Ertenntnik aufführen, amar fehr langfam, aber mit ber größten Sicher-Das ift die Aufgabe, die fich in diesem ebenso fleptischen als mathematischen Ropf vorbereitet hat und jest mit seiner innerften Lebensrichtung vereinigt. Die Philosophie liegt vor ihm, wie ein dunkles Chaos; die Mathematik leuchtet ihm in vollster Alarheit. Wenn es möglich wäre, dieses Licht in jenes Chaos eindringen zu laffen! Wie ift es möglich? An diefer Frage finnt der Geift Descartes', er fühlt sich an der Pforte der Wahrheit und kann nicht hindurch, in jedem einsamen Moment mahnt diese Aufgabe, die er nicht loß= werben und lösen kann. Im Gefühl seiner Ohnmacht fleht er um Erleuchtung von oben und gelobt eine Wallfahrt nach Loretto. Da er die Hillsquellen nicht in sich finden kann, sucht er fie außer fic;

..... ungeniven und in die manre Erten eweiht, den Zwed habe, die Welt zu erleuchten iten von ihren Frrthümern zu erlösen; ihre Witg en vollkommen unkenntlich und dürften fich b Um fo mehr beschäftigen fie die Phantafi Ihafteften Gerüchte geben von Mund zu Dun nen für und wider, das Interesse unseres Bhiloso bas höchfte erregt, eifrig sucht er, einem jener Ei kommen, vielleicht durch eine Schrift, beren Tit und die den Rosenkreugern gewidmet sein follte; nühungen find vergeblich gewesen, er hat in seine glied jenes Geheimbundes ausfindig machen kon ichen Grunde weil es teine gab! Als Descartes erft ber Ruf einer folchen Gefellichaft entftanber iften in Umlauf (feit 1614), welche die Rama de reformatorischen Plane, die Wundergeschichte ihre ns verkundeten. Die Sache beruhte auf nichts, ei on, ein Roman, den der schwäbische Theologe V 3-1654) in der wohlgemeinten Absicht ersonnen Magie und beren Pseudoreformatoren durch bie re au verleiden und fie auf die achte Reforma be und praktische Christenthum hinzutnaikan

noch in unseren Tage der jüngste französische Biograph Descartes' die Rosenkreuzer für baare Münze nimmt und sogar vermuthet, daß Descartes wirklich ein Mitglied jener Brüderschaft geworden sei, deren Gründer oder damaliges Haupt Andrea gewesen! Freilich habe Descartes stets verneint, Rosenkreuzer zu sein oder welche zu kennen, aber das beweise nichts, denn er durste es ja nicht sagen.\*)

Die hülflosen Stimmungen, worin Descartes Wallfahrten gelobt und fich nach ben Rofentreuzern fehnt, geben borüber; die Wahrheit läßt fich nicht von außen empfangen, fondern will auf felbstent= bectem und gebahntem Wege gesucht werden; dieser richtige und fichere Weg ift die Methode, schon vorgebildet in der Mathematik und Logit; jest gilt es, fie universell d. h. philosohisch zu machen, ju bereinfachen, bon allen Mängeln und Ginfeitigkeiten zu befreien. Schon erkennt Descartes gewiffe Regeln, die dem wahrheitsuchenden Geifte ben Weg zeigen: die Erkenntnig reicht nur fo weit als das klare und deutliche Denken, die dunkeln Borftellungen muffen in ihre Theile zerlegt und Schritt für Schritt aufgehellt, die klaren fo geordnet und verknüpft werden, daß ihr Zusammenhang ebenfo ein= leuchtend ift als fie felbft. Zunächft ift alles buntel. Was daher geforbert wirb, ist eine durchgängige und gründliche Analyfis unferer Borftellungen, eine Zerlegung berfelben bis in ihre einfachften Elemente, beren Unzerlegbarkeit gleich ift ber absoluten Rlarheit und Gewißheit. Diefe Regeln wollen nicht blos gegeben, sondern befolgt fein, fie verlangen eine ben innerften Menfchen erleuchtende Selbft= erkenntniß, die alle Geifteskräfte und darum das ganze Leben in Anspruch nimmt und auf die Selbstbelehrung als feinen alleinigen Zweck richtet. Bebe Abhängigkeit von fremden Meinungen ift eine Abweichung von diesem Ziel, ein Fehlschritt in der Lebensrichtung, welche die größte Selbständigkeit im Denken und Urtheilen einzuhalten hat; aber diese Selbständigkeit reicht nur so weit als die Ge= banten, weiter foll und barf fie nicht reichen. Sier ift bie Grenze, beren Richtbeachtung ebenfalls Fehlschritt ware; baber fordert die Selbstbelehrung zugleich die größte Selbstbeschränkung. Das Den= ten geht seinen eigenen Weg, ben zu finden und zu ordnen ein Ropf fich felbst genug ist und besser als viele. Dagegen in der Welt herricht das Getriebe der menschlichen Interessen, schwierig zu ordnen,

<sup>\*)</sup> Millet: Histoire de Descartes. Vol I. pg. 93.

mubfam zusammengefügt in den großen socialen Rorpericaften, die allmählig entstanden find und jeder willfürlich aufgedrungenen Theorie. jeder methodischen Ginrichtung, die das Denken nach seiner Richtschnur ihnen geben möchte, widerstreben. Sier scheiben sich genau theoretifches und prattifches Leben, jenes bedarf einer fuftematischen, von einem Grundgedanken beherrichten Ordnung, während diefes eine folde Ordnung nicht verträgt; baber ift bie Reform bes Dentens etwas gang anderes als die der Gesellschaft, und die wahrheitsuchende Selbstbelehrung hat weder die Reit noch das Bermögen aur Belt-Eine unmittelbare Uebertragung ber Theorie auf die verbefferung. öffentlichen und praktischen Dinge ist in den Augen Descartes' die verfehltefte Anwendung der Methode und darum ein unmethodisches Berfahren der übelften Art, das er grundfätlich verneint. Ihm gilt die Selbstbelehrung als feine ganze Lebensaufgabe, als eine rein perfönliche und private, die für andere nicht einmal ein theoretisches Jenes fauftische Wort: "Bilbe mir nicht ein, ich Vorbild sein will. könnte was lehren, die Menschen zu beffern und zu bekehren" ift bei ihm nicht der bittere, sondern wohlgemuthe und bescheidene Ausdruck feiner Lebensrichtung; dieses Nichtkönnen ist hier zugleich ein grund-Was in der Ordnung der öffentlichen Dinge fäkliches Nichtwollen. geworden ist, kann nur allmählig geändert und reformirt werden; beffer sonst, es bleibt wie es ist, als daß es von einer abstracten Theorie aus plöglich umgestürzt wird, und die Uebelstände ärger werden als zuvor. Auf eine folche Erwägung gründet Descartes feine confer-In feinem Denken will er frei fein, barum fucht vative Gesinnung. er die Einsamkeit, vermeidet jede öffentliche Lebensstellung, verhalt fich jum Treiben ber Welt weniger mithandelnd als betrachtend; in feinen Lebensformen ändert er nichts, er bleibt aus Bietät und Grundfat treu ben Gesetzen seines Landes, der Religion seiner Bater, ben Sitten feines Standes, und wo feine Bedanken mit ben öffent-Lichen Autoritäten feindlich zusammenstoßen, da ist er im voraus entschloffen, diese Gedanken lieber nicht zu äußern, als durch ihre Beröffentlichung die Gemüther zu beunruhigen und die in Rirche und Staat eingelebten Borftellungen zu erschüttern. Diese Denkweise, welcher man den nach außen gerichteteten, reformatorischen Muth abfbrechen mag, aber eine weife Borficht, ein reifes, welterfahrenes Urtheil und eine große Menschentenntniß zuerkennen muß, ift in Descartes icon methodisch befeftigt, als er ein fündundzwanzigjähriger Mann, die Ariegsdienste verläft. Seine Bekenntnife über biefen Bunkt find so einfach und ungekünstelt, daß man fie nicht gelesen haben muß, wenn man die vorsichtige, bisweilen anastliche Saltung Descartes' für charatterlos anfieht. "Ich war", foreibt er in seiner Abhandlung von der Methode, "damals in Deutschland. wohin mich ber Anlak des Krieges, ber dort noch nicht beendet ift. gerufen hatte, und als ich von der Raiferkrönung wieder jum Beere zurückgekehrt war, verweilte ich den Anfang des Winters in einem Quartier, wo ich ohne jede zerstreuende Unterhaltung und überdies auch glücklicherweise ohne alle beunruhigende Sorgen und Leiden= schaften den ganzen Tag allein in meinem Zimmer eingeschloffen blieb und hier alle Muße hatte, mit meinen Gebanken zu verkehren. Unter biefen Gedanken führte mich einer der erften zu der Betrachtung, daß Werke, die aus heterogenen Studen zusammengefest find, oft nicht fo vollkommen find, als folde, die ein Ginziger ausführt. So fieht man, daß die Gebäude die ein und berselbe Baumeifter unternommen und vollendet hat, gewöhnlich schoner und beffer geordnet find, als die, welche mehrere auszubeffern bemüht waren, indem fie alte, zu andern Zweden gebaute Mauern benutten." lich feben wir nicht, daß man alle Saufer einer Stadt über ben Saufen wirft, blos in der Absicht, fie in anderer Geftalt wieder= berzustellen und schönere Strafen zu machen, wohl aber findet man, daß viele Leute die ihrigen abtragen laffen, um fie wiederaufzubauen, und manchmal fogar bagu gezwungen werden, wenn die Baufer in Gefahr einzufallen und ihre Grundlagen nicht fest genug find. Demgemäß war ich überzeugt, daß es wahrlich ganz unvernünftig sein wurde, wenn ein Privatmann ben Staat oder auch nur die gewöhnlichen Wiffenschaften und beren festgestelltes Schulfpstem fo reformiren wollte, daß er alles darin von Grund aus änderte und das Ganze umftürzte, um es wiederherzustellen; dagegen glaubte ich, was meine personlichen Anfichten betreffe, nichts Befferes thun zu können, als sie einmal gründlich abzulegen, um dann nachträglich entweder andere oder auch fie felbft wieder an ihre Stelle zu feten, Und ich war nachdem fie von der Vernunft gerechtfertigt worden. gewiß, daß es mir auf diese Art, gelingen würde, mein Leben weit beffer zu führen als wenn ich nur auf alte Grundlagen baute und Grundfage festhielt, die ich mir in meiner Jugend hatte einreben laffen, ohne je ihre Wahrheit zu prüfen. Obwohl ich auch hier

mancherlei Schwierigkeiten bemerkte, so waren fie doch nicht heillos und mit benen nicht zu vergleichen, die in öffentlichen Dingen die Reformation der kleinsten Verhältnisse mit sich führt. Die aroken Rörper der Gesellschaft laffen fich nur mit vieler Mühe wiederaufrichten, wenn fie am Boben liegen, ober aufhalten, wenn fie fomanten, und ihr Sturz ist allemal fehr schwer. Was aber ihre Mängel angeht, so hat dieselben der Gebrauch der Zeit immer gemildert und fogar viele bavon, benen fich mit teiner Rlugheit fo gut beitommen ließe, unmerklich abgestellt ober verbessert, und zulegt sind diese Mängel fast in allen Fällen erträglicher als ihre Umwandlung. verhält fich damit ähnlich, wie mit den großen Wegen, die fich awi= schen den Bergen hinwinden und durch den täglichen Gebrauch all= mählig fo eben und bequem werden, daß man weit beffer thut, ihnen zu folgen als den geraden Weg zu nehmen, indem man über Felsen klettert und in die Tiefe jäher Abgründe hinabsteigt. Darum werde ich nie jene unruhigen und verworrenen Röpfe aut beifen konnen, bie, ohne von Geburt oder Schickfal jur Führung der öffentlichen Ungelegenheiten berufen zu fein, boch fortwährend auf biefem Gebiete nach Ideen reformiren wollen; und wenn ich bachte, daß diefe Schrift irgend etwas enthielte, das mich in den Berdacht einer folchen Thorheit bringen konnte, so würde es mir sehr leid sein, ihre Beröffent= lichung zugelaffen zu haben. Meine Abficht hat fich nie weiter erftreckt als auf ben Berfuch, meine eigenen Gebanken zu reformiren und auf einem Grunde aufzubauen, der gang in mir liegt. Wenn ich nun von meinem Werke, weil ich damit zufrieden bin, hier das Modell zeige, so geschieht es nicht, weil ich irgendwem rathen will, es nachzuahmen. Andere, die Gott beffer mit seinen Baben ausgestattet hat, mogen vielleicht Großeres im Sinn haben, boch fürchte ich, daß meine Abficht schon für viele zu kühn ift. Schon der Entschluß, fich aller Meinungen, die man ehedem gläubig aufgenommen hat, ju begeben, ift tein Borbild für jebermann". Rachdem Descartes feine Methode und deren Grundfage nach der theoretischen und praktischen Seite entwickelt und als seine Lebensmagimen ausgesprochen hat, fährt er so fort: "Da ich nun diese Lebensgrundsähe gefaßt und nebst den Glaubensvorschriften, die bei mir ftets die erften im Ansehen waren, sicher gestellt hatte, glaubte ich, den übrigen Theil meiner Anfichten mit voller Freiheit aufgeben und prüfen zu burfen. Dies aber, so hoffte ich, würde im lebendigen Berkehre mit Menschen aller Art beffer von Statten geben, als wenn ich noch länger in meiner Relle, wo ich alle diefe Gebanken gehabt hatte, eingeschloffen bliebe. Darum begab ich mich noch vor Ende des Winters auf Reifen. Und während der ganzen Zeit der neun folgenden Jahre that ich nichts. als bald da bald bort in der Welt umherschweifen, denn ich wollte in ihren Romobien lieber Buschauer als Acteur fein; bei jeder Sache erwog ich forgfältig, was diefelbe bedenklich machen und uns Anlak jur Taufdung geben konnte, und fo fcaffte ich im Lauf ber Beit alle Brrthumer mit der Burgel fort, die fich chedem eingeschlichen Nicht daß ich beghalb die Steptiker nachgeahmt hatte, die nur ameifeln, um zu zweifeln, und immer unentschieden sein wollen, vielmehr war meine Absicht die entgegengesetzte; ich wollte mir Sicherheit berschaffen und ben schwankenden Boben und Sand bei Seite werfen, um Geftein ober Schiefer ju finden." "So lebte ich nun nach außen gang wie die Leute, die weiter nichts zu thun haben als ein angenehmes und harmlofes Leben zu führen, die fich beftreben, ihre Bergnügungen von den Laftern zu trennen, und, um ihre Muße zu genießen, ohne fich zu langweilen, alle ehrbaren Zerftreuungen mitnehmen. Doch unter biefer Außenseite ließ ich nicht ab, in ber Ausführung meines Planes vorwärts zu schreiten und in der Erkenntnik der Wahrheit vielleicht mehr zu gewinnen, als wenn ich nie etwas anderes gethan hatte, als Bucher lefen und mit Gelehrten umgehen".\*)

#### 3. Die Cpoche bes Durchbruchs.

Wir haben an dieser Stelle die Selbstbekenntnisse Descartes' um ihrer biographischen Bedeutung willen so aussührlich reden lassen. Obwohl sie einen Zeitpunkt seines Lebens erleuchten, der achtzehn Jahre früher ist als ihre Berössentlichung, so kann bei der Wahrsheitsliebe und genauen Selbstkenntniß Descartes', die jede Gedächtnißtäuschung über den eigenen Entwicklungsgang ausschließt, nicht der mindeste Zweisel an der historischen Treue jener Schilberung bestehen, die zur Einsicht in die Epoche des Durchbruchs die einzige, völlig ungetrübte und authentische Quelle ausmacht. Es ist demnach sicher, das Descartes die Schule als Steptiker verließ, die Wahrheit suchend, des Weges untundig und bedürftig, daß ihm das wegweisende Licht

<sup>\*)</sup> Discours de la méthode. Part, II, et III, Bgl. meine Ueberschung S. 12—16. S. 27. u. 28.

in der Einfamkeit seines winterlichen Aufenthaltes zu Reuburg im Jahre 1619 aufging, daß er hier zum erstenmale die Nothwendigkeit und Möglichkeit einfah, die analytische Methode auf den menschlichen Geift und feine Erkenntnifzuftanbe anzuwenden mit berfelben Sicherheit und bemselben Erfolge, die in der Geometrie durch ihn selbst gefunden und auf das Glücklichste exprobt waren. Der Grundgebante ber analytischen Geometrie stand ihm fest, als er ben großen Entschluß faßte, an die Stelle der Größen fich felbft zu fegen, den eigenen Geift und seine Erkenntnifzustände zu analpfiren, um das Dunkel zu verscheuchen und zur Rlarheit zu gelangen, sein ganzes Leben demgemäß einzurichten und zu befruchten, damit es der beftändige und lohnende Gegenftand dieses schwierigen und beispiellofen Experimentes fei. In biefem Borfat find alle jene Regeln enthalten, bie er schon bamals zu seiner Richtschnur machte. Roch fühlt er fich weit bom Ziel, das er langfam und ficher erreichen will, aber er fühlt fich auf dem Wege. Mit dreiundzwanzig Jahren ift man noch tein Menschenkenner, noch nicht im Befit jener Selbsterfahrung, bie einer gründlichen und methodischen Selbstprüfung vorausgeben foll. Daher vertagt Descartes die Geistesoperation, die er an sich selbst ausführen will, bis jur Bollendung ber Wanderjahre und ftellt von jest an feine Reisen in den Dienst seiner Lebensaufgabe und Methobe. Das Ziel, das auf biefem Wege gesucht wurde, konnte kein anderes sein als die Brincipien der neuen, von Descartes begründeten Philofophie. Der Reim bazu entstand in der Wintereinsamkeit von Reuburg, aber es bedurfte neun Jahre, bevor diefer Embrho zu voller Reife gedieh. Die Gewißheit des Durchbruchs erfüllte Descartes mit enthufiaftischer Freude, die Aussicht öffnete fich, und in der Ferne leuchteten ihm die olympischen Sohen ber Erkenntniß. Wir brauchen fein eigenes Bild. Es scheint, daß der Tag dieser merkwürdigen Lebens= epoche bestimmt werden kann: es war der 10. November 1619. In dem Tagebuch des Philosophen, das jener Zeit angehört und bis jest leider verloren ist, — wir kennen es nur aus den Berichten Baillet's und unvollkommenen Abschriften, die Leibniz gemacht und Foucher de Careil veröffentlicht hat, — befand fich eine Aufzeichnung mit der Neberschrift "Olympica" und der Randbemerkung: "am 10. November ift mir bas Licht einer wunderbaren Entbedung aufgegangen (intelligere coepi fundamentum inventi mirabilis)". Leibnig' Abschrift ift das Jahr 1620 genannt, nach Baillet's Angabe

lauteten die Worte Descartes: "am 10. November 1619 entdeckte ich, von Enthusiasmus erfüllt, die Grundlagen einer bewunderungswürzbigen Wissenschaft (cum plenus forem enthusiasmo et mirabilis scientiae fundamenta reperirem)". Die Selbstbekenntnisse des Phislosophen bezeichnen ohne alle näheren Umstände den Ansang des Winters 1619 als die Epoche des Durchbruchs. In einer weiteren Aufzeichnung des Tagebuchs heißt es: "ich werde vor Ende November in Loretto sein, vor Ostern meine Abhandlung vollenden und sie veröffentlichen, wie ich es heute, den 23. September 1620, versprochen habe". Der Gegenstand dieser Abhandlung konnte nur jene Entbeckung sein, für welche die Wallfahrt nach Loretto gelobt war. Die Pilgerreise erfolgte fünf Jahre später, die Veröffentlichung des Werles nach siedzehn und, wenn die Grundlagen des Systems darunter verstanden sind, erst nach zwanzig Jahren.

Die Angaben über die erfte Entdeckung find schwankend; der jüngste Biograph will die "scientia mirabilis" und das "inventum mirabile" für zwei verschiedene gehalten wiffen, beren erfte Descartes ben 10. November 1619, die andre den 11. November 1620 gemacht habe; ber Gegenftand jener fei die neue Methode ber Philosophie und zugleich die analytische Geometrie gewesen, der Gegenstand diefer unbekannt, wahrscheinlich speciell mathematischer Art und auf Gleichungen bezüglich. Ich bemerte, daß diese Combination aus der Luft gegriffen ift; in der handschrift Descartes', soweit Leibnig Dieselbe copirt und Foucher de Careil fie mitgetheilt hat, fteht vom 11. Im Text heißt es: "im Jahr 1620 ift November 1620 tein Wort. mir bas erfte Licht einer wunderbaren Erfindung aufgegangen", am Rand ift als Datum der 10. November bemerkt; und weiter ift zu lefen, daß Descartes im Rovember 1620 von Benedig nach Loretto vilgern wollte.

Alles erwogen und an Descartes' Selbstbekenntnissen geprüft, erscheint als die sicherste Annahme, daß der 10. November 1619 der epochemachende Tag war, wo der erste fortwirkende Gedanke seiner Philosophie geboren wurde. (Das Jahr 1620 in Berbindung mit diesem Datum ist wahrscheinlich ein Schreibsehler, den Leibniz gemacht hat.)

Baillet berichtet aus dem Tagebuche Descartes', daß dieser unmittelbar nach den enthusiastischen Erregungen des folgenreichen Tages drei werkwürdige Träume gehabt, die er aussührlich beschrieben und als Sinnbilder seiner Bergangenheit und Zukunft gebeutet. Im ersten sah er sich gelähmt, vom Sturme getrieben, in einer Kirche Schutz suchend, im zweiten glaubte er eine donnerähnliche Stimme zu hören und erblickte lauter Feuersunken um sich her, im dritten schlug er die Gedichte des Ausonius auf und las die Worte: "Quod vitae sectador iter?" Rach langer Ohnmacht und inneren Stürmen hatte Descartes am Tage vorher die Stimme der Wahrheit vernommen, plögliche Helle gesehen und seinen Lebensweg gefunden.\*)

### Drittes Capitel.

# Fortsetzung. B. Reisen und zweiter Aufenthalt in Paris (1621—28).

Acht Monate vergehen, bevor Descartes von Ungarn, wo er die Kriegsdienste verlassen hat, seine Rücklehr nach Frankreich vollendet; es ist ihm erwünscht, noch einige Zeit zu wandern, denn seine Reisen sind seine Studien in dem großen Buche der Welt, und seine Heisen math ist gerade in diesem Augenblick wenig begehrenswerth; der Wiederausdruch der Hugenottenkriege in Frankreich und die Pest, die seit einem Jahr in Paris herrscht, sind zwei Umstände, die ihm ein längeres Verweilen im Auslande willtommen machen. Er reist durch Mähren und Schlessen nach der Mart Brandenburg und Pommern, wo wir ihn im Ansang des Herbstes 1621 sinden, von hier nach Mecklenburg und Holstein, dann von Emden zur See nach Weststieskand und besteht während der Küstensahrt ein Abenteuer, das er selbst in einer Auszeichnung aus jener Zeit (unter der Ueberschrift "experimenta") erzählt hat, und wobei seine Geistesgegenwart und

<sup>\*)</sup> In dem "Olympica" (nach Leibniz' Abschrift) findet sich nach der Zeitangabe seiner ersten "wunderbaren Entbeckung" unmittelbar folgende Stelle: "Im Novemsber 1619 habe ich von einem Gedichte geträumt, das mit den Worten begann: Quod vitae sectador iter?" Auch daraus läßt sich schließen, daß unmittelbar vorher nicht "das Jahr 1620," sondern 1619 zu lesen ist, mit der Randbemerkung: am 10. November u. s. f. f.

Bu vgl. Foucher de Careil: Oeuvres inédites de Descartes I. (Paris 1859) Préf. IX—XIII. Introd. XI—XV. Millet: Hist, de Descartes I. pg. 74—82 pg. 96—98.

moralische Araft eine gludliche Probe bestanden. Die Schiffer, mit benen er fährt, wollen ihn berauben und tödten; überzeugt, daß der frembe Mann ihre Sprache nicht verfteht, verhandeln fie bie Sache gang offen, aber Descartes merkt, was fie vorhaben, gudt ichnell feinen Degen und weiß durch die entschloffenfte Saltung die Rauber bergeftalt einzuschüchtern, daß er fich und feinen Diener rettet. Weftfriesland geht er nach Holland, wo er einen Theil des Winters bleibt, er besucht im haag den hof des Prinzen von Oranien, un= mittelbar barauf in Bruffel ben ber Infantin Ifabella. 1622 tehrt er nach Frankreich zurud, nimmt fein mutterliches Erbtheil in Besitz und begiebt sich im Februar 1623 nach Baris. Unter ben Tagesneuigkeiten, welche die geselligen Kreise der Hauptstadt beicaftigen, fteben die Rriegsereigniffe in Deutschland und der Geheimbund der Rosentreuzer obenan. Niemand kann über ben beutschen Arieg und die jungften Weltbegebenheiten unterrichteter fprechen als Descartes, beffen Erzählungen mit der größten Spannung gehört werben; auch hat fich bas Gerucht verbreitet, daß Mitglieder der Rofentreuzer, biefes Orbens ber "Invifiblen", in Paris feien, daß Descartes mit ihnen in nächster Verbindung stehe, ja selbst dem ge= heimniftvollen Orden angehöre. Die Sache der Rosenkreuzer wird auch hier zu einem Gegenftand literarischer Controberfen; Merfenne ift darüber in einem Streit mit bem englischen Naturphilosophen Robert Fludd begriffen, der die Rofenkreuzer vertheidigt, während Gaffendi, der mit Descartes um den Ruhm, der erfte Philosoph Frankreichs zu sein, später wetteifern sollte, sich auf die Seite der Gegner ftellt. Rach neun Jahren trifft Descartes mit feinem alten Freunde Merfenne wieder zusammen, der, inzwischen nach Paris zurückgekehrt, im Kloster nahe der Place royale wohnt und fich eben mit der Herausgabe seines Commentars der Genefis beschäftigt. Was die Rosenkreuzer betraf, so konnte Descartes den neugierigen Fragern icherzhaft erwiedern, seine Gegenwart beweise, daß er keiner ber "Invifiblen" fei.

Diesmal dauert sein Aufenthalt in Paris nur wenige Monate. Rachdem er in der Bretagne seine Familie wiedergesehen und in Poitou seine Güter verkauft hat, begiebt er sich im September 1623 von neuem auf Reisen, die jett nach dem Süden gerichtet sind. Er will Italien kennen lernen und in Rom einen Theil des Jubeljahres erleben, das Weihnachten 1624 beginnen soll. Zu dieser Zeit ist die päpstliche Stadt gleichsam ein Compendium von ganz Europa. Er nimmt seinen Weg durch die Schweiz nach Throl und besucht in Innsbruck den Hof des Erzherzogs Leopold, von da geht er nach Benedig und ist am Himmelsahrtstage ein Zeuge der großen Meeresfeier, dann pilgert er nach Loretto, um zu erfüllen, was er fünf Jahre vorher in Reuburg gelobt hatte. Mit dem Beginn der Feste ist er in Rom und verweilt hier bis zum nächsten Frühjahr. Auf der Rücksehr sieht er Florenz und den Hof des Großherzogs Ferdinand II., aber nicht Galilei, den größten Mann der Zeit, der in seinem Leben noch verhängnisvoll werden sollte. Der Angabe, daß er die Bekanntschaft Galilei's gemacht habe, widerspricht seine eigene Erklärung in einem späteren Briefe an Mersenne. Ueber Piemont und die Alpen kehrt er noch vor Mitte des Jahres 1625 nach Frankereich zurück.

Die drei folgenden Jahre bleibt Descartes mit wenigen Unterbrechungen in Paris, wo er gegen Anfang bes Sommers eintrifft. Rurz vorher scheint er die Absicht gehabt zu haben, ein ihm angebotenes und feinem Range entsprechendes Amt in Chatellerault au taufen, doch bald giebt er bie Idee, wenn fie je ernftlich gefaßt war, wieder auf und wahrt, dem erften Entschluße treu, feine volle Unabhängigkeit und Muge. Der Kreis feiner wiffenschaftlichen Bekannten und Freunde vermehrt fich, er wird von allen Seiten gefucht und gilt schon als einer der erften Mathematiker und Philosophen des Zeit= Bu diefem Rreise gehören die bedeutendften Mathematiker, Phyfiter und Theologen der Hauptstadt: ich nenne die Namen Hardy, de Beaune, Morin, Desargues, Balzac, den Arzt Billebreffieux, die Theologen Gibieuf, de la Barde, de Sancy und vor allen als den erften Gonner Descartes' den Cardinal Berulle. Wir finden in ben folgenden Jahren den Arzt Billebreffieux und den Abbe Bicot mit Descartes in naher Berbindung; seine vertrautesten Freunde find noch von dem erften Parifer Aufenthalt her Merfenne und Mydorge, der, eben damals mit optischen Bersuchen und Studien' beschäftigt, in Descartes die Untersuchungen anregt, deren spätere Frucht seine Dioptrik war. Beibe werben in diefen Studien bon einem der erften optischen Runftler in Baris, dem wiffenschaftlich und technisch gleich bedeutenden Ferrier unterstütt, der die Instrumente ausführt, die Mydorge entwirft, und bei dem Descartes felbft fich in der Kunft übt Gläser zu schleifen. Er schätzte Ferrier so sehr,

daß er feine später so sorgfältig gesuchte und behutsam gewahrte Einsamkeit in Holland mit keinem lieber getheilt hätte.

Aus dem Saufe des ihm befreundeten Le Baffeur d'Étioles, mo Descartes zuerst seine Wohnung genommen, hatte er sich im August 1626 wieber in die Vorstadt St. Germain gurudaegogen, um einige Reit einsamer zu leben. Als er in bas Saus Le Basseur und in den größeren Kreis feiner Freunde zurücklehrt, beginnt von neuem ber wiffenschaftlich gefellige Berkehr, und es bilbet fich in biefem Saufe eine kleine Atademie, deren Mittelpunkt Descartes ift. außert er in gefelligen Gesprächen zuerft seine philosophischen, in der Einsamkeit gereiften Gebanken, die durch ihre Neuheit und Tiefe fo überrafchend und einleuchtend wirken, daß icon jest Freunde, Belehrte und Budhandler ihn befturmen, feine Ideen der Welt mitgu-Doch Descartes war entschlossen, bei biefem Werke fich vor jeder Uebereilung und jedem Borurtheil zu hüten, die Saat in seinem Beifte noch zu pflegen und mit der Ernte zu warten, bis der Zeitpunkt ber vollkommenften Reife auch in feinem Lebensalter gekommen Bald werden ihm Gefellichaft und Befuche wieder läftig, von neuem erwacht bas unwiderstehliche Bedürfniß nach Ginfamteit, er flieht aus bem befreundeten Saufe und verbirgt fich am Ende von Baris in einer nur ben vertrauteften Freunden bekannten Wohnung (Sommer 1628). Le Baffeur sucht ihn umfonst, endlich trifft er den Diener, den er nöthigt, ihm die Wohnung zu zeigen, und hier findet er Descartes, den er eine Zeit lang ungesehen beobachtet, um 11 llhr nach feiner Gewohnheit im Bett meditirend und von Zeit ju Zeit idreibend.

Als Descartes das erstemal Frankreich verließ, hatte sich eben Ludwig XIII. von der mütterlichen Bevormundung losgemacht und unter die Leitung seines Günstlings begeben; als er nach Paris zurückkehrt, ist diese Favoritenherrschaft vorüber, und neben dem matten König erhebt sich ein bedeutender, zum Regieren wirklich bezusener Staatsmann. Das Jahr vorher war Richelieu Cardinal geworden, zwei Jahre später tritt er unter dem wiedererneuten Einsstuß der Königin Mutter in den Staatsrath, bald ist er der erste Minister, in Wahrheit der alleinige Regent. Die Politik dieses Mannes duldet im Innern Frankreichsk keine dem königlichen Regiment widerstrebende oder bedrohliche Macht und sordert aus diesem Interesse die Unterwerfung und Entwassnung der Protestanten und Interesse die Unterwerfung und Entwassnung der Protestanten und

ihrer Sicherheitspläte, beren wichtigfter La Rochelle ift. Die Stadt foll ausgehungert und defihalb fo belagert und eingeschloffen werden, daß die Zufuhr und die Entsetzung unmöglich ift; die Belagerungs= funft hatte bei ber Lage ber Stadt die größten Schwierigkeiten gu befiegen, und daß fie es bermocht hat, macht die Belagerung von La Rochelle benkwürdig in der Geschichte der Kriegskunft. Menge Neugieriger ftromen berbei, um diefe Werte ber Kriegskunft an sehen, unter ihnen Descartes, der sich vor La Rochelle für die verlorene Ginsamkeit in Baris entschädigt. Sein Freund Desarques hatte als Ingenieur bei den Belagerungsmaschinen mitgewirkt und machte Descartes zuerft mit Richelieu bekannt. Der König felbst ift gegenwärtig, und für die Edelleute, welche die Neugierde herbeigeführt hat, ziemt es sich nicht, blos Zuschauer zu sein. cartes ift im Gefolge des Königs, als diefer eine Recognoscirung der englischen Flotte, welche die Belagerten vergeblich zu entsetzen sucht, unternimmt und später in die freiwillig übergebene Stadt einzieht. Im Anfang November 1628 kehrt Descartes von diesem seinem Letten Keldzuge (wenn man es so nennen darf) nach Baris zurück; es find gerade neun Jahre, daß er in Neuburg an der Donau zuerst den Weg erblickte, auf dem er jett dicht vor dem Ziele steht.

Wenige Tage nach seiner Rücktunft feierte Descartes einen Sieg, der ihm unvergeßlicher blieb als seine Feldzüge, es war ein Triumph feiner Methode, eine wohlbestandene Brobe derselben vor einem er= mablten Rreise bedeutender und angesehener Manner. Wenn neue Ibeen in der Luft find, glauben viele, sie schon ergriffen zu haben, und neben dem mahren und feltenen Entdeder findet fich allemal eine Menge vermeintlicher Neuerer, die sich und andere täuschen. Gewöhnlich haben diese Leute Kenntnisse aller Art, gerade so viel als fie zur Schau tragen, eine kecke Zuversicht im Auftreten, eine erstaun= liche Schlagfertigkeit und gesellschaftliche Gewandtheit im Reden, lauter Eigenschaften, welche namentlich die vornehme Welt, die Gold und Kahengold bisweilen schwer unterscheidet, zu blenden im Stande find. Ein Typus dieser Art, der schon Aufsehen in Baris erregt hatte, war ein gewiffer Chandour, Mediciner und Chemiker feines Zeichens; Ariftoteles und die Scholaftik waren in feinem Munde abgemachte und veraltete Standpunkte, er wußte gegen dieselben so modern zu sprechen, wie Bacon, Hobbes und Gassendi, sein drittes Wort war "bie neue Philosophie", die neuen unerschütterlichen Brincipien, die

er felbst gefunden zu haben sich rühmte. Den papstlichen Runtius Marquis de Bagné hatten diese Brahlereien wirklich geblendet, er wünschte dieses Licht in feinem Kreife leuchten zu laffen und lud. um Chandour zu hören, eine Gefellschaft ber notabelften Leute. Unter ben Geladenen war außer dem Cardinal Berulle auch Descartes. Merfenne, Billebreffieur u. a. Chandoux fprach vorbereitet, geläufig, blendend und fein Bortrag gewann ben lauten Beifall biefer erlefenen Descartes fagte nichts. Der Cardinal Berulle, der Auhörerschaft. es bemerkt, fragt ihn um feine Meinung, er antwortet ausweichend und zurudhaltend, als ob nach dem Beifall folder Manner nichts weiter ju fagen mare; endlich, von allen Seiten gedrängt, fein Urtheil abzugeben, geht er auf den Bortrag ein, lobt die fliegende Rede, auch die Freimuthigkeit, womit fich Chandoux gegen die herkommliche Philosophie und für eine völlig unabhängige erklärt habe; was aber Die vermeintlich neuen Brincipien betreffe, so muffe er zweifeln, fie die Probe der Wahrheit aushalten. Descartes sah ein Beispiel jener Selbsttäuschung vor sich, die er auch an fich erfahren, ungahligemal an andern erlebt, bis auf den Grund durchschaut und böllig bemeistert hatte. Die Gelegenheit bot sich, ein Exempel zu ftatuiren. Man muffe einen Brobirstein haben, um Wahrheit und Jrrthum zu unterscheiden; wer dieses Mittel nicht befige, tappe im Dunkeln; er mache fich anheischig, die augenscheinlichste Wahrheit, die man ihm geben wolle, so zu widerlegen und den augenscheinlichsten Irrthum fo zu beweisen, daß man genöthigt sei, seine Gründe gelten zu laffen. Der Doppelversuch wird sogleich gemacht und von Descartes durch amolf Grunde von junehmendet Bahricheinlichkeit fiegreich durchgeführt. Er will gezeigt haben, daß aus unbewiesenen Gründen nichts für wahr oder falich gelten dürfe, und Scheingrunde nichts beweifen, dak alles bisherige Philosophiren, auch wenn es noch so modern klinge, auf Scheingründen beruhe, und es in diesem Punkte mit Chandour' neuer Philosophie nicht um ein haar beffer bestellt sei, als mit der alten und herkömmlichen, die jener verachte. Probirftein der Wahrheit giebt es in der menschlichen Erkenntniß tein Mittel gegen die Falfdmunzerei. Chandoux icheint diefe Runft in andern Dingen noch besser verstanden zu haben als in der Phi= losophie, er übte sie am Gelde und wurde als Falschmünzer auf dem Greveplat gehängt.

Descartes macht aus seinem Probirstein tein Geheimniß und

erklärt ben Buhörern, die das Experiment überzeugt und nach einem tieferen Einblick begierig gemacht hatte, daß alle Wahrheit nur durch methodifches Denten zu entbeden fei und die Probe beffelben befteben muffe. Auf ben Cardinal Berulle hatte ber ganze Borgang ben größten Gindruck hinterlaffen, er erkannte in Descartes ben bahnbrechenden, zur Reformation der Philosophie berufenen Ropf, einen Erneuerer der Wiffenschaft. der für Frankreich werden könnte, mas Bacon für England geworden; in einer vertrauten Unterredung perpflichtete er ihn formlich, ein Wert über feine Methode zu ichreiben und der Welt mitzutheilen. Die Zusprache eines folchen Mannes mußte den Philosophen in dem ichon gereiften Entschluß beftarten, von jest an gang der Ausführung feines Werkes zu leben. Bu feiner völligen Sammlung bedurfte er einer Muße und Ginfamteit, die ihm Paris nicht gewährte. Es scheint, daß er noch einige Zeit in ber Rabe von Paris auf bem Lande gelebt und hier vielleicht den erften Entwurf feiner Methodenlehre, "die Regeln zur Richtschnur bes Geiftes (regulae ad directionem ingenii)" niebergeschrieben bat, wovon fich nur ein Bruchstück erhalten. Nachdem er forgfältig erwogen, wo er fich und seiner Sache am besten in ungestörter Duge leben könne, geht er für die nächsten zwanzig Jahre nach Holland.

### Viertes Capitel.

Dritte Lebensperiode (1629—1650). Die Beit der Werke.

### A. Aufenthalt in den Niederlanden.

### I. "Die hollandische Ginfiedelei."

Die Wanderjahre sind zu Ende. Descartes hat ein großes Stück Welt gesehen, das Menschenleben in seinen verschiedensten Formen tennen gelernt und in seinen unsreiwilligen Verblendungen beobachtet; er ist ein großer Prüser menschlicher Meinungen, ein Meister im Durchschauen des Irrthums geworden; sein Geist ist so tritisch gerichtet, so methodisch geübt in der Unterscheidung des Wahren und Falschen, so geschärft durch umsassenden Menschentenntniß, so unverblendet durch die Scheinwerthe der Welt, daß er jeht reis ist, das schwierige Experiment

ber Selbstprüfung zu unternehmen und die Wahrheit in fich felbst zu Wir erwarten von ihm teine Reisebeschreibungen, teine Schilberungen der Sofe und Seere, der Lander und Stadte, die er gefeben. fondern eine tief eindringende, von keiner Zweifelsfurcht beschränkte Analpfe ber menfclichen Erkenntniß. Er wollte sich selbst als Re= prafentant des menfchlichen Bewußtseins erscheinen, als Beisviel eines von Welt= und Lebenserfahrung erfüllten Geiftes, wie Montaigne gewesen; auf biesem Niveau mußte er stehen, um hier die Zweifel zu überwinden, die bei jenem die lette und reiffte Frucht feiner Erfahrungen blieben. Dekhalb war Descartes gereift, nicht um die Abenteuer eines französischen Cavaliers zu erzählen. Man kennt ihn nicht, wenn man (mit einem seiner heutigen Landsleute) ben Weltmann und ben Philosophen für zwei Bersonen ansieht, in welche Descartes zerfällt. Der Weltmann macht die Vorschule des Philosophen. So laa es den eigenen Bekenntnissen gemäß in seinem Lebensplan. er am Ziel, von wo der Weg nicht weiter nach außen, sondern allein nach innen gerichtet sein sollte; jett suchte er, wie einst Montaigne, "das ftille Blatchen".

Die Erwartung der Welt war dem Wege Descartes' vorausge= Ms er Paris verließ, war er mit der Methode feiner Untersuchung, mit der steptischen und negativen Begründung ber neuen Lehre im Reinen, noch nicht mit der positiven. Dag die Welt ein solches Werk von ihm erwartete und sogar glaubte, er habe es schon vollbracht, trieb ihn dazu, jest ernstlich an die Sache zu gehen. Die Männer, auf beren Urtheil er das größte Gewicht legte, sollten fich in ihrer Meinung von ihm nicht getäuscht haben. Weniastens schildert Descartes felbft, als er fieben Jahre fpater (1636) auf die Beriode seiner Wanderungen (1619—1628) zurückblickt, diese Beweggründe als die letten, die ihn vermocht hatten, sich ganz in die Wertftatte des Philosophen zurudzuziehen. "Diefe neun Jahre verfloffen, ohne daß ich in den Streitfragen der Gelehrten mich enschieden oder den Anfang zur Grundlegung einer gewifferen Philosophie, als die gewöhnliche, gemacht hatte. Das Beispiel so vieler vorzüglicher Geister, die vor mir dieselbe Absicht gehabt und, wie mir schien, versehlt hatten, ließ mich der Schwierigkeiten fo viele in diefer Sache finden, daß ich das Unternehmen noch nicht so bald gewagt hätte, ware nicht ber Ruf verbreitet worden, ich sei damit zu Stande gekommen. 3ch kann nicht sagen, worauf diese Meinung sich gründete, und sollte ich burch Theil geworden, verdienen könnte. Deßhalb hah t Jahren den Entschluß gesaßt, alle Orte, wo i konnte, zu vermeiden und mich hierher zurückzuzi wo lange Kriege die Folge gehabt, daß die Heere, die ur um so sicherer die Früchte des Friedens genießen er der Masse eines großen und sehr thätigen Bolks e eigenen Angelegenheiten sorgt, als sich um frem ie die Annehmlichkeiten der volkreichsten Städte zu einsam und zurückgezogen habe leben können, als n Wüsten".\*)

n seinem Werke mit völliger Freiheit zu leben, be ein günstiges Klima und ungestörte Einsamkeit; er in Frankreich und Paris, beides sand er in Hollim Ansange des Frühjahres 1629 begab, gerade zt er Breda verlassen. Mit der größten Vorsichten alle äußeren Störungen. Er verabschiedet sie ter Familie und nimmt in Paris nur von den ven Abschied. Der Abbe Picot besorgt seine ökonorieiten, Mersenne die literarischen, namentlich geht er Briefe, die Descartes nach Frankreich schreibt unt, durch seine Hand. Die zudringliche Neugierd two er lebt. Er verheimlicht seinen Ausenthalt, data, wechselt ihn oft und hat den verborgensten e

zubringt (1629-49), hat er etwa vierundzwanzigmal seinen Ausent= halt verändert und an dreizehn verschiedenen Orten gelebt: ich nenne Amfterdam, Franeder, Deventer, Utrecht, Amersfort, Lecuwarden, Abtei Egmond bei Altmaar, Egmond van Soef, Sarderwijt an der Buidersee, Lenden und Schloß Endegeest bei Lenden. Jest ist er voll= tommen herr feiner Zeit und Lebensart, er tann mitten in boltreichen Städten, in Gesellschaft und Berkehr mit Freunden, in der fruchtbarften Zerstreuung leben und, sobald bas Bedürfniß der Sammlung und Arbeit eintritt, sich an entlegene Orte guruckziehen, wo ihn tein Laftiger findet. Sier ift er sicherer, als in der Borstadt St. Bermain. In folder Ginfamteit entstehen und reifen die Werte, die ihn zum Begründer der neuen Philosophie und zum Gegenftand der Bewunderung der Welt gemacht haben. Was die Entstehung feiner Werte betrifft, find Franeder und Leeuwarden in Friegland, Sarberwijk in Gelbern, Endegeeft bei Lenden und Egmond in Nordholland die wichtigsten seiner Aufenthaltsorte gewesen. Endegeeft ift noch heute durch das Andenken Descartes' geweiht. In Franecker, wohin er sich, bald nach seiner Ueberfiedelung, von Amfterdam aus begeben hatte (er trug den 16. April 1629 feinen Namen "Renatus Descartes' Gallus philosophus" in das Album der Universität ein), bewohnte er ein einsames Schloß, das von der Stadt durch einen Graben getrennt war, und schrieb hier den erften Entwurf feiner "Meditationen", die gehn Jahre fpater in Sarder= wijk ausgeführt und vollendet wurden (1639/40); in Leeuwarden entstanden mahrend des Winters 1635/36 feine "Berfuche", eingeführt durch den "Discours de la méthode", die erste von ihm selbst veröffentlichte Schrift; in Endegeeft wurden die "Principien", das Hauptwerk seiner Philosophie, vorbereitet (1641-43), in Egmond voll= Un diefem Ort, einem der schönften Dörfer Nordhollands, enbet. hat Descartes am liebsten und wohl auch am längsten verweilt, ber erfte Aufenthalt fällt in den Winter 1637/38 gleich nach der Heraus= gabe seiner "Bersuche", ber lette in die Jahre 1643-49, die letten seiner hollandischen Ginfamteit, die hier durch drei Reisen nach Frantreich in den Jahren 1644, 1647 und 48 unterbrochen wurde.

In Descartes' holländischer Lebensperiode lassen sich demnach drei Abschnitte so unterscheiden, daß der erste (1629—36) der Ber=öffentlichung seiner Hauptwerke vorausgeht, der zweite (1637—44) diese umfaßt, der dritte (1644—49) ihr nachfolgt. Während des

erften Abschnittes hat Descartes, nachdem er Franecker verlaffen, hauptjächlich in Amsterdam, Deventer, Utrecht, Leeuwarden gelebt. während des zweiten zuerft in Camond, dann in Sarderwijk. Amersfort, Amfterbam, Lenden und Schloß Endegeeft, mahrend bes britten in Camond. Gleich nach dem Entwurf der Meditationen, die im December 1629 in ihrer ersten Form fertig waren, ging Descartes an die Ausarbeitung eines umfassenden Saubtwerks, worin er der Welt nach seinen neuen Brincipien die Welt erklären wollte, es follte "Rosmos" heißen und zuerft veröffentlicht werden; bas Werk mar so qut als vollendet, als Descartes aus Gründen, die alsbald zu erörtern find, den Entschluß faßte, es nie herauszugeben. Arbeit waren die Jahre 1630—33 gewidmet. Nachdem so die Ab= ficht, als Lehrer der Welt aufzutreten, gleich bei dem ersten Verfuche gescheitert war, schwankte Descartes, ob er diese Absicht nicht für immer aufgeben follte.

In die nächste Zeit fällt eine Episode, die er in seiner Lebens=
methode nicht vorhergesehen hatte, aber die Reigungen sind oft mäch=
tiger als die Grundsähe: er lernte während des Winters 1634/35 in Umsterdam ein Mädchen kennen, das er lieb gewann und ohne legi=
time Form zu seiner Frau machte, sie gebar ihm (in Deventer den
19. Juli 1635) eine Tochter, die auf seinen Ramen "Francine Des=
cartes" getaust und von ihm mit zärtlicher Liebe erzogen wurde, doch
sollte er sich des väterlichen Glücks nicht lange erfreuen, das Kind
starb in Amersfort den 7. September 1640.\*)

Die Unabhängigkeit und Muße, die Descartes sich stets gewünscht und jetzt in den Niederlanden zum erstenmal in ungetheiltem Maße sindet, genießt er mit vollen Zügen. Aus einigen Briesen namentlich der ersten Jahre weht die heiterste und zufriedenste Stimmung, die sich dem Leser wohlthuend mittheilt. Seinem Freunde Balzac in Paris, dem bekannten Schützlinge Richelieu's, bei dem er als Historiograph und Stylist in Ehren stand, schildert Descartes in der besten Laune sein holländisches Idyll. Er schreibt im Frühjahr 1631 aus Amsterdam, als Balzac von seinem Stammgut wieder nach Paris zurückgekehrt ist: "Ich habe mir wirklich Skrupel gemacht,

<sup>\*)</sup> Alle näheren Umftände sind unbefannt. Im Taufregister der reformirten Kirche zu Deventer ist die Mutter als "Hélène fille de Jean" bezeichnet. Bgl. Millet: Histoire de Descartes I. pg. 339-40.

Ihre ländliche Ruhe zu ftoren, und barum lieber mit meinem Briefe gewartet, bis die Zeit Ihrer Ginsamkeit vorüber mare. Während ich in den erften acht Tagen schreiben wollte, habe ich Sie achtzehn Monate lang, von der Abreife bis jur Rudtehr, unbeläftigt gelaffen, und Sie wissen es mir nicht einmal Dank. Jett aber, nun Sie wieder in Paris find, muß ich mir doch von der Zeit, die an fo viele zudringliche Besuche verloren geht, auch meinen Theil ausbitten und Ihnen fagen, daß in den zwei Jahren, die ich im Auslande lebe, ich nicht ein einzigesmal in Versuchung war, nach Varis zurückgutommen; nur feitbem ich weiß, bag Gie wieber bort find, murbe ich anderswo aludlicher sein konnen als hier. Und hielte mich nicht bie Arbeit zurud, die wichtigste nach meinem geringen Urtheil, die ich je vorhaben kann, fo wurde der Bunfch, Ihre Unterhaltung ju genießen und alle die Gedanken voller Rraft, die wir in Ihren Schriften bewundern, unmittelbar vor mir entstehen zu sehen, diese Hoffnung allein würde ftark genug sein, mich von hier zu vertreiben. Fragen sie mich nicht, ich bitte, welcher Art die Arbeit ift, die mir jo wichtig erscheint, das Bekenntniß würde mich roth machen, ich bin jo fehr Philosoph geworden, daß ich vieles, das bei der Welt in Ansehen steht, gering schätze und anderes, woraus man nichts zu Doch ich weiß, Sie benten anders als die machen pflegt, hochhalte. Leute, Sie urtheilen beffer von mir als ich verdiene, und ich will mit Ihnen zu gunftiger Stunde unverholen über meine Arbeiten Für heute nur so viel: ich bin nicht in der Stimmung Bucher zu fchreiben, ich verachte bie Berühmtheit nicht, wenn man, wie Sie, im Stande ift, wirklich einen großen und gediegenen Ruf ju erwerben; dagegen dem mittelmäßigen und unficheren, wie er etwa für mich zu hoffen ware, ziehe ich ben Frieden und die Gemuths= rube vor, die ich befige. Ich schlafe hier alle Racht gehn Stunden, ohne daß je eine Sorge mich aufweckt. Ich träume lauter herrliche Dinge, die Balber, Garten und Zaubervalafte der Mahrchen, und wenn ich erwache, finde ich mich mit noch größerem Behagen in ber Sinnenwelt, die mich umgiebt. Nichts fehlt als Ihre Nabe!" - Wic nun Balzac dem Freunde antwortet, er fei jest geneigt, auch unter die Einsiedler nach Holland zu gehen, erwiedert Descartes: "Ich habe mir die Augen gerieben und zu träumen gemeint, als ich las, Sie wollten hierherkommen. Und boch ift es gar nicht befremblich, wenn ein hochgefinnter Geift, wie der Ihrige, die Fesseln des Hofes nicht

länger erträgt, und hat Gott, wie Sie fchreiben, Ihnen eingegeben, bas Weltleben zu verlaffen, fo murbe ich ja wider den heiligen Geift fündigen, wollte ich Sie von einem folden Entschluß abbringen. Bielmehr lade ich Sie ein, Amfterdam ju Ihrer Buflucht ju nehmen, ihm nicht blog vor allen Kapuziner- und Karthäuserklöstern, wohin so viele ehrbare Leute sich zurückziehen, sondern auch vor den schönsten Refibenzen gang Frankreichs und Italiens, fogar bor der berühmten Eremitage Ihres vorjährigen Aufenthaltes den Vorzug zu geben. Ein Landhaus mag noch so vollkommen eingerichtet sein, immer fehlen zahllose Bequemlickkeiten, die man nur in Städten haben kann, und felbst die Einsamteit, die man auf dem Lande zu finden hofft, ift dort nie gang ohne Anfechtung. Run ja, Sie finden einen Bach, der die größten Schwäger zu Träumern macht, ein einsames Thal, das Sie exfreut und entzückt, aber da find zugleich eine Menge kleiner Nachbaren, die Befuche machen, weit unbequemere Befuche, als man in Baris empfängt. hier bagegen, in diefer großen Stadt, bin ich ber einzige Menich, der nicht Sandel treibt, alle andern find von ihren Interessen so fehr in Anspruch genommen, daß ich hier mein ganzes Leben zubringen könnte, ohne daß je irgendwer mich bemerkte. Ich gehe täglich mitten in dem Getriebe einer großen Boltsmenge fo frei und ruhig spazieren, als Sie in Ihren Baumgängen, ich betrachte die Menschen um mich ber gleich den Bäumen in Ihren Wäldern und den Thieren auf Ihren Waiden, felbst das Geräusch ihres Treibens ftort meine Träumereien fo wenig, als bas eines Mit demfelben Bergnügen, womit Sie die Bauern Ihre Felder pflügen sehen, bemerke ich hier, wie die Arbeit aller jener Leute dazu dient, den Ort, wo ich lebe, schöner und behaglicher zu Wie Ihnen der Unblick reicher, in Ihren Garten heranreifender Früchte wohlthut, fo febe ich hier mit Ergößen die Schiffe ankommen, die uns im leberfluß die Erzeugnisse beider Indien und die Seltenheiten Europas bringen. Nirgends in der Welt find alle Unnehmlichkeiten des Lebens fo leicht zu haben als hier. tein Land, in dem die burgerliche Freiheit vollkommener, die Sicherheit befestigter, Berbrechen seltener, und alt vererbte Sitteneinfalt Ich begreife nicht, daß Sie Italien vorziehen, wo die größer wäre. Hipe des Tages unerträglich, die Kuhle des Abends ungefund, die Dunkelheit der Nacht, die Raub und Mord verbirgt, gefährlich ift. Sie fürchten die Winter des Nordens, aber welche Schatten, Fächer, Quellen werden Sie vor der Hitze in Rom so gut zu bewahren im Stande sein, als hier vor der Kälte ein Osen und ein tüchtiges Feuer? Kommen Sie also nach Holland, ich erwarte Sie mit einer Aeinen Sammlung meiner Träumereien, die Ihnen vielleicht nicht mißsallen".\*)

Nach der Veröffentlichung seines ersten Werks ging die Rede, daß Rickelieu dem Philosophen Anerbietungen für Paris machen wolle. "Ich glaube nicht", schreibt Descartes an Mersenne, "daß die Gedanken des Cardinals sich dis zu einem Menschen meiner Art herablassen sollten. Uebrigens giebt es, unter uns gesagt, nichts, das meinen Lebensplänen weniger zusagt, als die Lust von Paris, wegen der zahllosen Zerstreuungen, die dort unvermeidlich sind; und so lange ich nach meiner Weise leben darf, werde ich auf dem Dorf in einem beliebigen Lande bleiben, wo mich die Besuche der Nachbaren so wenig belästigen als hier, in einem Winkel Nordhollands. Dies ist der einzige Grund, warum ich dieses Land der Heimath vorgezogen habe, und jetzt bin ich so daran gewöhnt, daß ich keine Lust spüre, meinen Aufenthalt zu ändern."\*\*)

Fügen wir diesen brieflichen Aeußerungen noch einen Sat aus dem Anfange der Meditationen hinzu, einen der ersten, die Descartes in jenem einsamen Schlosse der Stadt Franecker geschrieben: "Die Gegenwart ist mir günstig, mein Gemüth ist frei von allen Sorgen, meine Muße ungestört; ich lebe einsam in der Einsamkeit und werde mich nun mit vollem Ernst und voller Geistesfreiheit meiner Aufgabe widmen, die zunächst den umfassenden und gründlichen Umsturz aller meiner bisher gehegten leberzeugungen fordert."

# II. Geiftiges Leben in ben Niederlanden.

#### 1. Bilbungezuftanbe.

Indessen würde Holland seine "geliebte Einsiedelei", wie Descartes fie nennt, taum geworden sein, wenn hier nicht zugleich der regste geistige Berkehr ihm offen gestanden hätte. Die Riederlande waren

<sup>\*)</sup> Der erste Brief Descartes' ist nach Cousins Meinung vom 29. März 1631, ber zweite ist vom 15. Mai, zwischen beibe fällt Balzac's Antwort vom 25. April 1631. Oeuvres T. VI. pg. 197—203.

<sup>\*\*)</sup> Der Brief ist ben 27. Plai 1638 offenbar in Egmond geschrieben. Oeuvres. T. VII. pg. 155.

..... entftegt ber Janjenismus, ber it der Lehre Descartes' berührt, jum Theil befreu ndischen Universitäten treten in den Bordergri bens, neue werden gegründet, insbesondere die U1 eftätigt im Jahre 1636), wo die neue Philosophie id ihre heftigften Gegner findet. Wiffenschaft ziverfelle Bilbung find an der Tagesordnung un eich einer Mobe in den geselligen Kreisen, selbst in eschlecht. Mus dem Reichthum der Bildungsinte h in empfänglichen und begabten Frauengemüthe jaftliche, gelehrte und künftlerische Cultur, die auch diften Formen mit weiblicher Art sich verträgt uni junens, das fie erregt, nicht den Gindruck fünftlich ges :umpfe" macht.

#### 2. A. M. von Schürmann.

Das merkwürdigste Beispiel dieser Art war damalen Schürmann (1607—1678), "der Stern von Utrise, die holländische Minerva", wie ihre Berehrer sires Wunder von Gelehrsamkeit und mannigsalt vn in ihrer Kindheit hat sie die alten Sprachen sil und Homer gelesen; dazu kommen die neu enisch, spanisch, französisch und englisch, sie scherheit eines Rhilalagen

1

Brobleme der Metaphyfit, zugleich erfahren in der bildenden Runft, ausübend mit bewährtem und öffentlich anerkanntem Talent in der Malerei, geschickt im Bilbschnigen, geübt im Rupferftechen, fogar in Diefe gange Bildung ichatt fie gering gegen bas Stubium der Bibel, der Rirchenväter und der Scholaftit; fie tennt Ariftoteles, Augustin und Thomas und will nichts von der neueren Philosophie wiffen. Ihre tiefften Interessen find die religiösen, die fich zulett in der orthodoren Rirche der Niederlande nicht mehr be-Sie will eine Kirche Chrifti, die gleich der Urgefriediat fühlen. meinde im Stande ber Erwählten, in vollfommener Beltentfagung und brüderlicher Gemeinschaft lebt, von keiner anderen Liebe erfüllt als dem "amor crucifixus". Ihr Lehrer und Leiter in Utrecht war Boëtius gewesen, der feindseligste Gegner Descartes'; zulett folgt fie bem frangösischen Brediger Lababie, ber fich von ben Jefuiten ju den Calvinisten betehrt hat und jest die Gemeinde der Ermählten verkündet; es war der romanische Vorläufer und in gewiffer Weise bas Borbild bes beutschen Bietismus, ben Spener begründete. Diefen Mann ruft fie, schon eine Greifin, nach den Niederlanden (1667) und wandert mit dem Bertriebenen in's Austand.\*)

Es war viele Jahre vorher, wohl mehr als ein Menschenalter, baß Descartes die berühmte Schürmann in Utrecht aufgesucht und bei dem Studium der mosaischen Schöpfungsgeschichte gefunden hatte. Zwischen der biblischen Genesis und der klaren und deutlichen Ginssicht in die Entstehung der Welt, welche Descartes forderte und in seinem "Rosmos" geben wollte, lag eine unübersteigliche Klust. Der Philosoph warf die Bemerkung hin, daß man für die Erklärung der Dinge von Moses nichts lernen könne, und galt seitdem in den Augen der eifrigen Schülerin des Boëtius als ein "prosaner Mann", vor dem man sich hüten müsse. Es wird aus ihren Schriften eine auf jene Unterredung bezügliche Stelle angeführt, worin sie Gott dankt, daß der "prosane Mann" keinen Eingang dei ihr gefunden. Sie sah in Descartes einen gottlosen Philosophen, er in ihr ein vorzügliches Talent für die Kunst, das Voötius mit seiner Theologie verdorben habe. So äußert er sich in einem seiner Briese.\*\*)

<sup>\*)</sup> Gottfr. Arnolds unparteisische Kirchen= und Keterhistorie. Bb. II. (Schaffshausen 1741) Cp. 21. S. 307—319. Bej. § 30—34. Dr. P. Tschackert: A. W. won Schürmann, der Stern von Utrecht, die Jüngenin Labadies. (Gotha, 1876.)

<sup>\*\*)</sup> Foucher de Careil: Descartes et la princesse palatine, (Par. 1862) p. 61—63.

### 3. Die Pfalggräfin Glifabeth.

Wie es scheint, suchte diese "hollandische Minerva" mit dem franabsischen Philosophen im Ginfluß auf eine der bedeutendsten und interessantesten Frauen jener Zeit zu wetteifern, die ein tragisches Schicksal in das Aspl der Niederlande geführt hatte. Im Haag lebte, landesflüchtig und aus der Heimath vertrieben, die Familie Friedrichs V. von der Pfalz, der in der Schlacht bei Brag die böhmische Königekrone verloren hatte und feiner deutschen Erbstaaten beraubt Mit dem Tobe Guftav Abolfs war feine lette hoffnung gescheitert, er hatte fie nur wenige Tage überlebt († Nov. 1632) und von den dreizehn Rindern, die ihm feine Gemahlin Glifabeth Stuart geboren, elf hinterlaffen, barunter vier Töchter, beren altefte bie Prinzessin Elisabeth (1618-1680) war. Es giebt in ber neuen Reit keine fürstliche Namilie, die so viele tragische, abenteuerliche und wiederum gludliche Schickfale außerordentlicher Art erlebt hatte und durch ihre Nachkommen genealogisch interessanter wäre. Friedrich V., zweier Kronen verluftig, endet im Unglud und Exil, seine Wittwe in der Mitte ihrer zahlreichen Familie führt als Erkönigin von Böhmen eine Art Hofleben in der Emigration: der alteste Sohn ift in der Zuiderfee ertrunken (1629), Ruprecht, der britte in der Reihenfolge der Söhne, erwirbt und verliert in den englischen Bürger= friegen den Ruhm eines fiegreichen Reitergenerals, fein Bruder Morit geht nach Amerika und niemand weiß, was aus ihm geworben; Eduard, der nächste der Brüder, begiebt sich heimlich nach Frankreich und bekehrt fich hier zur römischen Rirche (1645), feinem Beifpiele folgt Louise Hollandine, die zweitälteste Tochter (1622-1709), fie wird die berühmte und berüchtigte Aebtiffin von Maubuiffon; Phi= lipp, der vorlette der Söhne, tödtet auf offener Straße einen franzöfischen Edelmann, Marquis d'Épinay, der ihn Tages zuvor meuch= lings angefallen (Juni 1646), und wird von der Mutter für immer verbannt, aus Rache, wie es scheint, benn fie war, fo fagt man, jenem Chelmann mehr ergeben, als der Burbe ber Ronigin, Mutter und Matrone ziemte. Unter ben Kindern des unglücklichen Rurfürften find durch die Bedeutung ihrer Berfonen und Schickfale die Bfalggräfin Elifabeth, beren älterer Bruder Rarl Ludwig (1617 —1680) und ihre jüngste Schwester Sophie (1630—1714) ohne 3weifel die ersten. Karl Ludwig wird durch den westfälischen Frieden

i

in feine Erbrechte eingesett und burch feine Regententuchtigkeit ber Wiederherfteller der Pfalz nach den Berwüftungen des dreißigjährigen Seine Tochter ist die vortreffliche Elisabeth Charlotte, die als herzogin von Orleans am hofe Ludwigs XIV. deutsche Gefinnung und pfälgische Art zu bewahren mußte; ihr Sohn ift Philipp von Orleans der Regent, ihr Entel Raifer Frang I. der Gemahl der Maria Theresia. Der Stolz des pfälzischen Saufes ist Friedrichs jungfte Tochter Sophie, fie wird die erfte Rurfürstin von Sannover, "die große Aurfürftin", ihr Sohn Georg der erfte Ronig von Großbritannien aus dem Hause Hannover, ihre Tochter Sophie Charlotte die erfte Königin von Breufen. Daf diefe brei Geschwifter ben größten Philosophen des Jahrhunderts gunftig gefinnt waren, hat ihren Nachruhm erhöht. Karl Ludwig, ein Mann von tolerantefter Denkart, wollte Spinoza nach heidelberg rufen, Sophie und ihre Tochter mählten sich Leibnig jum vertrauten Freunde und Rath-geber, die Prinzessin Elisabeth mar Descartes' begeisterte Schülerin.

Sie hatte ihre Kindheit, die ersten Jahre des dreißigjährigen Krieges, fern von den Eltern, zu Kroffen in der Mark Brandenburg bei ihrer Großmutter Juliane, der Tochter des großen Oraniers, verlebt; unter der Pflege dieser hochgebildeten Frau waren Glifabeths Kahigkeiten geweckt und ber Sinn für Wiffenichaften und Sprachen frühzeitig genährt worden. Als fie in erfter Jugendblüthe nach dem Saag an den Sof der Mutter tam, wurde fie durch den Reiz ihrer Unmuth und Talente bald eine gefeierte Erscheinung. Giner ber ersten Gegenftande ihrer Bewunderung mar "ber Stern von Utrecht", in weldem die unterrichtete und hochstrebende Glifabeth ein leuchtendes Borbild erblickte, sie lernte die Schürmann kennen und verkehrte mit ihr in freundschaftlichem Briefwechscl. Die Gemüthsart der Prinzessin, durch außerorbentliche Schicksale aus dem herkommlichen Gange eines fürftlichen Lebens herausgerückt, hatte einen ungewöhnlichen Aufschwung genommen und war gang geftimmt, fich mit voller Bingebung ben geiftigen Intereffen zu wibmen. In berfelben Zeit, als fie die Bewerbung des Polenkönigs ausschlug (1638), ergriff fie die Lehre Des-Sie war neunzehn Jahre, als die erfte Schrift des Philofophen erschien, fie las die Abhandlung über die Methode, die Berfuche und die Meditationen und wünschte jett, den Mann zu sehen und kennen zu lernen, deffen Lebensanschauung fie sich verwandt fühlte, dessen Lehre und Lehrart durch ihre Tiefe und einleuchtende Klarbeit sie bergestalt gefesselt, daß alles Frühere ihr bagegen nichtig erschien. Sie ift in bem feltenen Fall, daß fie den Metaphyfiter und Mathematiter gleich aut verfteben und ichagen tann. Jekt erblakt der Stern von Utrecht unter bem Geftirne Descartes'. Sie macht die eifrig gewünschte Bekanntschaft des Philosophen, der die Berehrung der jungen Fürstin aus vollem Bergen erwiedert; er wird ihr Lehrer und Freund bis jum Ende feines Lebens, der treuefte, den fie vielleicht je gehabt hat. Um in ihrer Rabe zu fein, nimmt Descartes im Frühighr 1641 Schloß Enbegeeft ju feinem Aufenthalt; ihr widmet er fein Sauptwerk, die Principien der Philosophie (1644); zu ihrer Erquickung in ben Tagen körperlicher und gemüthlicher Leiden schreibt er (im Frühjahr 1645) die Briefe über das menfchliche Glud, die Seneca's Bucher de vita beata erörtern, einen Theil feiner Sittenlehre bilben und fein lettes (noch von ihm felbft veröffentlichtes) Wert über "bie Leidenschaften der Seele" zur Folge haben, das er im Winter 1646 verfaßt und gleich darauf seiner fürstlichen Freundin mittheilt.

Es giebt für die Bringeffin Glifabeth tein iconeres Denkmal, als jene ihr gewidmete Zuschrift, die Descartes feinem Hauptwerk vorausschickte. "Es ift ber größte Borgug, ben ich meinen Schriften verdanke, daß fie mir die Ehre verschafft haben, Ihre Sobeit kennen ju lernen und mich bisweilen mit Ihnen unterreden zu dürfen. So ift mir bas Blud zu Theil geworben, ein Zeuge Ihrer hohen und feltenen Eigenschaften zu fein, und ich erweise ber Rachwelt einen Dienft, wenn ich fie diefes Borbild feben laffe. Es ware thoricht, wollte ich an diefer Stelle schmeicheln ober Dinge schreiben, von denen ich nicht überzeugt bin, hier, auf der erften Seite eines Werts, worin ich die Grundwahrheiten aller menschlichen Erkenntniß darzuthun versuchen will. Ich tenne Ihre hochgefinnte Bescheidenheit und weiß, baß Ihnen die einfache und freimuthige Rede eines Mannes, der nur fagt, was er benkt, lieber ift, als die zierlichen und gewählten Lobreden derer, welche die Runft der Soflichkeiten ftudirt haben. Ich werbe in dieser Zuschrift nur sagen, was ich erfahren habe und weiß, ich werbe hier genau fo schreiben, wie in dem ganzen übrigen Werk: als Philosoph." In wenigen Zügen schilbert Descartes ben Charatter des wahren Menfchenwerths, den Unterschied achter und unächter Tugenden, welche lettere den Irrlichtern gleichen. wegenheit glänzt mehr als wirklicher Muth, Berschwendung mehr als wahre Freigebigkeit, achte Bergensgüte gilt für weniger fromm als Aberglaube und Beuchelei; Ginfalt ift oft der Grund ber Gutmuthig= teit, Berzweiflung die Triebfeder des Muthes. Der Inbegriff aller Tugenden ift die Weisheit, die das Gute deutlich erkennt, fest und beharrlich ausführt: fie glanzt nicht, wie die Scheintugenden, fie wird weniger bemerkt und barum weniger gelobt, fie verlangt Berftanb und Charatter; die Ginficht ift an Rraft und Umfang nicht in allen gleich groß, der feste Wille kann es sein. Wo sich aber mit diesem der klare Berstand und die ernste Arbeit der Bildung vereinigt, da ift die Blüthe der Tugend. "Diese drei Bedingungen vereinigen Sie in volltommenem Mage. Die Berftreuungen bes Sofes und die gewöhnliche Art, wie Brinzeffinnen erzogen werben, find bem Stubium der Wiffenschaften feindlich. Daß Sie diese hinderniffe bemaltigt und fich bie beften Früchte ber Wiffenschaften angeeignet haben, beweift, mit welchem Ernft Sie an Ihrer Bilbung gearbeitet; daß Sie diefes Biel in fo weniger Zeit erreicht haben, fpricht für die Borguglichkeit Three Talente. Und ich habe dafür noch eine andere Brobe, die mich perfonlich angeht: ich habe teinen gefunden, der meine Schriften fo umfaffend und fo gut verftanden; felbft unter den beften und ge= lehrteften Röpfen giebt es viele, die fie fehr dunkel finden: ich habe fast durchgangig bemerten muffen, daß die einen die mathematischen Wahrheiten leicht faffen, aber ben metaphpfischen verschloffen find. während es fich bei ben anderen gerade umgekehrt verhält. einzige Beift, fo weit meine Erfahrung reicht, bem beibes gleich leicht wird, ift der Ihrige. Darum muß ich diefen Geift unvergleichlich Und was meine Bewunderung fteigert: es ift nicht ein bejahrter Mann, der viele Jahre auf feine Belehrung verwendet hat. bei bem fich eine folche umfaffende, wiffenschaftliche Bildung findet, sondern eine noch jugendliche Fürstin, die in ihrer Anmuth eher ben Grazien, wie die Boeten fie beschreiben, als den Mufen ober der weisen Minerva gleicht. Ich sehe in Ihnen alle Kräfte wirksam, die achte und vorzügliche Weisheit von Seiten nicht blos bes Geiftes, sondern auch des Willens und Charakters fordert: Großmuth und Milbe im Bunde mit einer Gefinnung, die ein ungerechtes Schickfal trot fortbauernder und immer erneuter Verfolgungen nicht zu erbittern noch zu entmuthigen vermocht hat. Diese hochgefinnte Weißheit ift es, die ich in Ihnen verehre, ihr widme ich nicht blos dieses Werk, weil es von der Philosophic, dem Studium der Weisheit, hanbelt, fondern meine Berfon und deren Dienfte."

In demfelben Jahr, als Elisabeth diese Widmung empfing, schrieb ihr die Schürmann einen Brief, der unverkennbar einen bösen Seitenblick auf Descartes warf. Sie bekennt ihre Verehrung für die Doctoren der Kirche, die keine Neuerer sein wollten, sondern desscheiden den Weg gingen, "den Augustin und Aristoteles erleuchtet haben, jene beiden großen Gestirne der Wissenschaft göttlicher und menschlicher Dinge, die man nie verdunkeln konnte, welches trübe Gewölk und welches Chaos von Irrthümern man ihrem glänzenden Lichte auch entgegenzusehen versucht hat".\*)

Der perfonliche Verkehr zwischen der Prinzeffin und Descartes war mahrend ber Zeit feines Aufenthaltes in Endegeeft ber reafte, er hatte vorher ein Jahr in Leyden gelebt (Apr. 1640-Apr. 41), bann wohnte er zwei Jahre in dem nur eine halbe Meile entfernten Landichloß (Apr. 1641-Ende März 43) und ging von hier über Amfterbam, wo er einige Wochen verweilte, nach Egmond, um in voller Ruhe die Herausgabe seiner Brincipien zu besorgen. Ich weiß nicht, ob er feitdem die Brinzessin wiedergesehen hat, da es aus den Briefen (leider find die ihrigen verloren) nicht hervorgeht. Correspondenz beginnt gleich nach ber Trennung und reicht von ben Anfängen feines Aufenthaltes in Egmond (Mai 1643) bis nach seiner Ankunft in Stockholm (October 1649). Sie wünscht von ihm die Lösung philosophischer, geometrischer und physitalischer Fragen. erfte und wichtigfte, die fie ibm vorlegt, betrifft die Bereinigung von Seele und Körper, das Hauptproblem feiner Lehre; in einer Reihe von Briefen erörtert er das große Thema vom Werth und Bedeutung des menschlichen Lebens (Mai und Juni 1645): Elisabeth fcidt ihm Machiavellis Buch vom Fürften mit ihren Bemerkungen und wünscht die feinigen (Berbft 1646); es ift bemertenswerth, baß Descartes, schon über fünfzig, dieses Buch erft jest durch seine Schulerin kennen lernt. Stets begleitet er ihren Lebensweg und umgiebt fie mit feinen Rathichlägen und allen Empfindungen berfonlichfter Theil= nahme. Für Elisabeth tamen duftere Zeiten, Arankheit und Diggeschick aller Art, ber Abfall zweier Geschwifter von dem väterlichen

<sup>\*)</sup> Foucher de Careil: Descartes et la princesse palatine pg. 11—12. Die lehrreiche und lohnende Aufgabe einer Monographie Elisabeths ist noch ungelöst; die genannte Schrift, untundig, wie sie ist, der deutschen Berhältnisse und Zeitgeschichte, darf taum als ein Beitrag dazu gelten.

Glauben, die Zwistigkeiten im Hause der Mutter, der Sturz der Nach der Conversion ihres Bruders Eduard Stuarts in England. und nach der Enthauptung ihres Oheims Karls I. fcbrieb ihr Descartes tröftende und aufrichtende Briefe. Er bachte an Elisabeth und das Schickfal des pfalzischen Saufes, als er in brieflichen Berkehr mit der Königin von Schweden trat und die Einladung nach Stockholm annahm, erfüllt von der Hoffnung, daß es ihm gelingen könne, die beiden Frauen einander zu befreunden und den mächtigen Ginfluß Schwedens zu Gunften Elifabeths und ihres Saufes zu ftimmen: icon erfreute er fich ber Aussicht, in naber Zukunft mit

ihr vereinigt am Hofe in Heidelberg zu leben.

Nach der Tödtung des Marquis d'Épinah mußte Elifabeth, der Mitiduld wahrscheinlich ohne Grund verdächtig, den Haag verlaffen; fie hat die nachsten Jahre in Berlin am Sofe des großen Rurfürften, ihres Betters, jugebracht; nach der Wiederherstellung ihres Bruders tehrte fie in ihre Vaterstadt jurud und lebte am Sofe in Beidelberg. bis die ehelichen Zerwürfniffe zwischen Rarl Ludwig und feiner Gemahlin Charlotte von heffen auch die Geschwifter uneins machten und Clifabeth von Beidelberg vertrieben. Sie wurde im Jahre 1667 reichsfürstliche Aebtissin ber lutherischen Abtei Herforden in Westfalen und ftarb hier am Todestage Descartes', ein Menfchenalter nach ihm (11. Febr. 1680). Sie blieb, mas fie ftets gewesen: ein reicher, immer suchender und in die Tiefe gerichteter Geift, der die philosophischen Interessen mit den religiösen wohl zu verbinden wußte. Sie gewährte ihrer alten Freundin Schürmann, als diese mit Labadie und der neuen Chriftusgemeinde in Amfterdam nicht mehr gedulbet wurde, bas erbetene Afyl in Berforden (1670) und fcutte mit ent= ichloffener Festigkeit die eingewanderte Gemeinde gegen die droben-In demfelben Jahre empfing den Anfeindungen der Landestirche. fie ben Besuch englischer Quater, und es fceint, daß William Benn's Perfonlichkeii einen überwältigenden Gindruck auf fie außgeübt hat. Das Gemüth ber alternden Frau hatte die Stürme der Welt im Nebermaße erlebt und war des Friedens bedürftig, den religiöse Aber wie wechselnd immer ihre Schickfale, Weltentsagung giebt. Stimmungen und Eindrücke sein mochten, fie verdankte ihre höchsten intellectuellen Befriedigungen ber Lehre und Freundschaft Descartes', und diefe Erinnerung ift auch der Aebtiffin geblieben.

# Fünftes Capitel.

# B. Ausbildung und Veröffentlichung der Werke.

## I. Das kosmologische Werk.

### 1. Anordnung und Plan.

Nachdem wir den Lebensgang Descartes' während seiner holländischen Beriode in den Hauptzügen verfolgt haben, müssen wir jett näher auf die Arbeit und Entstehung der Werke eingehen, denen sein Ausenthalt in den Riederlanden gewidmet war. Wir haben dieselben im vorigen Abschnitt schon biographisch berührt und werden im nächsten Buche die Lehre Descartes' sustendisch darstellen; daher soll jett blos von der Geschichte ihrer Ausbildung und Beröffentlichung die Rede sein und der Inhalt nur so weit in Frage kommen, als es zum Verständniß dieser Entwicklungsgeschichte nöthig erscheint.

Die Meditationen waren in ihrer erften Geftalt ben 18. December 1629 in Franeder vollendet worden und damit der Grund gelegt ju einer neuen Erklärung ber Dinge aus ben einfachften, ficherften, durch methodisches Denken gefundenen Principien. Descartes' erfte Entbeckung war die Methode, auf ihrem Wege fand er die Principien. durch welche eine neue Welterkenutniß sowohl begründet als gefor-Wollte er feinem Ideengange gemäß die Werke ausar= dert war. beiten und veröffentlichen, so mußte das erste die Methodenlehre, das zweite die Principienlehre oder Metaphysik, das dritte die Rosmologie, die Lehre von der Natur und vom Menfchen, fein. bürftigen Ueberbleibseln früherer Schriften Descartes' aus den Jahren 1619—29 und den Berichten Baillet's ift so viel mit Wahrscheinlich= teit festzustellen, daß in einem Fragment "studium bonae mentis" und in den icon erwähnten "Regeln zur Richtschnur des Geiftes" Entwürfe zur Methodenlehre vorhanden waren.

Aber Descartes glaubte sicherer und zur Belehrung der Welt richtiger zu versahren, wenn er in der Ausarbeitung seiner Werke den entgegengesetzen Weg wählte, Methode und Principien vorläusig auf sich beruhen und beibe durch ihre Anwendung, nämlich die Er-Närung der Dinge selbst, zuerst die Probe vor den Augen der Welt bestehen ließe. Ein solcher Weg erschien ihm als die beste Einstührung in seine neue Philosophic; die Welt sollte diese Lehre nach dem Worte beurtheilen: "an ihren Früchten sollt ihr sie erkennen!" Um Descartes' Plan verständlich zu machen, müssen wir einen Blick in die leitenden Grundgedanken thun, die ich hier weniger begründe, als erzählend anführe.

Sein ganzes Rachsinnen war seit Jahren auf die Frage gerichtet: welches unsehlbare Kriterium Wahrheit und Brrthum, richtige und faliche Borftellung, Wirklichkeit und Ginbildung unterscheide? er im Befit diefer Unterscheidungstunft fei, hatte er noch in ben letten Tagen seines Aufenthaltes in Paris durch jene denkwürdige Probe gegen Chandoux bewiesen. Er hatte gefunden, daß in unseren Borftellungen ein solches Kriterium nicht sei, daß die sogenannten wirklichen Erscheinungen eben so aut für bloße Traumbilder gelten können und fich von diefen durch nichts unterscheiben; es bleibe nur eine Gewißheit: nicht daß unfere Vorftellungen wirkliche Dinge bezeichnen. oder die Gegenstände, die uns erscheinen, in Wahrheit existiren, son= dern nur, daß wir folche Borftellungen haben, daß uns folche Ge= genstände erscheinen. Sicher ist nur, daß unser Borftellen existirt, daß unser Denken ist, und da jeder nur seines eigenen Denkens gewiß sein kann, so lautet der einzige unumstößliche Satz: ich bin 3d bente, alfo ich bin: diefe Ginficht ift gang klar denkend. und deutlich: was ebenso klar und deutlich erkannt wird, ist darum ebenso gewiß. Sier entdeckt sich das gesuchte Kriterium: die Uare und deutliche Ginficht entscheide über Sein und Nichtsein, die Rlarheit und Deutlichkeit der Vorstellung beweise deren Realität; aus ber Borftellung eines volltommenen Wefens erhelle klar und beutlich beffen Exiftenz, aus ber Natur biefes Wefens folge feine Wahrhaftigteit, aus diefer das Dafein der Körperwelt, denn wenn letztere nicht mare, so wurde ber Schein ihrer Wahrheit eine Täuschung sein, welche die Wahrhaftigkeit, die Vollkommenheit, die Existenz Gottes Wenn aber die Körperwelt in Wahrheit ift, so aufheben würde. muß fie klar und beutlich erkennbar b. h. fie muß eine gesehmäßig geordnete Welt, ein wiffenschaftliches Object, ein Rosmos sein, den wir begreifen tonnen. Das klare und deutliche Gefet alles Geichens ift die Caufalität, der Zusammenhang von Ursache und Wirkung, die Nothwendigkeit, vermöge beren nichts ohne Urfache geschieht, jedes Ding ftets aus einem andern hervorgeht. Wird alfo die Welt, der Inbegriff der körperlichen Dinge oder die Natur, nach diesem Cau-

veren Existenz, schließt von der Wal die Wahrheit der Körperwelt, auf deren wiffe keit und bearundet so die Aufgabe der Nati beginnt mit der Löfung diefer Aufgabe, bewei beutliche Ertenntnif ber Welt beren Griften bem Biel feiner metaphpfifchen Untersuchungen Weg ift der metaphyfische, der zweite der ist beductiv, biefer in Rückficht auf bas gang Begründung inductiv. Auf bem zweiten wird di fam ad oculos, bewiefen, mas die Metaphyfi bilbet den Erkenntnifgrund für die Richtigkei: Grundfate, fie macht die Probe der Rechnung. fo giebt es eine gesekmäßige Welt, fo ift beren & und das Dafein der Rorper ebenfo ficher, als be ber Seele. Ift die Natur gesehmäßig, so ift f und beghalb nicht blos vorgestellt, sondern wir Diefen Weg ergreift Descartes, er will ein

Diesen Weg ergreift Descartes, er will ein Bild der Welt geben, wenn auch nur in eine wurfe, um durch diese That seinen tiefsten Gru voraus den Sieg zu sichern. Er konnte nicht pähier verläßt er daher die metaphysische Untersine Reibe physikalischer Arbeiter

tenden Geftirne, Firsterne und Sonne, der dunklen Weltkörper. Blaneten, Kometen und Erbe gezeigt werben, weiter bie Geschichte ber Erde, die Bildung ihrer Atmosphäre, Oberfläche und Producte: die Entstehung der Elemente, des Wechsels von Ebbe und Fluth, der Strömungen des Waffers und der Luft (Winde), der Meere und Gebirge, der Quellen und Strome, der Metalle und Bflanzen, der thierischen und menschlichen Rorper bis zu ber Bereinigung zwischen Seele und Leib, die den ganzen Menschen ausmacht, den Ausgangs= punkt des geiftigen und fittlichen Lebens. Bier eröffnen fich bie Fragen nach dem Wesensunterschied zwischen Geift und Körper, der Bereinigung beiber im Menschen, der Befreiung des geiftigen Lebens aus den Banden bes körperlichen. Die erfte Frage ift metaphyfifch, die aweite psychologisch, die dritte moralphilosophisch; die Principienlehre bildet die Grundlage der Rosmologie, die Seelenlehre deren Grenze, die Sittenlehre den höchsten und letten Theil der prattischen Philosophie, die in ihrem ersten die Bewegung der phyfischen Körper burch menschliche Runft und in ihrem zweiten bie Runft ber Behandlung, Pflege und Beilung des menschlichen Körpers zu lehren hat. Die praktische Bewegungslehre ist die Mechanik, die praktische Anthropologie die Medicin, die praktische Geifteslehre die Moral: das find die fruchtragenden Zweige am Baum der Erkenntniß, beffen Burzeln die Metaphyfit und beffen Stamm die Naturlehre ausmacht. Diefen Stamm wollte Descartes in feinem "Rosmos" barftellen. "Ich wollte darin alles zusammenfassen, was ich von der Natur der materiellen Dinge zu wiffen meinte, bevor ich an dieses Werk aing. Aber wie die Maler auf einer ebenen Mache nicht alle verschiedenen Seiten eines wirklichen Körpers barftellen konnen und beghalb eine ber hauptfächlichften wählen, die fie allein ins Licht feten, die übrigen dagegen schattiren und perspectivisch erscheinen lassen, so fürchtete ich, in meiner Abhandlung nicht alle meine Gedanken unterbringen zu können. Darum wählte ich zur eingehenden Parstellung meine Theoric vom Licht und wollte neben diefem Hauptobject von Sonne und Kirsternen handeln, weil das Licht fast nur von diesen Körpern außgeht, bann von dem Medium der Himmelssphären, weil fie es durch= laffen, von Blaneten, Kometen und Erde, weil fie es zurudwerfen, und insbefondere von allen irbifchen Körpern, weil fie entweder farbig ober durchfichtig ober leuchtend find, endlich vom Menfchen, weil er alle diese Objecte betrachtet. Um aber alle diese Dinge etwas im Schatten zu behandeln und meine Anfichten freier aussprechen zu tonnen, ohne die herkommlichen Meinungen der Gelehrten entweder annehmen ober widerlegen zu muffen, entschloß ich mich, diefe ganze Welt hienieden ihren Kathederkriegen zu überlaffen und blos von dem au reden, mas in einer neuen geschehen murde, wenn Gott irgendmo in imaginären Räumen den Stoff dazu entstehen, chaotisch bewegt fein und nach festgestellten, unveränderlichen Gesehen wirken ließe. Alles follte auf die natürlichste und begreiflichste Weise geschehen. 3ch zeigte, wie der größte Theil der Materie fich jenen Gefegen gemäß ordnen und eine unserem himmel ähnliche Form annehmen muffe, wie einige Theile fich zur Erbe, andere zu Planeten und Rometen, wieder andere zu Sonnen und Fixsternen gestalten. verbreitete ich mich ausführlich über den Ursprung, den Fortgang und die Restexion des Lichts und ließ die Leser merken, daß in den himmeln und Geftirnen diefer Welt nichts zu finden fei, das der von mir beschriebenen Welt nicht abnlich erscheinen muffe ober konne. Dann tam ich bes Näheren auf die Erde zu sprechen und zeigte, wie ohne die Annahme der Schwere alle ihre Theile fortwährend nach bem Mittelpuntt ftreben, wie auf ihrer mit Waffer und Luft bebedten Oberfläche unter der Ginwirkung der Geftirne, hauptfächlich des Mondes, Ebbe und Bluth entstehe, gleich ber unserer Meere, dann eine von Often nach Westen gerichtete Bewegung bes Waffers und ber Luft, derjenigen ähnlich, die man in unseren Tropen bemerkt, wie fich Gebirge und Meere, Quellen und Ströme auf natürliche Weise bilden, Metalle in die Gruben kommen, Pflanzen auf den Feldern wachsen und überhaupt die zusammengesetten Körper erzeugt werden. Und da ich außer den Gestirnen in der Welt keine andere Lichtproduction als das Feuer kannte, so suchte ich dieses nach Ursprung, Erhaltung und Wirkungsart genau zu erklären".\*)

Bu der Lehre vom Licht hatte Descartes schon die optischen Borftudien gemacht und ununterbrochen fortgeset; zu der Erklärung der complicirten irdischen Körper, insbesondere des thierischen und menschelichen, bedarf er chemischer, anatomischer und medicinischer Kenntnisse, die er sich praktisch zu erwerben sucht. In Amsterdam, seinem nächsten Ausenthalt nach Franecker, beschäftigen ihn während des Winters

<sup>\*)</sup> Oeuvres I. Disc. de la méth. Part. V. pg. 168—172 (ich habe die wichtige Stelle mit einigen Abkürzungen wiedergegeben.)

1630 besonders anatomische Studien, die er mit dem größten Interesse und Eiser treibt, er kauft selbst bei dem Fleischer die Thierstücke ein, die er zerlegend untersucht, er möchte die Kleinsten Theile des thierisichen Körpers, so genau zu erklären im Stande sein, als die Bildung eines Salzkorns oder einer Schneeslocke. Während dieser anatomischen und medicinischen Studien bewegt er in seinem Geist den Plan des Kosmos, aber schreibt fast nichts.

## 2. Ausführung und hemmung.

Endlich geht er an's Werk und meldet seinem Freunde Mersenne icon im April 1630 bie erften Forschritte, er hofft, ihm die Schrift gegen Anfang bes Jahres 1633 mittheilen zu konnen. Bald ift er "Eben bin ich beschäftigt, bas Chaos zu entwirren im beften Buge. und das Licht daraus hervorgehen zu lassen, eine der höchsten und schwierigsten Aufgaben, die ich je unternehmen kann, denn sie ent= hält faft die ganze Phyfit".\*) Zwei Jahre nach der erften Nachricht (April 1632) glaubt er, den Schlüssel der höchsten menschlichen Wissenschaft der materiellen Dinge finden zu können, die Erkenntniß der Ordnung, die in der Welt der Fixsterne herrscht und die Lage der= selben bestimmt. Seit einigen Monaten ruht das Werk, noch hofft er den Abschluß vor dem bezeichneten Termin zu erreichen, dann wird' derselbe bis Oftern 1633 vertagt. Kurz vor diesem Zeitpunkt (März 1633) ift er von der allgemeinen Beschreibung der Himmelskörper und der Erde zur Erklarung der irdischen Rorper und ihrer verschiebenen Beschaffenheiten fortgeschritten und erwägt, ob er auch die Entstehung der Thiere noch in feinem Wert untersuchen folle. ben Umfang nicht zu vergrößern, schließt er diese Materie aus; die Abhandlung hat fich unter seinen handen fehr weit über das beabfichtigte Dag ausgebehnt und tann nicht mehr, wie Descartes anfänglich gewollt, zu einer bequemen "Rachmittagelectüre" bienen.\*\*) Nur etwas von der menschlichen Natur foll noch in das Werk aufgenommen werden. So steht die Sache im Anfang Juni 1633 "Ich werde in meinem während seines Aufenthaltes in Deventer. Werk mehr vom Menschen reden, als ich die Absicht hatte, ich will

<sup>\*)</sup> Oeuvres T. VI. pg. 181. (Ungewiß, ob ber Brief aus bem Juni 1630 ober vom 10. Januar 1631 batirt.) — \*\*) Ebenbas. S. 101.

alle seine Hauptsunctionen erklären und habe schon einige Lebensthätigkeiten, wie Berdauung des Fleisches, Pulsschlag, Bertheilung
der Nahrungsstoffe u. a. nebst den fünf Sinnen dargestellt. Ich
untersuche anatomisch verschiedene Thierköpfe, um zu sehen, worin
Gedächtniß, Einbildung u. s. s. bestehen." Mitten in dieser Arbeit
hat er Harveh's berühmtes Werk "von der Bewegung des Herzens
(de motu cordis)", das vor fünf Jahren erschienen war (1628), erhalten und kennen gelernt. Mersenne hatte ihn wiederholt darauf
ausmerksam gemacht. "Ich sinde meine Ansicht wenig von der seinigen
verschieden, obwohl ich das Buch erst gelesen, nachdem ich meine Erklärung der Sache niedergeschrieben".\*)

Mit einemmale stockt das Werk, der Abschluß scheint in's Unbestimmte verschoben. "Meine Abhandlung", schreibt er den 22. Juli 1633, "ist sast vollendet, nur Correctur und Abschrift sind noch übrig, und ich habe einen solchen Widerwillen gegen die Arbeit, daß, hätte ich Ihnen nicht vor drei Jahren die Zusendung noch vor Ablauf des gegenwärtigen versprochen, es noch lange dauern könnte, dis ich im Stande wäre, das Ziel zu erreichen. Doch will ich mein Versprechen zu halten suchen".\*\*)

Was ift geschehen? Er hatte in diesem, bis auf die letzte Feile vollendeten Werk die Welt nach dem Gesetze der Causalität aus mathematisch-mechanischen Brincipien ertart und die Bewegung ber Erbe als ein nothwendiges Glied in der mechanischen Ordnung der Weltkörper dargeftellt. Nun war die kopernikanische Lehre durch Galilei bewiesen und eben jest in einer neuen Schrift unter bem Schein einer Hypothese vertheidigt worden. Sein berühmter Dialog über die beiden wichtigften Beltsufteme erschien 1632 und wurde von der römischen Inquifition zur Bernichtung verurtheilt, gerade vier Wochen, bevor Descartes ben obigen Brief schrieb.\*\*\*) Dieser tennt den Brocek, noch nicht die Berdammung. Schon die Kunde der Untersuchung ift genug, ihm sein Werk zu verleiben. Den 20. Sep= tember 1633 wird in Lüttich der gegen Galilei gefällte Urtheilsspruch publicirt, und jest erfährt Descartes, daß die Lehre von der Bewegung der Erde auch als Hpothese verurtheilt ift, denn in dem Berdammungsbeschluß stehen die Worte: "quamvis hypothetice a se

<sup>\*)</sup> Oeuvres T. VI. pg. 235. — \*\*) Gbenbas. S. 237 u. 38. — \*\*\*) S. oben Einleit. S. 121 flgb.

illam proponi simularet." Es vergeht fast ein Jahr, bevor er die Schrift felbst kennen lernt (August 1634), nur flüchtig, er muß fie eilig durchblättern, denn fie ift ihm heimlich nur für eine Angohl Stunden geliehen. Plöglich fieht er fich von einem jener Conflicte bedroht, die er grundsätlich vermeiden möchte. Wenn er sein Werk, i wie es ift, veröffentlicht, forbert er den Rampf mit der Rirche heraus und wird unter die gefährlichen Neuerer gezählt, die ihm felbst berwerflich erscheinen. Wenn er fein Wert nicht verftummeln und finnlos machen will, fo bleibt nichts übrig, als es geheim zu halten, der Belt zu verbergen und jeder Beröffentlichung feiner Gedanten zu Der Reft ift schweigen. "Ich wollte es machen", schreibt intjagen. r ben 28. November 1633 an Merfenne, "wie die bofen Zahler, die mmer kommen und ihre Gläubiger noch um etwas Aufschub bitten. bald fie merken, daß der Zahlungstermin herannaht. Ich hatte it wirklich vorgenommen, Ihnen mit meiner Welt ein Reuiahrseschent zu machen, und war vor etwa vierzehn Tagen ganz ent= bloffen, wenigstens einen Theil zu fenden, wenn bas Bange zu jener eit noch nicht abgeschrieben sein sollte. Aber ich habe in biefen agen mich in Leyden und Amfterdam erkundigt, ob das Weltspftem alileis nicht dort aufzufinden sei, denn ich meinte gehört zu haben, ; fei im vorigen Jahre in Italien erschienen; nun erfahre ich, daß allerdings gedruckt, aber alle Gremplare sogleich in Rom verbrannt nd Galilei felbft zu einer Bufe verurtheilt worden. Dies hat mich fehr erschüttert, daß ich fest entschlossen bin, alle meine Papiere i berbrennen ober wenigftens teinem Menfchen zu zeigen. Ich habe rir gleich gebacht, bag man ihm, ber Italiener und, wie ich hore, gar vom Bapft wohlgelitten ift, nichts anderes jum Berbrechen achen konnte, als feine Lehre von der Bewegung der Erbe, die hon früher einige Cardinale, wie ich weiß, für verwerflich erklart aben. Aber man hat fie trothem, so weit meine Runde reicht, fort= ahrend felbft in Rom verbreitet, und ich bekenne: wenn fie falfc t. fo find es alle Grundlagen meiner Philosophie eben= alls, denn fie tragen fich gegenfeitig; biefe Lehre hangt mit Uen Theilen meines Wertes fo genau zusammen, daß ich fie nicht erausnehmen kann, ohne das Uebrige völlig zu beschädigen. m keinen Preis will ich eine Schrift herausgeben, worin das Meinfte Bort der Rirche miffallen konnte, darum will ich fie lieber unterrücken als verstümmelt erscheinen laffen. Ich habe niemals Reigung jur Buchmacherei gehabt, und hatte ich nicht Ihnen' und einigen andern Freunden das Wert versprochen, um durch den Wunsch, mein Wort zu erfüllen, mich um fo ftarter zum Arbeiten anzutreiben, fo würde ich niemals so weit gediehen sein. Nach alle dem bin ich verfichert, Sie werben mir teinen Executor auf ben Bals ichiden, um mich zur Schuldzahlung zu zwingen, und vielleicht felbst recht gern die Mühe sparen, schlimme Dinge zu lefen." "Indeffen darf ich, nach allen meinen vielen und langjährigen Berfprechungen, nicht mit einer so plöglichen Laune meine Berpflichtungen gegen fie lösen; ich werde Ihnen daher fo bald als möglich mein Werk vorlegen und bitte nur um ein Jahr Aufschub, um baffelbe burchzusehen und zu feilen. Saben Sie mir boch selbst das horazische Wort: "nonumque prematur in annum" verkundet, und es find erft drei Jahre, daß ich die Arbeit begonnen habe, die ich ihnen zu fenden bente. Schreiben Sie mir. ich bitte, was Sie von der Angelegenheit Galilei's wiffen".\*) Schon im nächsten (unterwegs verlorenen) Briefe, hat er auch diefes bilatorifche Berfprechen zuruckgenommen. "Sie werden", schreibt er ben 10.. Januar 1634, "meine Gründe ganz in der Ordnung finden, und weit entfernt, den Entschluß der völligen Geheimhaltung meines Werkes zu tadeln, würden fie vielmehr ber Erfte fein, ihn hervorzu-Sie wiffen ohne Zweifel, daß Galilei vor turgem von ber Inquifition bestraft und seine Anficht von der Erdbewegung als häretisch verdammt ist. Nun erkläre ich Ihnen, daß alles, was ich in meiner Abhandlung außeinandergesett habe, eine Rette bilbet, in welcher diefe Anficht von der Bewegung der Erde ein Glied ausmacht; wenn in dem Zusammenhang meiner Lehre etwas falich ift, so find alle meine Beweisgrunde hinfällig, und obwohl ich fie für fehr ficher und einleuchtend hielt, möchte ich fie boch um teinen Preis gegen die Autorität der Rirche aufrechthalten. Ich weiß wohl, daß ein römischer Inquisitionsbeschluß noch tein Dogma ift, bazu muß ein Concil ftattfinden, aber ich bin in meine Bedanken gar nicht fo verliebt, daß ich zu ihrem Schut folche außerordntliche Mittel aufwenden möchte. Mein Wunfch geht nach Ruhe, meinem Wahlspruch "bene vixit bene qui latuit" gemäß habe ich mein Leben eingerichtet und so will ich es fortführen; die Furcht, traft meiner Schrift das wünschenswerthe Daß ber Ginsichten überschritten zu haben, bin ich

<sup>\*)</sup> Oeuvres T. VI. pg. 238-40.

jest los, und das angenehme Gefühl biefer Freiheit ift größer, als der Berdruß über die in der Ausarbeitung meines Werts verlorene Beit und Mühe". In einem späteren Briefe hatte Mersenne, der die Schrift gar zu gern herausloden wollte, scherzend gedroht, man werde noch einen Mord an Descartes begehen, um feine Werke fruber tennen zu lernen. "Ich mußte lachen", erwiedert biefer, "als ich bie Stelle las, meine Schriften find fo gut aufgehoben, daß die Morder fie umsonft suchen wurden, die Welt wird das Wert nicht eher zu sehen bekommen, als hundert Jahre nach meinem Tode".\*) Doch will er zu anderer Stunde nicht gang berreden, bag die Schrift, fei es bei feinen Lebzeiten ober nach feinem Tobe, erscheinen wird. Ginem seiner liebsten Freunde, de Beaune, der ihn dringend gebeten, das Wert nicht langer geheim zu halten, es könne sonft leicht verloren geben, schreibt er (Juni 1639): "man läßt die Früchte auf den Baumen, fo lange fie bort gebeihen und beffer werben tonnen, obschon man recht gut weiß, daß Stürme, Hagel und andere Unfälle fie jeden Augenblick verderben konnen; nun, ich halte meine Belt für eine folde Frucht, die man auf dem Baume reifen laffen muß und nie spät genug pflüden tann".\*\*) De Beaune's Befürchtung hat sich erfüllt. Die Schrift ift verloren gegangen, nur ein kurzer, auf die ursprünglichen Grenzen zurückgeführter Abrif derfelben, den Descartes später verfaßt ober redigirt hat, fand fich in feinem Nachlaß und erschien unter bem Titel: "Die Welt ober Abhandlung bom Licht" (1664).

Eine unvorhergesehene Katastrophe hat den Philosophen bewogen, den ersten Schritt zur literarischen Weltlausbahn zurückzunehmen; es war nöthig, seine Stimmungen und Gründe aus den brieflichen Bekenntnissen genau kennen zu lernen, um jene Zurücknahme richtig zu beurtheilen. Es ist wahr, daß er das Schicksal Galilei's gefürchtet hat, er sah hier den ausgebrochenen Conslict zwischen einer Lehre, die er für wahr erkennt, und einer Autorität, die er nach seinen praktischen Lebensgrundsähen sir ehrwürdig achtet; er hatte den Fall vor sich, in dem nach seinen Maximen die Theorie zurücktreten soll vor der gebieterischen Geltung der politischen und kirchlichen Interessen. Er empfindet diesen Conslict in seiner ganzen Schwere, ohne

<sup>\*)</sup> Ebendas. S. 242—43. S. 137—38. (Der Brief ist aus dem Sommer 1637, nach Beröffentlichung des disc. de la méth.) — \*\*) Oeuvres T. VIII. pg. 127.

eine Sbur jenes reformatorischen Muthes, ber ben Rampf magt und begehrt. Auch hat er daraus, ich meine seine Scheu vor dem Kampf. fic und anderen tein Hehl gemacht. Doch würde man Descartes' Berhalten nicht vollständig und darum nicht richtig beurtheilen. wollte man dieses Motiv für das einzige und erschöpfende halten. Er hatte dem Conflicte ausweichen, sein Wert unveröffentlicht lassen und die Nöthigung dazu schmerzlich und tragisch empfinden können. Dies aber war gar nicht der Fall. Vielmehr giebt ihm das Schicksal Galilei's den willkommenften Grund, eine Berbflichtung los zu werben, die ihn drudt; die Bersprechungen, die er seinen Freunden gemacht, bas Wert zu ichreiben und herauszugeben, waren auch eine Nöthigung. die er peinlicher empfand als die entgegengesetze, die durch den Conflict mit der Inquisition eintrat. Jest tann er seinen Grundsäten gemäß fagen: ich brauche mein Versprechen nicht zu erfüllen, ich barf meine Gedanken für mich behalten und bin dem Bublicum nichts mehr schuldig, ihr feht, die Welt will mein Werk nicht haben! In dieser Stimmung schreibt er mit sichtbar erleichtertem Bergen, mit autem humor an seine Freunde. Und wie er fich damals gegen die letteren äusserte, ebenso hat er sich später in der ersten Schrift, die er herausgab, der Welt gegenüber ausgesprochen. Nachdem er hier die Motive dargelegt, aus denen er fich zur literarischen Wirksamkeit entschlossen habe, kommt er auf die eingetretene Hemmung und die Burudnahme seiner Entschluffe zu sprechen und erklart gang offen: "Obwohl jene Motive fehr fest waren, ließ mich boch mein tiefer Widerwille gegen die Buchmacherei fogleich andere Gründe genug zu meiner Entschuldigung finden".\*) Berurtheilung Galilei's dient ihm zur gunftigen und willkommenen Schukmauer, hinter die er sich vor der Welt mit seinen Schriften zurückzieht.

Es wäre richtig gewesen, wenn Descartes bei dieser so motivirten Zurückhaltung seiner Lehre von der Bewegung der Erde geblieben wäre. Daß er sie in gewisser Weise verstellte, um sie unbedenklich zu machen, ist die schlimmere Schuld, die ihm zur Last fällt. Hier ist seine Wahrheitssinn mit seiner Politik in einen Conslict gerathen, unter dem die Wahrheit zu leiden hatte. Er bietet einem Geistlichen in Paris, der Galilei's Lehre vertheidigen will, seine geheime Hilse

<sup>\*)</sup> Disc. de la méthode. Part. VI. Oeuvres T. I. pg. 191.

an und nimmt sie zuruck, wie er erfährt, daß auch die hypothetische Fassung jener Lehre nicht erlaubt sei; er liest die verurtheilte Schrift und glaubt, bei der Disserenz zwischen seiner Bewegungslehre und der Galilei's einen Ausweg zu sinden, um dem Scheine nach die Ansicht von der Undeweglichteit der Erde zu retten. "Man sieht", sagt er in einem seiner Briese, "daß ich mit dem Munde die Bewegung der Erde leugne und in der Sache das System des Kopernitus sesthalte." Darf es zur Entschuldigung Descartes' dienen, wenn man einräumen muß, daß in ähnlicher Weise Galilei seine Lehre widerusen hat?

Gegen Ende des Jahres 1633 war die Geheimhaltung feiner Werte eine bei Descartes ausgemachte Sache. Wie tam es, daß er ibater bennoch öffentlich mit feiner Lehre hervortrat? Auf biefe Frage hat der jungfte Biograph eine Antwort gefunden, die mehr ruhrend ift, als treffend; er hat es auch unterlaffen, feine ibpllische Ertlärung verftandlich zu machen. Das Vorgefühl bevorftehender Vaterfreuden soll den Philosophen zu dem Entschluß gebracht haben, Bücher für die Welt zu schreiben. "Neue Empfindungen find in ihm erwacht, und was Mexienne, de Beaune und seine besten Freunde ihm nicht entreifen tonnten, ein Rindeslächeln, bas feinem Blid in leuchtenber Zukunft entgegenftrahlt, hat es bereits vermocht." Nach der Geburt ber Tochter bleibt er noch einige Monate in Deventer und geht bann mit Mutter und Kind nach Leeuwarden, um den discours de la methode au schreiben.\*) Best foll ber Lefer rathen, welchen Busammenhang mit der Geburt der Tochter die Werke haben mögen, beren größten und wichtigften Theil Descartes nach bem Tobe derfelben herausgab!

# II. Die philosophischen Werte.

#### 1. Motive gur Berausgabe.

Die Gründe, aus benen der Philosoph die literarische Thätigkeit gemieden und unternommen, dann aufgegeben, von neuem ergriffen und durch eine Reihe öffentlicher Werke beurkundet hat, müffen aus ihm felbst und seiner Lebensaufgabe erkannt werden, um so mehr, als er am Schluß seiner ersten Hauptschrift sich darüber ausführlich erstlärt hat. Die Gegner find mit dem Urtheile schnell bei der Hand,

<sup>\*)</sup> J. Millet: Histoire de Descartes avant 1637. pg. 340.

bak er jur Gebeimhaltung burch bie Furcht, jur Beröffentlichung durch den Chrgeiz bestimmt worden; die erste Behauptung ist sehr oberflächlich, die zweite grundfalsch. Welche außeren Ginflusse auch hemmend oder förbernd auf seine Literarische Thätigkeit eingewirkt haben: ber innere, feinem Charatter gemäße Grund, ber ihn zuerft von der Beröffentlichung abhielt, dann schrittmeise zu derselben bewog, war die Selbftbelehrung, die Richtschnur feines Lebens. erklären sich alle jene Wibersprüche und Schwankungen seiner literariiden Entidluffe. Die beginnende Selbstbelehrung flieht jede Art ber Beröffentlichung als Zeitverluft und Störung, während die fortgeschrittene zu ihrer eigenen Forderung die öffentliche Mittheilung und den Ideenaustausch braucht. Zuerst geht Descartes grundsätlich ben Weg ausschließender Selbstbelehrung, vertieft in seine Gedanken, bie er nicht ober nur fparlich und flüchtig nieberschreibt; bann tommt ein Zeitpunkt, wo die entwickelten Ibeen die Probe ihrer Reife und Marheit nicht beffer machen konnen, als durch die schriftliche Ausführung und Feststellung. Wer fich selbst belehrt, muß sich auch Die Aufzeichnung der eigenen Gedanken . ift biefe felbft prüfen. Brufung, und Descartes ift viel zu methodisch und gründlich, um fie entbehren zu wollen. So entftehen forgfältig ausgearbeitete und geordnete Schriften, druckfertige Werke, die ihm felbst zur Brüfung seiner Gedanken, den Andern zur Belehrung dienen sollen, nur ift ihr öffentlicher Rugen nicht auf die Mitwelt, sondern auf die Nach= welt berechnet, nicht aus Liebe jum Nachruhm, sondern um der Größe bes Rugens willen. Je ungeftorter und ftetiger er feinen entdeckenden Ibeengang fortführen kann, um fo weiter wird er kommen, um fo mehr wird die Welt von ihm haben. Darum ift er entschloffen, feine Schriften, fo lange er lebt, geheim ju halten; er fürchtet ben Zeitverlust, den die Beröffentlichung der Werke unsehlbar kostet, er wird Angriffe abwehren, Misverständnisse berichtigen, mit Gegnern und Anhängern ftreiten und verhandeln muffen, felbft der gewonnene Ruf wird seine Muße beeinträchtigen. Durch die Mittheilung des erworbenen Befiges macht er fich die Bergrößerung deffelben unmög= lich. "Die Welt foll wiffen, daß die wenigen Ginfichten, die ich bis jett erreicht, fast nichts sind im Bergleich mit dem, was ich noch nicht durchdrungen habe, aber zu erkennen die Hoffnung hegen darf. Es geht mit der Wiffenschaft, wie mit dem Reichthum. Wenn man reich ju werden anfängt, macht man viel leichter große Erwerbungen

vorher im Zuftand der Armuth weit geringere. Die Entbecker Reiche der Wahrheit sind auch den Feldherrn veraleichbar, deren afte mit den Siegen zn wachsen pflegen, und die ihre Truppen didter führen muffen, um fich nach einer verlorenen Schlacht ju jaupten, als nach einer gewonnenen Städte und Provinzen zu men: denn es heißt wahrhaftig Schlachten liefern, wenn man alle Schwierigkeiten und Jrrthumer zu befiegen fucht, die uns in der fenntniß der Wahrheit hindern, und es heißt eine dieser Schlachten Lieren, wenn man falfche Anfichten annimmt, wo es fich um Dinge n einiger umfassender Bedeutung und Wichtigkeit handelt. nu in den früheren unbefangenen Beifteszuftand gurudgutehren. mehr Gewandtheit nöthig, als zu großen Fortschritten, sobald in sichere Principien bereits hat. 36 tann aus eigener Erfahrung fichern: wenn ich vordem einige Wahrheiten in den Wiffenschaften bedt habe, so find es nur Folgen von fünf ober sechs schwierigen intten gewesen, die ich zu überwinden vermocht und für eben fo le Schlachten halte, worin ich das Glück auf meiner Seite gehabt; ich fage es ohne Scheu: ich brauche nur noch zwei ober brei der Schlachten ju gewinnen, um am Ziel aller meiner Plane ju n, und noch bin ich nicht fo alt, daß ich beforgen mußte, bor fem Ziele zu fterben. Aber ich muß mit der Zeit, die mir noch rig bleibt, sparfam umgehen, um so sparsamer, je besser ich sie wenden kann, und die Herausgabe meiner Phyfit wurde mir ohne veifel eine Menge Zeitverluft zuziehen. Wie einleuchtend und rchgangig bewiesen meine Sate auch fein mogen, fo konnen fie d unmöglich mit den Unfichten aller Welt übereinstimmen und irden mir daher, ich sehe es voraus, allerhand Streitigkeiten und :örungen verursachen." Das find die Gründe, die unserem Philo= ihen jede Beröffentlichung seiner Werke so zweckwidrig erscheinen sen, als wollte ein Eroberer, während er von Sieg zu Sieg fort= reitet, Bucher über die Rriegskunft herausgeben und Controversen rüber führen. Man hat dem Philosophen vorgestellt, wie nütlich m und feiner Lehre die Berbreitung der letteren fein konne: die nen werben ihn auf gemiffe Mangel aufmerkfam machen, Andere rch brauchbare Folgerungen die Lehre praktisch verwerthen, so rbe fich fein Spftem unter fremder Mithulfe berichtigen und er-Diese Aussichten laffen ihn ungerührt. Was die Mängel ner Lehre betreffe, jo gebe es keinen, der fie beffer zu erkennen,

ftrenger und billiger zu beurtheilen im Stande fei als er felbft; mas die Anwendung und Verwerthung angehe, so sei bas Wert noch nicht reif genug, um ichon prattifche Früchte zu tragen; ware es fo weit, fo könnte diese Früchte niemand so gut ernten als er selbst, denn der Erfinder sei allemal ber beste Renner, der alleinige Meister, Richt blos die Gegner fürchtet Descartes, auch die Schule, die fich ihm anhängen und sein Werk verunftalten werde; er weiß, was die Schulen jeder Reit aus ihren Meiftern gemacht haben, und verwahrt fich schon im voraus gegen die "Cartesianer". Ausbrücklich mahnt er die Rachwelt nichts für cartefianisch zu halten, als was er selbst urtundlich gesagt Berade folche Schüler feien am schädlichften, die nicht blos nachbeten, fondern den Meifter auslegen, erganzen und mehr wiffen "Sie find, wie der Epheu, der nicht höher wollen als diefer sclbft. hinaufftrebt als die Bäume, die ihn halten, und oft fogar, nachdem er den Gipfel derselben erreicht hat, wieder abwärts geht; so scheint mir auch jene Art der Schüler wieder abwärts zu gehen d. h. unter das Niveau einfacher Unwissenheit herunterzusteigen, die fich nicht mit den Einfichten ihres Meifters begnügen, sondern ihm alles Mögliche unterlegen, die Lösung vieler Probleme, von denen er nichts gesagt und an die er vielleicht nie gedacht hat. Diese Leute leben von bunkeln Begriffen, womit fich fehr bequem philosophiren, fehr dreift reben und in's Endlose ftreiten läßt; fie erscheinen mir, wie Blinde, die mit einem Sehenden ohne Nachtheil tämpfen wollen und ihn befhalb in ben hintergrund eines ganz dunkeln Rellers hinabführen; fie follen froh fein, daß ich meine Principien ber Philosophie nicht veröffentliche, benn bei ihrer fehr einfachen und einleuchtenden Urt würde ich gleichsam die Fenster aufmachen und Licht in jenen Keller fallen laffen, in den fic hinabgestiegen find, um sich zu schlagen".\*)

Gegen diese aufrichtigen Gründe zur Geheimhaltung seiner Werke erheben sich andere, die der Veröffentlichung das Wort reden und schwerer in die Wagschale fallen. Der erste, der schon an der Wiege seiner Schristen stand, hat fortgewirkt und nicht aufgehört ihn zu mahnen: er will seinen Credit rechtfertigen und sein Wort halten. Der Ruf in der Welt, der mit der Verbreitung seiner Schristen nicht ausbleiben wird, ist ein Feind seiner Auhe, aber das Gefühl unerfüllter Versprechungen ist auch ein solcher Feind. Einen öffentlichen

<sup>\*)</sup> Disc. de la méthode. Part. VI. Oeuvres I. pg. 196-203.

men eifrig suchen ift ebenfo ftorend, als ihn angftlich vermeiben. deartes hat keines von beidem gethan, er hat geschehen laffen, daß ber Ruf eines großen Denkers um ihn verbreitet hat, und möchte ht für den Charlatan gelten, der einen folchen Ruf fälschlich befikt Doffnungen erregt hat, die, wie man am Ende glauben muß, nicht erfüllen tann, weil er fie nicht erfüllt. "Obwohl ich den hm nicht übermäßig liebe, ja, wenn ich es fagen barf, haffe, fon ich ihn für einen Feind der Ruhe halte, die mir über les geht, fo habe ich boch niemals meine handlungen, als maren Berbrechen, forgfältig ju berbergen, noch mit besonderer Borficht bekannt zu bleiben gesucht, ich würde es für ein Unrecht an mir ift gehalten und außerdem mich in eine angftliche und unruhige immung gebracht haben, die fich mit der völligen Gemutherube, die fuche, ebenso wenig verträgt. So habe ich bei dieser stets gleich= tigen haltung zwischen ber Sorge, bekannt zu werben, und ber, sekannt zu bleiben, nicht verhindern können, einen gewissen Ruf erwerben, und ich halte es jest für meine Pflicht, alles zu thun, teinen ichlechten zu haben". Aber ber wichtigfte Grund, ber ben tichluß jur Berausgabe feiner Werke entscheibet, liegt, wie gesagt, ben Bedürfniffen feiner Selbstbelchrung. Descartes läßt barüber jt den mindesten Zweifel. "Ich sehe täglich mehr und mehr, wie er dieser Verzögerung die Absicht meiner Selbstbelehrung leidet, in ich habe unendlich viele Erfahrungen nöthig, die ich ohne den iftand anderer unmöglich machen kann, und obwohl ich mir keines= gs mit ber Hoffnung schmeichle, daß sich das Publicum an meinen strebungen groß betheiligen wird, will ich meinen Rachtheil doch ht so weit treiben, daß mir die Nachkommen eines Tages mit Recht 1 Borwurf machen, fie wurden in vielen Bunkten beffer unterrichtet vefen fein, wenn ich die Belehrung, worin fie meinen Planen forclich fein könnten, nicht gar ju fehr vernachläffigt hatte".\*) Eben fe Erwägung bezeichnet ber Philosoph ausdrücklich als das zweite otiv, das ihn veranlaßt habe, den "discours" zu verfaffen. es einundderselbe, in der Selbstbelehrung enthaltene Grund, aus Ichem Descartes zuerft die schriftliche Ausarbeitung feiner Gebanken emeidet, dann ausführt, und wiederum die Beröffentlichung feiner erte erft ablehnt, bann unternimmt.

<sup>\*)</sup> Ebenbaj. S. 208-210.

#### 2. Die methobologischen Schriften.

Er geht behutfam zu Werte und veröffentlicht zunächft nicht fein Syftem, fondern Proben oder Berfuche (essais), die nur die Dethode und deren Anwendung betreffen; er giebt noch nicht die Dethodenlehre felbst, sondern eine vorläufige Orientirung, die ausdrucklich tein "traite", fondern blos ein "discours de la méthode" sein, der Methodenlehre nur zur Vorrede oder Ankundigung bienen und mehr beren prattische Bedeutung begründen, als die Theorie derselben auseinandersetzen will. "Ich habe nicht die Absicht, hier meine Methode zu lehren, sondern nur darüber zu reden".\*) Indeffen foll die Anwendbarteit fogleich durch die Anwendung felbst auf dem Felde der Mathematik und Physik gerechtfertigt werden. läßt Descartes auf die Sauptschrift noch drei Abhandlungen folgen, die absichtlich so gewählt find, daß die erste dem Gebiet der mathematischen Physik, die zweite dem der Physik, die dritte der reinen Mathematik angehört: das Thema der ersten ift "die Dioptrik", bas ber zweiten "bie Meteore", die lette ift "bie Geometrie". Die Dioptrik handelt von der Brechung des Lichts, vom Sehen und von den optischen Glafern; in den Meteoren will Descartes die Natur des Salzes, die Urfachen der Winde und Gewitter, die Figuration des Schnees, die Farben des Regenbogens und die Gigenichaften der einzelnen Farben, die Bofe um Sonne und Mond, insbesondere die Nebensonnen (Barhelien) erklären, deren vier einige Jahre vorher (ben 20. März 1629) in Rom gesehen und ihm ausführlich beschrieben wurden; die Geometrie bewährt die von ihm felbft erfundene Methode der Analyfis durch die Löfung völlig neuer In der Dioptrik und den Meteoren will Descartes dem Lefer die Geltung und Brauchbarkeit feiner Methode nur annnehm= bar gemacht, in der Geontetrie dagegen unwidersprechlich bewiesen haben. Diese vier Bersuche sollten unter folgendem Titel erscheinen: "Entwurf einer Universalwissenschaft, die unsere Natur zur höchsten Stufe ihrer Bolltommenheit zu erheben vermag; dann die Dioptrit, bie Meteore und die Geometrie, worin der Berfaffer, um jene Wiffenschaft zu erproben, die geeignetsten Fälle gewählt und so erklärt hat.

<sup>\*)</sup> Oeuvres VI. pg. 138. (Br. an Mersenne aus dem Sommer 1637.) Bgl. pg. 905. (Br. an einen Freund Mersenne's, April 1637.)

18 jeder ohne Boraussetzung gelehrter Studien die Sache verfteben Es war gut, daß er diesem Titel, der das os magna onaturum etwas zu weit öffnete, die einfache Bezeichnung "essais" orzog und die Hauptschrift "eine Rede über die Methode jum richgen Bernunftgebrauch und zur wiffenschaftlichen Wahrheitsforschung liscours de la méthode pour bien conduire sa raison et chercher vérité dans les sciences)" nannte. Er wendet fich an bentende, on der Büchergelehrsamkeit unabhängige und unverdorbene Lefer: arum foreibt er in feiner Muttersprache und motivirt ce am Schluß ines discours: "wenn ich frangösisch, die Sprache meines Landes, eber schreibe, als lateinisch, die Sprache meiner Lehrer, so hat mich 13u die hoffnung bewogen, daß der natürliche und gefunde Berand meine Anfichten beffer würdigen tann, als die Gelehrsamkeit, e nur an die Bücher der Alten glaubt. Leute von gesundem und iffenschaftlich unterrichtetem Berftande find die einzigen Richter, die h mir wünsche; diese, ich bin es gewiß, werden nicht so parteiisch ir bas Latein fein, daß fie meine Gründe beghalb ungehört laffen, eil ich fie in der Bolkssprache entwickelt habe".\*\*)

Im Frühjahr 1636 war das Werk mit Ausnahme der Geometrie cuckfertig; da sich die Firma Elzevier in Amsterdam weniger entzenkommend zeigte, als Descartes erwartet hatte, ließ er seine chrift bei dem Buchhändler Jean Le Maire in Leyden erscheinen. as zum Verkauf nöthige Privilegium wurde von den Generalstaaten en 22. December 1636, von Frankreich erst den 4. Mai 1637 creielt; Mersenne hatte das letztere besorgt und verzögert, es war ine Schuld und sein Verdienst, daß aus dem französsischen Privigium zugleich ein Elogium Descartes' gemacht wurde, während der hilosoph ausdrücklich gewünscht hatte, sowohl in seinem Werk als i den Urkunden ungenannt zu bleiben. Die Versendung der Essais innte nun erst im Juni 1637 stattsinden.

#### 3. Die metaphyfifchen Werte.

Der einmal ergriffene Weg führt weiter. Es ist unmöglich, 1g Descartes bei diesen ersten Bersuchen stehen bleibt; er hat von iner Lehre so viel gesagt, daß er genöthigt ist, mehr zu sagen. Im

<sup>\*)</sup> Oeuvres VI. pg. 276-77. (Br. an Merjenne vom März 1636.) - \*\*) Disc. e la méth. Part. VI. Oeuvres I. pg. 210-11.

vierten Abschnitt seines "discours" find schon die Grundlagen der neuen Lehre zum Borichein gekommen: er hat von der Nothwendigkeit bes durchgängigen 3weifels, dem alleinigen Brincip der Gewificit. der Regel der Erkenntniß, dem Wesen Gottes und der Seele geredet, mit einem Wort von den Principien feiner Philosophie. wie es in dem Charakter jener Schrift lag, find alle biefe Ideen mehr nur besprochen und erzählt, als einleuchtend begründet und baburch gegen Migverftanbniffe geschütt. Diefe Gefahr hat Des= cartes gerade da, wo fie am bedenklichsten ift, am wenigsten vermieden, nämlich in ben Sagen, die von der Gottesidee handeln, er felbft erkennt hier ben ichwächsten und dunkelften Theil seiner Schrift, der eine eingehende und balbige Erläuterung fordert. Den Gottesbegriff erläutern heißt die Grundbegriffe feiner Metaphpfit auseinanderfeten. Die Arbeit ift schon gethan, es war die erste in den Riederlanden, der in Franecker niedergeschriebene Entwurf der Meditationen; die Handschrift hat zehn Jahre geruht, als Descartes jest die Herausgabe befdließt und mahrend feines Winteraufenthaltes in Sarderwijf die lette Sand an die Ausführung legt (1639/40).

Er giebt die Untersuchung, wie sie in ihm entstanden und von Problem zu Problem, von Löfung zu Löfung fortgeschritten ift; ber Lefer empfängt ben vollen Eindruck tief erlebter und immer von neuem geprüfter Gedanken, die feit Jahren die beftandigen Begleiter bes Philosophen, die Freunde seiner Ginfamkeit waren und reif geworden find, wie er felbft. Die Betrachtungen haben ben Charakter des bewegtesten Selbstgesprächs, eines monologischen Dramas, dem der Zuhörer mit der gespanntesten Theilnahme folgen muß, es handelt sich um Sein oder Nichtsein der Wahrheit, bas Ertenntnifiproblem erscheint als die große Schicksalsfrage des menschlichen Beiftes und ift von Descartes fo empfunden; es giebt teine Bahrheit, wenn nicht der Zweifel vollständig befiegt ift, und es giebt keinen solchen Sieg, wenn nicht der Zweifel, Mann für Mann, mit jeder Waffe, die er befigt, sich vertheidigt und die Erkenntniß be-Wir vernehmen nicht blos die Grunde des Zweifels, kämpft hat. fondern zugleich die Gemüthsunruhe des Zweiflers, der nach Bahrbeit ringt und trot der Sicherheit bes ichon errungenen Sieges die bestandenen Kämpfe, als ob er sie eben erlebt, schildert. Diese Berbindung contemplativer Rube mit dem lebendigsten Ausdruck eines von dem Heere der Zweifel aufgeregten und bestürmten Gemutha, während der Geift der Contemplation jenes Heer schon ordnet und beherrscht, giebt den Meditationen Descartes' einen unwiderstehlichen Reiz und den Charakter eines in seiner Art unvergleichlichen philossophischen Kunstwerks.

Bum erftenmale erscheint er vor den Augen der Welt unverhüllt als der Denker, der er ist; er hat die Grundgedanken, die er zwanzig Jahre in fich getragen und gezeitigt, endlich ausgesprochen, um die Welt darüber zu belehren; in der Sache felbst ift nichts verheimlicht, aber die Beröffentlichung geschieht mit der größten Bor-Die Schrift foll junachft nur ber gelehrten Welt mitgetheilt werben, barum ift fie lateinisch geschrieben; fie ist baburch noch nicht gegen Berbachtigungen und Migverftandniffe gefdütt. Er beforgt für seine physikalischen Brincipien den Widerspruch der Aristoteliker, für die theologischen den der Rirche. Die Grundbegriffe seiner Raturlehre find in den Meditationen enthalten, aber die Folgerungen find noch verbectt. Wenn man den Schulphilosophen nicht ausbrücklich jagt, daß es sich um eine rein mechanische Physik handelt, so werden fie es nicht merten und gewonnen fein, bevor fie wiffen, bag fie vernichtet find. Darum wünscht Descartes, daß man von feiner Phyfit junachft schweige: "il ne faut pas le dire" lautet die Weisung, die er seinem Freunde Merfenne in dieser Rucksicht giebt.

Dagegen hat Descartes seine Gottesibee so hell erleuchtet, daß diefe Lehre nicht zu verschweigen, nur zu beschützen ift. fucht er jedem kirchlichen Verdachte durch Titel und Widmung voraubeugen: er bezeichnet als den Hauptinhalt der Meditationen "das Dasein Gottes und die Unsterblickkeit der Seele" und widmet die Schrift den Doctoren der Sorbonne, der theologischen Autorität von Baris, beffen Univerfität feit ben Zeiten bes Mittelalters für die erste theologische Autorität der Kirche gilt. Ueberzeugt, daß wirkliche Bernunftbeweise für das Dafein Gottes und die Unfterblichkeit der Seele Gläubige nicht beirren, Ungläubige bekehren können, daher mit den Intereffen der Rirche, den Aussprüchen der Bibel und den Beichlüffen des letten lateranenfischen Concil's übereinftimmen, unterwirft er seine Schrift der Censur und dem Schutz der Theologen von Baris. Diese hatten teine Einwürfe zu machen, ber Bater Gibieuf, ben er befonders um seine Prüfung gebeten, bezeugte ihm seinen vollen Beifall. Dennoch blieb der Widerspruch der Kirche nicht aus; zwei= undzwanzig Jahre, nachdem es erschienen, wurde dieses erste grundlegende Werk der neuen Philosophie auf dem römischen Inder gesetht mit dem Zusatz: "donec corrigatur".

Descartes konnte voraussehen, daß feine Schrift durch die Neuheit ber Gedanken Aufsehen in der gelehrten Welt erregen und Ginwürfe aller Art hervorrufen würde; er wünschte einige ber berufenften Urtheile noch vor ber Herausgabe kennen zu lernen und mit feinen Erwiederungen zugleich als Anhang der Meditationen drucken zu laffen. Die Magregel mar flug, bas Wert ericbien bei feinem Gintritt in die Welt schon angegriffen und vertheidigt; die Kritit, die fonft nachfolgt und bem öffentlichen Urtheile die Richtung, oft eine vertehrte, giebt, murde hier vorweggenommen und dem Buche felbft bergeftalt beigefügt, daß der Berfaffer vor dem Bublicum das lette Wort hatte. Bu diesem Zweck wurden einige Abschriften besorgt, Freunden mitgetheilt, durch diese im Kreise urtheilsfähiger Männer verbreitet, besonders wichtige Meinungen eingeholt und dem Bhilosophen theils berichtet, theils in authentischer Abfaffung zugesendet. In den Niederlanden waren es hauptsächlich Bloemaërt und Bannius in Haxlem, die einzigen katholischen Priefter Hollands, mit benen Descartes befreundet war\*), die eine solche Abschrift erhielten; der Agent in Frankreich war, wie zu erwarten fteht, Merfenne. bie beiden erftgenannten wird das handschriftliche Wert einem angesehenen Gelehrten ihrer Kirche mitgetheilt, Caterus aus Ant= werben. Doctor der theologischen Nacultät von Löwen, der in Holland miffionirt, in Altmaar wohnt; fein Urtheil ift bas erfte, bas Descartes empfängt und mit feiner Erwiederung an Merfenne fendet (November 1640). Dieser verbreitet die Meditationen in pariser Gelehrtenkreisen, läkt fie von Theologen und Mathematikern beurtheilen und giebt über die verschiedenen Meinungen, die er hört, dem Berfaffer zwei Bu biefen Stimmen tommen drei bedeutende und Sammelberichte. geschichtlich benkwürdige Manner, darunter zwei Bhilosophen, ein englischer und ein frangösischer, Zeitgenoffen und Gegner Descartes', beide von Merfenne veranlaßt, die Meditationen zu lefen und fcrift= lich au beurtheilen. Der englische Philosoph ist Thomas Hobbes, der frangofische Bierre Gaffendi. Jener, dem englischen Bürger= friege ausweichend, war Ende des Jahres 1640 zu einem neuen Aufenthalte nach Paris gekommen, der eine Reihe von Jahren dauern

<sup>\*)</sup> Oeuvres T. VIII. pg. 424-25.

und die wichtigste literarische Epoche im Leben dieses Mannes werden follte, benn er ichrieb bier feine bekannteften Sauptwerke. Merfenne ließ ihn bald nach feiner Untunft die Meditationen lefen und beurtheilen; Descartes empfing ben erften Theil ber Ginwurfe biefes Gegners ben 20. Nanuar 1641 mahrend feines Aufenthaltes in Lepben und beantwortete fie schon am folgenden Tage, der zweite Theil wurde in der erften Woche des Februar nachgesendet. Monat war Gaffendi, der damals seine Hauptwerke über Epikur und beffen Lehre noch bor fich hatte, nach Baris getommen und lernte durch Mersenne das neuc Werk Descartes' tennen, aufgefordert Gaffendi hatte die Sucht gelobt daffelbe ichriftlich zu beurtheilen. und citirt zu werden; er war liebenswürdig im Bertehr, verschwenberifch im Lobe, ausgenommen, wenn es die ariftotelischen Schulphilosophen galt, aber ju eitel, um ein unbefangener Krititer ju sein; gegen Descartes war er verstimmt, weil dieser in seiner Ab= handlung über die Meteore seine Erklärung der Barhelien nicht citirt hatte, was Gaffendi "praeter decorum" fand. In übler Laune und ohne eindringendes Berftandnig ber Lehre Descartes' schrieb seine Einwürse ("disquisitio metaphysica seu dubitationes"), Merfenne Ende Mai 1641 erhielt; natürlich fehlte ce am Schluffe nicht an ben üblichen rhetorischen Lobsprüchen. Auf die Entgegnung Descartes' hat er eine Duplik ("instantiae") geschrieben, die sein Schüler Sorbière mit der Berkündigung eines vollendeten Triumphes herausgab (1643). Der dritte unter den namhaften und bedeutenden Männern, die damals die Meditationen beurtheilten, war ein noch jugendlicher Theologe, Untoine Arnauld, der bald nachher unter die Doctoren der Sorbonne aufgenommen wurde (1643), in der Folgezeit den Namen "der große Arnauld" verdienen und einer der berühmteften Janseniften werden follte.\*) Descartes hat seine Gin= würfe wegen ihrer Einsicht, Schreibart und mathematischen Schärfe für die wichtigsten erklärt und allen anderen bei weitem vorgezogen. Bei der Berbindung, die später zwischen der cartesianischen Philosophie und den Jansenisten von Bort rogal stattsand, darf Arnauld als Mittelglied und Rührer gelten. Descartes hatte gewünscht, daß Merfenne die Abschrift auch dem Bater Gibieuf vom Oratorium Jesu und dem Mathematiker Desarques mittheile, welcher lettere ihm drei

<sup>\*)</sup> S. oben Ginleitung S. 138 -- 39.

u so feindlich und verdächtigend gegen ihn auftr pelt peinlich in einer Zeit empfinden, wo er bereits b ndel mit den Calvinisten in den Riederlanden zu t dessen hatte der Orden nichts mit der Polemit Bourl Provincial Dinet stand auf Descartes' Seite uni eit beizulegen; Bourdin selbst, nachdem er den Phi lich kennen gelernt hatte, hörte auf sein Feind zu siem haben es hier nur mit der Geschichte, nicht mi er "objectiones" und "responsiones" zu thun, die siten größeren Theil der Meditationen ausmachen. en, nach chronologischer Reihenfolge geordnet: an en die Einwürse des Doctor Caterus, an zweiter unlen Sammelberichte Mersenne's, an dritter Hobbes.

auld, an fünfter Gassendi; die Einwürfe Bourdin's Le konnten erst in die zweite Ausgabe der Medit

immen werden.

tett, gegen den er die alten freundlichen Beziehunge Bolitik zu erhalten wünschte. Daß ein Mitglied d

Die erste erschien in Paris unter dem Titel: "Med 1a philosophia, ubi de Dei existentia et animae im 1). Der Philosoph wollte diesmal seine Abneigur 1. Cartesius" überwinden, da ihm der Rame T trop rude en latin" war.\*) Die zweite Ausgabe

vorher im Zustand der Armuth weit geringere. Die Entbeder Reiche der Wahrheit find auch den Feldherrn vergleichbar, deren ifte mit den Siegen gn wachsen pflegen, und die ihre Truppen hidter führen muffen, um fich nach einer verlorenen Schlacht zu aupten, als nach einer gewonnenen Städte und Provingen gu men: benn es heißt mahrhaftig Schlachten liefern, wenn man alle Schwierigkeiten und Jrrthumer zu befiegen fucht, die uns in der enntnik ber Wahrheit hindern, und es heift eine bicfer Schlachten lieren, wenn man falsche Anfichten annimmt, wo es sich um Dinge einiger umfaffenber Bedeutung und Wichtigkeit handelt. m in den früheren unbefangenen Beifteszuftand gurudgutehren, mehr Gewandtheit nöthig, als zu großen Fortschritten, sobald n fichere Brincipien bereits hat. 3ch tann aus eigener Erfahrung fichern: wenn ich vordem einige Wahrheiten in den Wiffenschaften beatt habe, fo find es nur Folgen von fünf oder fechs schwierigen ntten gewesen, die ich zu überwinden vermocht und für eben fo e Schlachten halte, worin ich bas Glück auf meiner Seite gehabt; ich sage es ohne Scheu: ich brauche nur noch zwei ober brei her Schlachten zu gewinnen, um am Ziel aller meiner Plane zu i, und noch bin ich nicht fo alt, daß ich beforgen mußte, bor iem Ziele zu fterben. Aber ich muß mit ber Zeit, die mir noch ia bleibt, fparfam umgeben, um fo fparfamer, je beffer ich fie venden tann, und die Serausgabe meiner Phyfit wurde mir ohne eifel eine Menge Zeitverluft zuziehen. Wie einleuchtend und chgangig bewiefen meine Sate auch fein mogen, fo konnen fie h unmöglich mit ben Anfichten aller Welt übereinftimmen und rben mir baber, ich febe es voraus, allerhand Streitigkeiten und brungen verursachen." Das sind die Grunde, die unserem Philohen jebe Beröffentlichung seiner Werke fo zweckwibrig erscheinen en, als wollte ein Eroberer, mahrend er von Sieg zu Sieg fort= eitet, Bucher über die Rriegstunft herausgeben und Controversen über führen. Man hat dem Philosophen vorgestellt, wie nütlich t und feiner Lehre die Berbreitung der letteren fein könne: die ten werden ihn auf gewisse Mängel aufmerksam machen, Andere ch brauchbare Folgerungen die Lehre praktisch verwerthen, so rde fich fein Shftem unter fremder Mithulfe berichtigen und er-Diefe Aussichten laffen ihn ungerührt. Was die Mängel ier Lehre betreffe, jo gebe es keinen, der fie beffer zu erkennen, Rifder, Gefc. b. Philosophie 1. 3. Muft.

Erfolg der vorhergehenden Schriften hat ihn gehoben, die Scheu vor der öffentlichen literarischen Wirksamkeit ist überwunden, er hat einen Stoff zu gestalten und zu ordnen, den er vollkommen beherrscht, nichts kann diesem methodischen Kopf genußreicher sein, als eine solche ordnende und formgebende Thätigkeit; jetzt übt er die Kunst des Baumeisters, die er gern als Beispiel braucht, um die Mängel des Flickwerkes gegenüber einer planmäßigen und einmüthigen Composition augenfällig zu machen; er componirt das Gebäude seiner Ideen und lebt dabei in der idhllischen und freien Muße, die ihm das Landschloß von Endegeest gewährt, in beständiger Nähe, oft im Berstehr mit jener jugendlichen und hochbegabten Fürstin, die ihn ganz versteht und würdigt. Damals sah er in der Pfalzgräfin Elisabeth die Welt. für die er schrieb, und widmete ihr seine Werke, undeskümmert um die Doctoren der Sorbonne. Aber schon war ein Unswetter gegen die neue Lehre und den Philosophen selbst im Unzuge.

# Sechstes Capitel.

# C. Anfänge der Schule. Anhänger und Gegner.

# I. Die Rämpfe in Utrecht.

### 1. Reneri und Regius.

So wenig Descartes eine äußere Verbreitung seiner Lehre sucht, kann er doch nicht hindern, daß sie Freunde und Anhänger gewinnt, die bald den Kern einer Schule bilden, für deren öffentliche Lehrsthätigkeit die Werke des Meisters einen sesten Unhalt und die Unisversitäten der Niederlande den nächsten Schauplatz bieten. Mit den Freunden kommen die Gegner. Schon in ihrem Entstehen wird die Schule Gegenstand heftiger Angriffe; in den Schülern bekämpft man den Meister und versucht alles, die neue Lehre zu unterdrücken, selbst die Person des Urhebers wird bedroht. Der Ort, wo die Schule und mit ihr die Kämpse beginnen, ist die neue Universität Utrecht. Es ist weniger eine bestimmte Lehre, welche die Angriffe hervorruft, als vielmehr Descartes' geistige Bedeutung überhaupt, es ist die Meuheit und Macht seiner Gedanken, die den Haß und die seinbseligen

Leidenschaften derer erregen, die sich gern selbst zum Gegenstand des ersten Gebotes machen: "ihr sollt nicht andere Götter haben neben mir!"

Um den Berlauf und Charafter der Utrechter Streitigkeiten gu verfteben, muffen wir etwas weiter ausholen. Gleich in ben erften Beiten feines Aufenthaltes in den Riederlanden hatte Descartes in Umfterbam Beinrich Reneri (Renier) tennen gelernt, ber in Luttich und Löwen ftudirt, ben tatholischen Glauben verlaffen, den reformirten angenommen, defhalb von seinem Bater enterbt, aus der Beimath flüchtig, ein Afpl in Holland gesucht und in Amsterdam eine Privat= schule gegründet hatte. Seine Bekanntichaft mit dem Philosophen war durch Beeckman vermittelt worden. Im Umgange mit Descartes erwacht in Reneri die Liebe zur Philosophic und er gewinnt durch eifrige Studien bald eine folche Bedeutung, daß er nach dem Tode bes Ariftotelikers in Lepben an die bortige Universität, bann nach Deventer und im Jahr 1634 nach Utrecht berufen wird. Schüler Descartes' ift die erfte Berufung an die neu gegründete Universität, mit beren Geschichte bie ber cartesianischen Lehre mahrend der erften Jahre verwebt ift. Reneri's Lehrthätigkeit in Utrecht ift von turger, aber wirtsamer Dauer. Fünf Jahre lang ift er eine Zierde der Universität; nach seinem frühen Tode (März 1639) wird sein Gedächtnif von den Behörden der Stadt und Universität auf die ehrenvollste Beise geseiert. Die Trauerrede, die der Brofessor der Geschichte und Beredfamteit Unt. Aemilius, felbft ein Unhanger der neuen Philosophie, halt, ift zugleich eine Lobrede auf Descartes. Die Regierung hat gewünscht, daß des Philosophen und feiner Lehre rühmend gedacht und die Rede gedruckt werde. Auf ihrem Titel heifit Reneri der Freund und Schüler Descartes' "bes Atlas und Archimedes unferes Jahrhunderts". Diesem öffentlichen, etwas zu ergiebigen Lobe, wie es die akademische Beredsamkeit mit sich bringt, folgt der neidische Haß, der den Philosophen zunächst in seinen Un= hängern zu treffen fucht.

Unter Reneri's Schülern in Utrecht war der talentvollste ein junger Mediciner Namens Regius (Henri Le Roi), der sich der neuen Lehre mit seurigem Eiser bemächtigt hatte und sie in seinen Privatvorslesungen über Physiologie so vorzutragen wußte, daß er bald eine Menge begeisterter Schüler gewann. Un der Universität war nur eine Prosessur der Medicin, die Straaten inne hatte; nun wünschte

Das Haupt der Gegner ift einer der angesehenst icht, Gisbertus Boëtius, der erfte Brofeffor bi Universität, der erfte Pfarrer der Stadt, auf b drecht einer der heftigften Gomariften, feit dem Sie r der übermuthiaften. Er schreitet einher mit men, feine außere Erscheinung ift gepflegt und trac Selbstzufriedenheit, er ift gewöhnt, seine Talente, rben für unvergleichlich zu halten und alles zu fehlt. Diefer Mängel find viele. Seine Gelehrfan oberflächlich, feine Belefenheit dürftig, nicht mehr loci communes, einige Commentare und Comben einen Schriften die gröbften Fehler, weil er die O : fie gelesen und verftanden zu haben, sein Ur irfe, feine Gedanken ohne Busammenhang und Di ofophie reichen feine Fähigkeiten und Renntniffe ize ber gewöhnlichsten Scholaftit. Man hatte nicht ein fo mittelmäßiger Ropf ein fo angefehener u in fein und ber gefährliche Begner eines großen I te. Seine Reigung nahm die Richtung feiner te sich ein Teld literarischer Thätiakeit, auf dem amteit und wirkliche Geiftesbildung beim großen chten läßt: die Polemit; er war tein Bolemiter be rn ein gewöhnlicher Streithahn nach dem Gefchma

ftreitfüchtig, weil er Recht haben und herrschen wollte: die Herrschlucht machte ihn amtseifrig und leutselig, er wußte den Leuten zu gefallen und zu imponiren bald durch devotes Benehmen, bald durch dreiftes und tedes Auftreten. Dem Bolte gegenüber gefiel er fich in ber Rolle bes Bralaten, den Gelehrten gegenüber in der des Bedanten, am liebsten mochte er allen als ein Mann erscheinen, ben jeber zu fürchten Urfache habe. Darum hielt er nichts fo gern als Strafpredigten, tapuzinerartig, die beim Bolte Effect machen, und um ja nicht als feig zu gelten, verfolgte er rudfichtslos wegen unbedeutender Dinge Berfonen von Macht und Ansehen. Er verftand, die Bollsgunft gu gewinnen und barum ju werben ohne ben Schein ber Popularitäts= Und so war er wirklich ein angesehener, bei der Masse be= liebter, von vielen gefürchteter Mann und hieß, was die Summe feines Chrgeizes und ber eigene Ausbrud feiner Bescheibenheit mar: "ber niederländischen Rirche Ruhm und Zierbe (ecclesiarum belgicarum decus et ornamentum)".

Neben diesem Mann erhebt sich mitten in Utrecht eine von ihm unabhangige, einflufreiche geiftige Macht in Descartes' Lehre und Seit jenem Lobe, das auf dem Titel einer akademischen Gedächtnifrede gedruckt zu lefen ftand, ift Boëtius ihr Widersacher; er hatte ein Jahr vorher zu Regius' Anstellung mitgewirkt, nachdem fich dieser feiner Glaubenscensur unterworfen und ihm versönlich ge= schmeichelt hatte; jest mißfällt ihm fein Gifer für die cartesianische Lehre, noch mehr ber Beifall, ben feine Borlefungen finden. finnt Berberben gegen Descartes und Regius. Wenn er beweifen könnte, daß die neue Lehre dem Protestantismus und dadurch den Niederlanden gefährlich mare! Wenn fich zeigen ließe, daß Descartes' Philosophie atheistisch sei, so ware, ba Regius Cartesianer ift, ber Proceg leicht zu führen. Er burchsucht zu biesem 3wed ben jüngft erschienenen "discours" und sammelt alle auf Theologie bezüglichen Aussprüche; glücklicherweise findet fich hier der Zweifel fo offen bekannt und rückfichtslos geltend gemacht, daß ber Atheismus mit Banden ju greifen ift.

#### 3. Die Verurtheilung ber neuen Philosophie.

Zunächst wird der Name Descartes gar nicht genannt, nur gewisse Züge seiner Lehre werden auf den Atheismus übertragen und dieser in einigen akademischen Thesen bekämpst (Juni 1639); damit eröffnet

..... Geregengen das Uebergewicht der neu Bertretern der alten fühlbar, diese letteren a gemacht und baburch eine Angahl feiner College Operationsfeld gegen ihn ift gunftig. Als er neue Lehre vom Blutumlauf nach Harven und ! vertheidigt, wird ihm die Weifung ertheilt, fich nicht fo weit von der herkommlichen Medicin zu neuen Lehren nur .exercitii causa" zu vertheidie Jahr ift Boëtius Rector. Der Streit wird lebhat akademischen Spielraum ber Thefen und Disbu schreiten. Unter ben Thefen bes Regius findet fich Berbindung von Seele und Rörper in ber Bufan Substanzen bestehe und barum teine wirkliche Gi per se", sondern "per accidens" ausmache. Geral richeint der erklärteste Gegensat der cartesianische rriftotelisch-icholaftische von der Entelechie der Seele ialität ber Formen. Nun fest fich Boëtius in Pofit einen Gegenthefen die neuen Lehren für tekerifch. er Substantialität des Körpers und der Zusamme hen aus zwei Substanzen ("unum per accidens" ie Lehre von der Bewegung der Erde, die Re abe, widerspreche der heiligen Schrift und aller fophie, die Berneinung der fubstantiellen Fori mielben Widerstreit, fie hefnrhare ban @Ballio

Auftreten wenig gufrieden; seiner Denkweise muß bie verlegende Art miffallen, womit jener gegen die Schulphilosophie loszieht; man folle, mahnt ihn Descartes, die Bergangenheit nicht zum Spaß betampfen, er febe in dem Streit, den Regius vorhabe, weder Ruken noch Plan; folle die Schrift gegen Boëtius gedruckt werben, mas er widerrathe, so muffe ihre Form ruhig gehalten und von allen anftößigen Ausbrücken frei fein. Diesen Rath befolgt Regius, aber fo behutsam, ja schmeichelhaft für Boëtius seine Worte find, so findet biefer icon barin ein unverzeihliches Berbrechen, daß Regius überhaupt gewagt hat, gegen ihn zu schreiben. Roch dazu ist die Schrift ohne Druderlaubnig erschienen, der Druder ift Ratholik, der Berleger Remonstrant; Boëtius entdeckt ein ganzes Rest von Regereien, bas zu vertilgen ift. Auf Befehl der Obrigkeit wird die Schrift confiscirt, das Berbot macht fie gelesener, ihre Berbreitung ben Born des Boëtius noch grimmiger, und es kommt fo weit, daß auf seinen Antrieb dem Brofeffor Regius die philosophischen Borlefungen unterfagt werden. Jest gilt es, die neue Philosophie als solche anzugreifen und die alte zu vertheidigen. Voëtius der Sohn schreibt Thefen gegen Regius, der Student Waterlaet, eine der Creaturen des Baters, verfaßt eine Schutschrift für die schwer bedrohte rechtgläubige Philosophie. Aber ben Hauptschlag führt Boëtius burch bie von ihm beherrschte Universität: der akademische Senat beschließt eine formliche Migbilligung gegen Regius' Schrift und Lehre und jugleich eine formliche Berurtheilung der neuen Philosophic. Der Beschluß ift vom 16. März 1642 und enthält folgende Erklärung: "wir Profefforen der Universität Utrecht verwerfen und verdammen diese neue Philosophie, weil fie erstens der alten widerspricht und deren Grundlagen umfturat, weil fie zweitens die Jugend bem Studium berfelben abwendig macht und befihalb in ihrer gelehrten Ausbildung hindert, benn, einmal in die Grunbfage diefer vorgeblichen Beisheit eingeführt, vermag fie nicht mehr die akademische Schulterminologie ju verftehen; endlich weil nicht blos mancherlei falfche und vernunft= widrige Anfichten aus diefer neuen Lehre hervorgehen, sondern un= reife junge Leute leicht Folgerungen baraus ableiten können, die den anderen Wiffenschaften und Facultäten, insbesondere ber wahren Theologie zuwiderlaufen." Bon zehn Brofefforen unterfcrieben acht (Die beiden Ausnahmen waren Cyprianus und dieses Urtheil. Memilius, der Bewunderer des Philosophen).

-- Limen zwiderjuchtes Deleuchtet, Die Deite Wele Rabalen des Utrechter Feindes zu schildern; er l hänger und Gegner ungenannt, aber entwirft b wenigen Zügen ein Bilb ad vivum. "Es ift ei Welt für einen Theologen, Brediger und Glaul großes Unfeben beim Bolte genießt, weil er predigten bald über die katholische Kirche, bald ül nicht feines Glaubens find, bald über die Mächte di füchtig herfällt, er trägt einen glühenden und frei eifer zur Schau, wobei er feine Reden auch mit ( bie dem Ohr des gemeinen Boltes gefallen; all er Schriftchen heraus, aber folche, die nicht we fie lieft, citirt darin verschiedene Autoren, aber fo als für ihn zeugen, und die er wahrscheinlich nu verzeichniffe tennt; er rebet von allen möglichen ob er gang barin ju Saufe mare, ted und ohne halb für gelehrt bei den Ungelehrten. Aber Leu theile, welche wiffen, wie zudringlich er mit anfängt, wie oft er ftatt der Grunde Beleibigun nachdem er den Rürzern gezogen, schimpflich zu von diesem Mann, wenn fie nicht feine Glauben Mener und spöttischer Berachtung; auch hat man Belt Augen fo übel zugerichtet, daß der Bolemi ibrig bleibt. Die perftandigen Loute unter feine ins Reuer gingen; er wünschte fich jemand, ber ben Philosophen wiffenschaftlich angreifen, einen anderen, ber Schmähschriften gegen ibn fcreiben oder mit feinem Ramen das Bamphlet beden follte, bas er felbst fabricirte. Dabei spielte er öffentlich ben gefrankten Mann, er war die reine Unschuld, Descartes der boshafte Berlaum-Mit dem Bundesgenoffen, dem er die Rolle der wiffenichaft= lichen Bekampfung jugedacht hatte, folug die Sache fehl, er hatte fie auch nicht charafterlofer und ungeschickter anfangen konnen. Boëtius, ber geschworene Reind ber katholischen Kirche, schrieb zu biesem Zweck an einen katholischen Theologen, der noch dazu Descartes' langiabriger und treuer Freund mar: Merfenne! Und wie schrieb er? In bem Briefe, ber ichon in ben Anfang ber Streitigkeiten fällt und früher ift als das Berdammnngsurtheil ber Univerfität, beißt es unter anderem: "Ohne Zweifel haben Sie die philosophischen Bersuche gelesen, die Descartes in frangofischer Sprache herausgegeben hat; er scheint eine neue, bisber unerhörte Secte ftiften zu wollen und findet Unhanger, die ihn wie einen vom himmel herabgefallenen Gott bewundern und anbeten. Ihrem Urtheil und Ihrer Cenfur follten dieje evonuara unterworfen werden. Rein Phyfiter oder Phi= losoph könnte ihn erfolgreicher fturzen als Sie, ber Sie gerade in den Fächern hervorragen, worin Descartes seine Stärke zu haben glaubt: ber Geometrie und Optit; es ware bies eine Ihrer Gelehrsamteit und Ihres Scharffinns würdige Arbeit. Sie haben bie Wahrheit vertheidigt und in der Berföhnung der Theologie und Naturlehre, der Metaphyfit und Mathematit zur Geltung gebracht; barum fordert bie Wahrheit Sie zu ihrem Rächer!" Merfenne, angewidert von dieser Zuschrift, behandelte Boëtius, wie er es verdiente; er ließ ihn lange auf Antwort warten und gab fie endlich so abweisend und beschämend, als möglich; zugleich schickte er Brief und Antwort an Descartes.

Mit dem Bundesgenoffen, der das Pamphlet übernehmen sollte, gelang die Machination. Es sand sich jemand, der zu der Schmähsichrift, die Boëtius im Schilde führte und zum Theil machte, Namen und Feder hergab: Martin Schoock, Prosessor in Gröningen, ehesdem Schüler, jetzt Creatur des Voëtius. Die Schrift erscheint ein Jahr nach jener akademischen Verdammung (März 1643) unter dem Titel: "Philosophia cartesiana sive admiranda methodus novae philosophiae Renati Descartes," nach Schreibart und Tendenz ein

boshaftes Libell. Die Borrede geht gegen den Brief an Dinet, worin Descartes die reformirte Religion, die evangelische Kirche der Nieder-lande, insbesondere eines ihrer Häupter beleidigt habe; im lebrigen wird die neue Philosophie der gefährlichsten Folgen beschuldigt, sie erzeuge Unglauben, Atheismus und Sittenlosigkeit. Descartes sei ein zweiter Banini, Heuchler und Atheist, wie dieser, der deshalb mit Recht verurtheilt und zu Toulouse verbrannt worden sei. Diese Bergleichung, die etwas nach Scheiterhausen riecht und mit besonderer, berechneter Aussührlichseit behandelt wird, ist des Boötius unvertennbares Werk.

Das Bamphlet erscheint in Utrecht. Während des Drucks empfängt Descartes die einzelnen Bogen und beginnt, nachdem er die erften sechs gelesen, die Gegenschrift, das Meisterstud feiner Bolemit: "Epistola ad celeberrimum virum D. Gisbertum Voëtium". Entgegnung hat einen dreifachen 3med: das im Brief an Dinet ent= haltene Charakterbild des Gegners soll gerechtfertigt, die nach Schood genannte Schmähichrift entfraftet und ein neues eben erschienenes Machwerk des Boëtius gleichzeitig beurtheilt werden. So wächst ihm die Bolemik unter der hand, und aus dem Briefe wird ein Buch Noch bevor die letten Bogen der "philosophia von neun Theilen. cartesiana" dem Philosophen zugesendet sind, hat Boëtius ein Libell "über die Brüderschaft der Maria (de confraternitate Mariana)" herausgegeben. Beide Schriften, wie ungleich ihre Themata find, ericheinen in Denkweise, Schreibart und polemischer Methode einander fo ähnlich, daß man leicht die literarischen Zwillinge erkennt. unterbricht Descartes ben Gang feiner Streitschrift, ergreift biefes neue Object, dem er den fechsten Theil der Spiftel widmet, und tehrt, nachdem er die letten Bogen des Pamphlets erhalten, zu dem ur= fprünglichen Thema zurück. Diese Unterbrechung ift der Composition ber Streitschrift nicht gunftig gewesen. Die Bolemit fpringt ploglich auf ein anderes Gebiet und nimmt einen fremdartigen Stoff in sich auf, der nur scheinbar ihre Stärke vermehrt, in der That ihre Kraft zersplittert und den Eindruck des Ganzen stört. Indessen erklärt sich sein Berfahren sowohl aus der polemisch gereizten Stimmung als insbefondere aus dem Umftande, daß er eine offene Schrift von Boëtius in die Sand bekommt, mahrend er genothigt ift, gegen eine verstedte zu schreiben. Wenn er nachweisen tann, daß der Autor der "philosophia cartesiana" und der der "confraternitas Mariana"

ein und dieselbe Person ist, so hat er viel gegen Boëtius gewonnen und denselben einer zweisachen Nichtswürdigkeit, der Schmähung und Lüge, überführt.

Das Thema der zweiten Schrift hat als folches nichts mit der Sache Descartes' gemein. In Herzogenbusch gab es aus tatholischen Beiten her einen Berein der heiligen Jungfrau, im Befit gewiffer Rechte und Gintunfte, wozu die vornehmften Manner der Stadt ge-Nach bem Abfall von ber spanischen herrschaft und bem Siege ber Reformation war diese Brüderschaft von ber neuen Regierung gnerkannt worden (1629), fie behielt ihre Rechte und Ginkunfte. verlor eben defhalb ben tirchlichen Charatter, von dem nur der Stiftungename übrig blieb, und beftand jest als, burgerliche Gefell-Um aber zu verhüten, daß fich hier ein heimlicher Sit des Ratholicismus und ein Heerd staatsgefährlicher Umtriebe bilde, hatte die Obrigkeit die Aufnahme reformirter Mitalieder gefordert, und der Bürgermeifter von Herzogenbusch war selbst mit dreizehn der angesehenften Protestanten in die Brüderschaft eingetreten. Borgang brachte Boëtius' Zorn in Flammen. Er schleuberte zunächst feine Thefen, immer die erften Donnerteile, nach benen er greift, gegen "bie Ibololatrie", die in Herzogenbusch getrieben werde. Obrigkeit der Stadt läßt durch einen ihrer Geiftlichen die ihr gemachten Bormurfe ber Abgötterei, religiöfen Indiffereng und gott= Losen Toleranz ruhig und schonend widerlegen, aber Boëtius oder feine Genoffen antworten mit einer anonymen Schmähfchrift, und als diefe in Bergogenbusch verboten wird, schreibt Boëtius das Buch \_de confraternitate Mariana".

Die beiden Gegner sind jetzt mit ihren Schriften hart aneinander gerückt. Seit vier Jahren hat Boëtius den Angriff begonnen und in Thesen, Disputationen, Borlesungen, Predigten, Privatbriesen den Kampf fortgeführt; er hat das Berdammungsurtheil der Universität Utrecht gegen "die neue Philosophie" bewirkt und sich dessen in einem Briese gerühmt, der in Descartes' Hände gelangt ist, er hat zuletzt sich hinter den Namen Schoock versteckt, um in einer Schmähschrift die Berson und Lehre des Philosophen zu verdächtigen und zu besschiehen. Erst nach Jahren hat sich Descartes selbst in den Streit eingelassen und zwei Gegenschriften versaßt: den Brief an Dinet und den an Boëtius; beide werden durch angesehene Männer in seinem Namen den ersten Bürgermeistern der Stadt Utrecht überreicht.

uvern von Sapod. So weiß er die öffentliche Stit insbesondere die ber Obrigfeit zu erbittern und eite zu bringen: bei ihr fucht der verfolgte Mai ie Berläumdungen des fremden Philosophen. ikt die Behörde an Descartes die Aufforderung erge ju erscheinen und seine Anschuldigungen gegen B ı, namentlich zu beweisen, daß nicht Schood, sondern rift gegen ihn berfakt habe. Baren feine Unklag en fie der Universität und Stadt jum größten Nac Die Aufforderung geschieht in allen Formen eine Lundgebung, sie wird mit der Glocke vor dem Bol jedruckt, angeschlagen, versendet; schon diese Art det Ausfluß feinbseliger Gefinnung, fie war überflüff ifte, wo Descartes zu finden war. In Egmond, n lebt, erhält er die Aufforderung und beantwortet fi der Landessprache; er dankt der Behörde für die Al hung und erbietet fich feine Ausfagen zu beweifen, muffe er ihr das Recht bestreiten, gerichtlich gegei n. Da in Utrecht eine verlaumberische Schrift geger fei, so burfe er erwarten, daß die Untersuchung b faffer entbeden und gur Berantwortung gieben wer hlt er seine Sicherheit gefährdet, er hat einen Berk en, der in Egmond fogleich vollftrect werben tani

Lander Same March Link Kenter

steit eben so gestissentlich vermieden, als man sie bei der Citation einige Monate vorher gesucht hatte; man war in Verlegenheit und wünschte durch eine Verurtheilung ohne Effect die Sache aus dem Wege zu schaffen. So hatte Voëtius seine Absicht nur zum kleinen Theile erreicht; wäre es nach ihm gegangen, so mußte Descartes aus den Riederlanden vertrieben und die verurtheilten Schriften durch Henters Hand verdrannt werden; man erzählt, daß er dem letztern schon empsohlen hatte, den Scheiterhausen groß zu machen, damit die Flamme von weitem gesehen werde.

#### 3. Ausgang bes Utrecht=Gröninger Streites.

Noch ift die Sache nicht zu Ende. Descartes hört von dem Urtheilsspruch, ohne Inhalt und Gründe officiell zu erfahren. Was er hört, muß ihn von neuem für feine Sicherheit, selbst für seinen Ruf besorgt machen, denn er scheint gegen Boëtius darin im bewiesenen Unrecht zu sein, daß er ihn angeklagt, die Schmähschrift verfaßt zu haben. Schood hat fich mahrend des Sommers in Utrecht aufgehalten und dort auf das Bestimmteste versichert, er allein sei der Berfasser der "philosophia cartesiana" ohne jede Mitwirkung und Mitwissenschaft des Boëtius, er wolle dies in einer neuen Schrift öffentlich erklären. Dadurch ist die Lage Descartes' verschlimmert; anonyme Briefe, die ihm von befreundeter Seite aus Utrecht und bem Haag zukommen, warnen vor nahen Gefahren, die seiner Sicher= heit drohen, er hat in Egmond van Hoef, wo er sich eben aufhält, die Berhaftung seiner Berson die Beschlagnahme seiner Papiere zu fürchten und beabsichtigt deßhalb im November 1643 wieder nach bem Haag zu gehen.\*) Zum zweitenmale wendet er fich an den Schut bes frangofischen Gefandten und ichildert demfelben ausführlich bie Utrechter Borgange. (Der Brief ift uns zum Theil erhalten und neuerdings durch Foucher de Careil veröffentlicht worden.)\*\*)

<sup>\*)</sup> Oeuvres inédites Vol. II. pg. 22—23. (Br. an Staatsrath Wilhelm im Haag vom 7. Nov. 1643.) — \*\*) Ebenbas. II. S. 43—63. (Br. an M. de la Thuillière.) Aus den ersten Worten des Briefes erhellt, daß Descartes in derzselben Angelegenheit den Schutz des Gesandten kurz vorher zum erstenmale angerusen hatte, was, wie mir scheint, der jüngste Biograph übersieht. J. Millet: Histoire de Descartes II. pg. 127—29.

Da aber Schood selbst sich für den alleinigen Urheber des Bamphlets erklärt hat, so ist Descartes jest genöthigt, diefen Mann förmlich beim Senat der Universität Gröningen zu verklagen. hier nimmt die Sache einen ganz andern Ausgang als in Utrecht. Es trifft fich. daß der Angeklagte eben Rector der Universität ist. Um sein zeitweiliges Oberhaupt zu schonen und dem Philosophen gerecht zu werden, beschlieft der Senat, die Form des Urtheils zu vermeiden und eine genugthuende Erklärung zu geben, worin er sein Bedauern bekundet, daß Schood fich in den Streit wider Descartes eingelaffen und gegen die Lehre deffelben völlig arundlofe Beidul= bigungen gerichtet habe. Schood felbst giebt die eidliche Berficherung, daß Boëtius ihn au der Schrift, die er größtentheils in Utrecht geschrieben, gedrängt, das Material dazu geliefert, mahrend des Drucks die stärksten Invectiven gegen Descartes hinzugefügt und Schoocks Namen wider feinen Willen in Titel und Vorrede gefett habe; er könne die Schrift, wie fie fei, nicht für die feinige erkennen und muffe dieselbe für unwürdig eines anftandigen Mannes und Gelehrten erklären; nichts bereue er bitterer als seine Ginmischung in diese Sache, auch habe er mit Boëtius gebrochen und demselben die Unterzeichnung eines falichen Zeugnisses verweigert. Run ist Descartes gegen Boëtius im bewiefensten Recht und der Utrechter Urtheils= Er sendet das Gröninger Actenstück vom spruch völlig grundlos. 10. April 1645 an die Utrechter Behörde in der billigen Erwartung, daß man das ihm zugefügte Unrecht einsehen und durch einen öffent= lichen Act wieder gutmachen werde. Aber es geschieht nichts weiter, als daß den 11. Juni 1645 an die Buchdrucker und Buchhandler in Utrecht bas Berbot ergeht, feinerlei Schriften für ober gegen Descartes zu verkaufen oder in Umlauf zu feten. Die eine Salfte diefes Berbots ift gegen ben Philosophen gerichtet, die andere bleibt wirfungelog, benn beibe Boëtius, Bater und Sohn, horen nicht auf fdriftlich zu agitiren und bas Gefchäft ber Schmähungen fortzuführen. Der jungere Boëtius fchreibt eine Bertheibigung feines Baters und ein Pamphlet gegen die Gröninger Universität, worin Descartes' Lehre und Berfon von neuem verunglimpft, der Inhalt der erften Somähichrift bejaht, nur die Autorschaft des alteren Boëtius in Diefer lettere verklagt feinen Gröninger Col-Abrede gestellt wird. legen Schood, laft aber die gerichtliche Berfolgung fallen; die beiden Ehrenmanner finden es gerathen, sich bei Zeiten auszugleichen, da der gemeinschaftlichen Kabalen zu viele find und jeder Ursache hat, die Enthüllungen des andern zu fürchten.

Endlich beschließt Descartes (in der letten Juniwoche 1645) die Utrechter Sandel, die von ihrer erften Beranlaffung bis zu dem bezeichneten Zeitpunkt fich burch feche Nahre erftreden, mit feinem "apologetischen Schreiben an die Obrigkeit der Stadt Ut= recht gegen Boëtius, Bater und Sohn." Umständlich wird hier ber gange Berlauf der Streitigkeiten ergählt und aus Boëtius' Briefen an Schood urtundlich bewiesen, daß jener bas ehrenrührige Pamphlet angezettelt, betrieben, die Vergleichung mit Banini gemacht, die Vorrede, den schlimmsten Theil der Schrift, selbst geschrieben und in Schood's Banden gelaffen habe; Die Obrigfeit ber Stadt Utrecht habe vier Jahre hindurch die beiden Boëtius begunftigt und geschont, ihn dagegen unbillig und ungerecht behandelt, erft wie einen Bagabonden citirt, dann als Verläumder verurtheilt, diese Verurtheilung selbst nach der Gröninger Ertlarung nicht gurudgenommen, fondern ohne ein Wort der Wiederherstellung die Sache mit einem scheinbar neutralen, in Wahrheit parteiischen Verbot abmachen wollen; er erwarte von der Gerechtigkeit der Behorde, daß fie ihm endlich die schuldige Genugthuung gewähre.\*)

Die Utrechter Obrigkeit blieb taub und allen Gründen verschloffen. Ihre Parteilickeit erscheint um so gehässiger, je vorsichtiger die Haltung, friedsertiger der Charakter, verborgener das Leben des Berfolgten war. Ohne Grund hatte man ihm in einem freien Lande, wo er nichts als Muße und Einsamkeit suchte, die Gastfreundschaft fast gekündigt und den Aufenthalt in der empfindlichsten Weise versleidet. Seine Scheu vor jeder Art des öffentlichen Auftretens hatte sich gerechtsertigt, denn er mußte den Versuch, den er so zögernd und so vorsichtig unternommen, mit einer langen Reihe der Störungen und Widerwärtigkeiten büßen.

### II. Angriffe in Lenben.

Als die Utrechter Händel zu Ende gingen, hatte die neue Phi= losophie an der Universität Lenden schon Wurzeln geschlagen und

<sup>\*)</sup> Lettre apologétique de M. Descartes aux magistrats de la ville d'Utrecht contre MM. Voëtius père et fils. Oeuvres T. IX. pg. 250—322. Regius erhielt bieses "fasciculum epistolarum", wie er bas Actenstiad nennt, ben 22. Juni 1845-

angefangen, Gegenstand akademischer Thesen und Disputationen Sooghland, ein tatholischer Ebelmann, die Mathematiter Golius und Schooten, der Prediger Heidanus waren Freunde und Unhänger der Lehre Descartes'; namentlich mußte Ubrian Seere= boord dieselbe vorsichtig und erfolgreich an der Universität zu ver-Wie in Utrecht, zogen die Anhänger die Gegner nach fich: treten. wie dort, kamen die letteren aus der Mitte der Theologen, dem Boëtius nacheifernd, wahrscheinlich durch ihn aufgereizt. Es maren seit dem Ausgange des Utrechter Streites taum zwei Jahre verflossen. als in Lepben die theologischen Angriffe einen folchen Grad der Heftigkeit und Berfolgung erreicht hatten, daß Descartes auf den Rath seiner Freunde sich genöthigt sah, von Egmond aus den Schut der Behörden anzurufen. Und, fügen wir gleich hinzu, er machte auch hier mit den Obrigkeiten dieselbe Erfahrung als in Utrecht.

In den ersten Monaten des Jahres 1647 hatte Revius, ein theologischer Repetent, einige Thesen gegen die Meditationen verthei= digen lassen, worin dem Philosophen der baare Atheismus und andere Repereien zugeschrieben wurden. Die Berson war so unbedeutend, die Angriffe fo plump, daß sie wirkungslos blieben. Bald darauf erschien Triglandius, Brofessor ber Theologie, mit anderen Thesen, um Descartes nicht blos der Gottesleugnung, sondern der Gotteslästerung (Blasphemie) und des Pelagianismus zu beschuldigen; er habe Gott einen Betrüger genannt und die menfoliche Willensfreiheit für größer In Wahrheit hatte Descartes die Moaals die Gottesidee erklärt. lichkeit, daß die Welt ein Trugbild, das Werk eines trügerischen Damons fei, gefest, um das Gegentheil davon zu beweisen : in Bahrheit hatte er den menschlichen Willen für umfassender erklärt, als den Berftand. Diefe Angriffe ichienen fo wenig bloge Difiverftandniffe zu fein, daß die Freunde des Philosophen gefährliche Absichten barin erblickten und ihm riethen, Dagregeln bagegen zu ergreifen. Descartes schrieb den 4. Mai 1647 an die Curatoren der Universität und den Magistrat der Stadt Leyden und bat, das durch falfche Befchulbigungen ihm jugefügte Unrecht und Nebel wieder gutmachen Den 22. Mai wurde ihm geantwortet, man habe ben Rector der Universität, wie die Professoren der theologischen und philosophischen Facultät zusammenberufen und denselben jede Erwähnung ber Lehre Descartes', fei es für ober wider, forgfältig verboten, man erwarte von dem Philosophen, daß er auch feinerseits jede

weitere Erörterung der angegriffenen Lehrpuntte unterlaffe.\*) geleistete Genugthuung bestand also darin, daß man die angegriffenen Meinungen für cartefianische gelten ließ und die gesammte Lehre Descartes' an der Univerfität Lepden mit einer Art Interdict belegte, ia den Philosophen aufforderte, diefe Magregel felbft auf fich anguwenden. Emport über die Ungerechtigkeit und Unlogik dieses Berfahrens erwiederte Descartes ben Behörden, daß er ben Sinn ihres Schreibens wahrscheinlich nicht verftanden habe; es sei ihm voll= kommen gleichaultig, ob sein Rame an der Universität Lepden genannt werde oder nicht, aber im Interesse feines Rufes musse er die Er-Marung fordern, daß die angegriffenen Lehren die seinigen nicht "Bin ich denn ein Beroftrat, daß man mich zu nennen feien.\*\*) verbietet?" schrieb er gleichzeitig an einen seiner holländischen Freunde. "Ich habe nie nach der Verbreitung meines Namens getrachtet und wünschte, daß kein Pedant der Erde etwas von mir wüßte!" "Aber die Sache ist jett so weit gekommen, daß man mir entweder Rechenschaft geben, ober öffentlich erklären moge, daß eure Herrn Theologen das Recht zu lügen und zu verläumden haben, ohne daß ein Menfch meiner Art in diesem Lande die geringste Gerechtigkeit erwarten darf. " \*\*\*) Rurg vorher schildert er der Prinzeffin Elisabeth feine neuen Bedrängniffe: "ich habe einen langen Brief an die Curatoren ber Universität Lenden geschrieben, um wider die Berlaum= bungen zweier Theologen Gerechtigkeit zu verlangen; noch weiß ich nicht, was fie mir antworten werben, aber ich erwarte nicht viel, benn ich weiß, wie die Leute hier zu Lande gelaunt find und nicht Rechtschaffenheit und Tugend, sondern Bart, Stimme und Augenbrauen der Theologen fürchten; man wird das lebel bepflaftern, nicht beilen." "Sollte ich, wie ich vorhersehe, kein Recht bekommen, so denke ich daran, dieses Land sofort zu verlassen." "So eben erhalte ich Briefe aus dem Haag und Leyden, wonach die Versammlung der Curatoren aufgeschoben ift. Es beißt, die Theologen wollen Richter sein; in diesem Falle komme ich unter eine Inquisition, schlimmer als die spanische je war, und werde jum Feinde ihres Glaubens Deshalb rath man mir, den Credit des frangöfischen Gefandten und die Autorität des Prinzen von Oranien nachzufuchen,

<sup>\*)</sup> Oeuvres T. X. pg. 26—27. — \*\*) Ebenbaß. S. 29—34. — \*\*\*) Ebenbaß. S. 36—40.

nicht um Gerechtigkeit zu erlangen, sondern durch ihre Dazwischentunft die äußersten Maßregeln der Gegner zu verhindern. Indessen glaube ich nicht, daß ich diesen Rath besolgen werde; ich will Gerechtigkeit haben, und wenn sie nicht zu erreichen ist, halte ich für das Beste, in aller Stille mich zum Rückzuge zu rüsten".\*)

Descartes urtheilte ganz richtig, wenn er in seinem Brief an die Prinzessin die Leydener Angrisse als eine Folge der Utrechter bezeichnete und von einer "theologischen Liga" sprach, die ihm gegensüber stehe, entschlossen, seine Lehre zu unterdrücken. Die orthodogen Calvinisten der Niederlande waren in der Berdammung der neuen Philosophie einverstanden und hatten teineswegs die Absicht, sich in Berhandlungen über die Beschaffenheit und Gründe derselben einzulassen; sie wollten turzen Prozes machen und den Theologen jeden Gebrauch der Lehre Descartes' in Rede und Schrift durch synodale Beschlüsse verbieten. Zehn Jahre später ist dieses Ziel erreicht worden. Es war der erste Constict zwischen der neuen Phisophie und dem neuen Kirchenglauben.

Damit war das idhllische Leben unseres Philosophen in den Niederlanden vorüber; die Utrecht-Lepdener Händel hatten seine Stimmung gegen Land und Leute mehr und mehr verbittert, er hatte allen Grund, sich unsicher zu fühlen und an einen neuen ruhigen Ausenhalt zu denken.

### Siebentes Capitel.

# Lette Jahre und Werke in Holland.

# I. Neue Plane und Freunde.

### 1. Reifen nach Frankreich.

Es gab Gründe genug, die den Philosophen bewegen konnten, nach einer so langen Abwesenheit und nachdem er den wichtigsten Theil seiner Aufgabe glorreich gelöst hatte, in das Land seiner Heismath zurückzukehren. Obwohl er Freunde und Anhänger in den Niederlanden viele und bedeutende gefunden, namentlich im Haag, in der nächsten Umgebung des Prinzen von Oranien und unter den

<sup>\*)</sup> Ebendas. S. 40-44. (Der Brief ist vom 12. Mai 1647.)

Rathen beffelben, Manner, wie Conftantin Sunghens van Buntlichen (Bater des berühmten Chriftian Hunghens), Wilhelm, Pollot u. a., so batte er doch erfahren müssen, das ihm die herrschende Bartei der Landeskirche feindlich gegenüberftand, sein Gastrecht bedrohte, den Katholiken und eingewanderten Franzosen in seiner Berson verdächtigte. Die Begner in ben Riederlanden wünschten ihn loszuwerben; unter feinen Landsleuten begte man feit lange ben Wunfch, daß er gurucklehre. Es fcien Frankreichs nicht würdig, daß ein Mann, der den Ruhm des französischen Namens so außerordentlich vermehrt hatte, im Auslande lebe. Auch am Sofe hatte Descartes Bewunderer gefunden, ben 6. September 1646 wurde ihm aus freien Studen eine königliche Benfion verlieben; unter der Aussicht einer neuen, deren Batent er anderthalb Jahre später erhielt (März 1648) wurde er eingeladen, in einer ihm angemeffenen und feiner Muße gunftigen Stellung in Baris zu leben. Schon vorher hatte die Sehnsucht, alte Freunde wiederzusehen und neue kennen zu lernen, dann die geschäftliche Bflicht, nach dem Tode des Baters seine Familienangelegenheiten zu ordnen, ihn veranlaßt, seine Muße in Egmond zu unterbrechen und fich besuchsweise in Frankreich aufzuhalten.

Die beiden erften Reisen in den Jahren 1644 und 47 geschahen hauptsächlich, um jene Erbschafts= und Familiengeschäfte zu besorgen; wir feben aus den Briefen, daß er den 1. Mai 1644 Egmond van Soef verläßt, über Haag, Lenden und Amfterdam nach Frankreich geht und ben 10. Juli von Paris nach der Bretagne reift, um dort zwei Monate zu bleiben.\*) Anfang October ift er wieder in Baris bei feinem Freunde Picot, Mitte November tehrt er nach Egmond Die Utrechter Berurtheilung war vorausgegangen und die Mage gegen Schood in Gröningen angestellt, als er die Reise antrat. Zwei Jahre später finden wir ihn in der ersten Juniwoche im Haag, auf einer neuen Reise nach Frankreich begriffen, er verläßt Paris ben 15. Juli, um wieder in Geschäftssachen nach ber Bretagne und Boitou zu gehen; mit dem Anfange des Herbstes ist er nach Egmond Unmittelbar vor dieser zweiten Reise hatte er die zurückgekehrt. widerwärtigen Angriffe in Lepben erlebt und fich im Stillen jum "Rückzuge" entschlossen. Er trug fich mit dem Gedanken, in Frank-

<sup>\*)</sup> Oeuvres inédites II. pg. 31. (Br. an Wilhelm im Haag vom 9. Juli 1644. D. erfundigt sich in biesem Briese nach der Gröninger Sache.)

reich festen Fuß zu fassen, und folgte daher jener günstigen Ginladung, die der alleinige Grund seiner dritten und letten Reise nach Paris war.

Es sei in der Kürze erwähnt, daß er zwei Gegner seiner Meditationen in Paris kennen lernte und den Hader mit ihnen vergaß: bei seinem ersten Aufenthalt den Jesuiten Bourdin, bei seinem letzten Gassendi. Im Sommer 1647 machte er die Bekanntschaft des jüngern Pascal, den er öfter sah und zu überzeugeu suchte, daß es in der Natur kein "vacuum" und keinen "horror vacui" gebe; nicht aus solchen Fictionen müsse man gewisse Bewegungserscheinungen stüfsiger Körper, z. B. das Aussteigen des Wassers im Pumprohr erklären, sondern aus dem Drucke der Luft.

### 2. Clerfelier und Chanut.

Unter den neuen Freunden und begeisterten Berehrern, die Descartes in Frankreich gefunden hatte, waren die wichtigften zwei Männer, die er im Sommer 1644 in Baris kennen lernte und deren Namen mit den persönlichen Schicksalen des Philosophen und den literarischen feiner Werke verwebt find: der junge Parlamentsadvocat Claude Clerfelier und dessen Schwager Bierre Chanut, damals Schatpräfident in ber Aubergne, icon im folgenden Jahr frangofiicher Botichafter am Sofe der Königin von Schweden. Als er auf der Reise nach Stockholm durch Amsterdam ging (October 1645), tam Descartes von Egmond, um Chanut ju feben, für ben er die heralichste Freundschaft gefaßt hatte. Er legte ein so großes Gewicht auf die Meinung biefes Mannes, den besonders die Fragen der philosophischen Sittenlehre intereffirten, daß er feine Schriften von ihm geprüft und beurtheilt zu sehen wünschte. "Die Urtheilstraft der meiften ift fo schlecht, daß ich mich mit ihren Meinungen nicht aufzuhalten brauche, aber die Ihrigen werde ich für Orakelsprüche halten". In demfelben Briefe schreibt er dem Freund in der Ferne: "ich be= klage oft, daß für die wenigen Trefflichen in der Welt diefe viel zu groß ift, ich möchte, fie waren alle in einer Stadt beisammen, bann würde ich gern meine Einfiedelei verlaffen, um mit ihnen zu leben, wenn fie mich aufnehmen wollten. Obwohl ich die Daffe fliebe wegen der Menge Zudringlicher und Läftiger, denen man auf Schritt und Tritt begegnet, so halte ich boch ftets ben geiftigen Berkehr mit folden, die man hochschät, für den größten Genug und bas größte

Glück des Lebens. Wären Sie in Paris, so würde dies für mich ein Hauptbeweggrund sein, dorthin zu gehen". "Seit der ersten Stunde unserer Bekanntschaft war ich der Ihrige, ich liebe Sie so herzlich, als wenn ich mein ganzes Leben mit Ihnen zugebracht hätte".\*)

Chanut nimmt den lebhaftesten Antheil an den Schriften und Beftrebungen des Philosophen und verkundet feinen Ruhm, wo er nur tann, er ftudirt von neuem die Principien der Philosophie und hat Clerfelier gebeten, ihm die frangöfische Ausgabe der Meditationen au fenden, um fie der Rönigin mitzutheilen; er freut fich, daß Des= cartes während des Winters (1645/46) eine kleine Abhandlung über bie Natur der menfoligen Leidenschaften entworfen hat und ermuntert ben Freund, biefes Werk, bas icon mit ben gur Sitten= lehre gehörigen Fragen zusammenhängt, ja nicht liegen zu laffen. Diese Theilnahme wirkt erfrischend auf den einsamen, durch die letzten Erfahrungen verstimmten Philosophen. "Ich wurde jest gang gern noch einiges Andere schreiben," hatte Descartes bemerkt, als er jene Abhandlung über bie Leidenschaften erwähnte, "aber ich fehe ja, wie wenige Menschen in der Welt es der Mühe werth halten, meine Schriften zu lefen, und ber Widerwille barüber macht mich nachläffig".\*\*)

Daß die jugendliche Königin von Schweden seine Meditationen von befreundeter Sand erhalten und lefen foll, gewährt ihm eine angenehme Ausficht und entwölkt fichtlich seine etwas verbroffene, von bem Gindruck einer feindlichen ober ftumpfen Menge angewiberte Unwillfürlich ftellt fich in seiner Phantafie bas Bilb Stimmuna. ber nordifchen Fürftin neben bas ber Bringeffin Glifabeth und icheint bem letteren ähnlich. Buniche und Soffnungen ungewiffer Art werben in ihm rege und fpiegeln fich in bem nachften Briefe an Chanut, ber unter den Selbstbekenntniffen des Philosophen eine wichtige Stelle Unter ben Rrantungen und Wibermartigkeiten ber letten Jahre hat er so oft bereut, seinem Wahlspruch: "bene qui latuit bene vixit" untreu geworden ju fein. Er will jest nur noch in Vielleicht bünkt ihm Stockholm feinen Freunden die Welt feben. jene Stadt der Geistesverwandten zu sein, in der zu leben er für das bochfte Gut halt! "Hatte ich nicht eine ganz ausnehmende Hoch=

<sup>\*)</sup> Oeuvres T. IX. pg. 409-10. (März 1646) pg. 417. (Br. vom 1. Nov. 1646.) — \*\*) Ebendaj. S. 413. (Br. v. 15. Juni 1646.)

achtung vor Ihrem Scharffinn und den äußersten Bunfch, von Ihnen zu lernen, so würde ich Sie nicht mit so viel Zudringlichkeit um die Prüfung meiner Schriften gebeten haben. Ich pflege sonst nicht mit einer folden Bitte jemand läftig zu fallen. Ich habe meine Werte schmucklos in die Welt gehen lassen, ohne alle Zierathen, die in die Augen springen: Leute, die nach dem Schein geben, sollen fie gar nicht anblicken; ich wünsche nur, daß einige gute Köpfe sie beachten und zu meiner Belehrung fich bie Mube nehmen, fie zu prufen. Run haben Sie mir zwar diese Gunst noch nicht erwiesen, wohl aber mich in andern Dingen zu großem Dank verpflichtet, ich weiß, daß Sie gunftig von mir fprechen und erfahre von Clerfelier, daß Sie meine Meditationen der Königin geben wollen. Ich habe nie den Chrgeis gehabt, von so hohen Versonen gekannt zu werden, und wäre ich so klug gewesen, als nach dem Glauben der Wilden die Affen find, so würde kein Menfch der Welt wiffen, daß ich Bucher fchreibe. Wilden nämlich, fo fagt man, bilben fich ein, daß die Affen sprechen könnten, wenn fie wollten, fie thaten es aber absichtlich nicht, damit man fie nicht zu arbeiten zwinge. Ich bin nicht fo klug gewesen, das Schreiben zu laffen: darum habe ich nicht mehr fo viel Rube und Muße, als ich burch Schweigen behalten hatte. Indessen der Fehler ift einmal gemacht, ich bin von gabllofen Schulnachtretern gekannt, die meine Schriften ichief ansehen und von allen Seiten mir zu schaden suchen; darum darf ich wohl mit Recht wünschen, auch von Befferen gekannt zu werden, die mich zu ichüten Macht und Willen haben. Und von jener Königin habe ich so viel Gutes gehört, daß ich Ihnen aufrichtig dankbar bin, ihr gegenüber meiner gedacht ju haben, während ich sonst mich eher zu beklagen pflegte, wenn mir jemand die Bekanntichaft eines Großen verschaffen wollte. würde auch die Schilderung der Königin, die de la Thuillerie bei seiner Rücklehr aus Schweden mir gemacht, nicht halb geglaubt haben, wenn ich nicht bei der Fürftin, der ich meine Principien der Philosophie gewidmet, selbst erfahren hätte, daß hohe Bersonen, gleichviel welches Geschlechts, nicht alt zu fein brauchen, um in wissenschaft= licher und fittlicher Bildung andere weit zu übertreffen. Nur fürchte ich, daß die Königin Ihnen die Empfehlung meiner Schriften nicht Dank wiffen wird. Bielleicht wurden fie lefenswerther erscheinen, wenn fie Gegenstände der Moral behandelten, aber dies ift ein Thema, in bas ich mich gar nicht einlassen barf. Ereifern fich boch die

Brofefforen ichon wegen der harmlofen Principien meiner Bhpfit: fie wurden mir teine Rube mehr laffen, wenn ich über Moral ichriebe. Ein Bater (Bourdin) hat mich bes Stepticismus beschulbigt, weil ich die Steptiker widerlegt habe, ein Prediger (Boëtius) hat mich als Atheisten verschrieen, weil ich versucht habe die Existena Gottes au beweisen. Was würden sie erst sagen, wenn ich den wahren Werth aller der Dinge, die man begehrt oder verabscheut, untersuchen wollte, den Zustand der Seele nach dem Tode, bis zu welchem Grade wir das Leben lieben dürfen, und wie wir beschaffen sein müffen, um den Tod nicht zu fürchten! Und wenn meine Unfichten noch fo fehr bem religiösen Glauben gemäß und bem Staate nüglich maren, so murde man mir nach beiden Seiten gerade die entgegengesetten Reinungen auf den Hals reden. Darum halte ich für das Beste, überhaupt teine Bücher mehr zu schreiben und mit Seneca zu fagen: "ber Tod ift eine schwere Laft, wenn man stirbt, allen bekannt, nur sich selbst nicht". Ich will nur noch für meine Selbstbelehrung arbeiten und meine Gedanten im Brivatgefprach mittheilen. Wie glücklich murde ich fein, konnte ich einen folchen Berkehr mit Ihnen haben, aber ich glaube nicht, daß ich je an den Ort, wo Sie leben, gelange, noch daß Sie je fich hierher gurudziehen; meine gange hoffnung ift, daß Sie vielleicht nach einigen Jahren, auf der Rudtehr nach Frankreich, mir die Freude machen, einige Tage in meiner Ginfiedelei zu berweilen, und ich dann offenen Herzens mich Ihnen mittheilen kann".\*)

Indessen war seine "geliebte Einsiedelei" ihm schon verleidet, bald nach biesem Briefe kamen mit den Angriffen der Leydener Theologen neue Störungen, die den Bunfch, seinen Aufenthalt zu andern, noch verftärkten. Die nächften Blane maren auf Frankreich gerichtet.

#### 3. Letter Aufenhalt in Baris.

Hier aber hatten die öffentlichen Berhältnisse, insbesondere die Lage des Hofes, fich immer ungunftiger gestaltet und die Ausfichten, bie man dem Philosophen eröffnet hatte, waren verschwunden, als er Ende Mai 1648 zum lettenmal nach Paris kam. seiner ersten Reise (1644) hatte er, nach einer fünfzehnjährigen Ab= wesenheit, ben politischen Schauplat fehr verändert gefunden.

<sup>\*)</sup> Oeuvres T. X. 413-417. (Br. v. 1. November 1646.)

wig XIII. war ein Jahr vorher geftorben (14. Mai 1643), wenige Monate nach Richelieu (4. December 1642), und hatte das Reich einem fünfiährigen Rinde unter ber Regentschaft der Konigin=Mutter Unna bon Deftreich und bem gebietenden Ginfluffe Dagarins hinterlaffen, der an die Stelle Richelieus getreten war. Die neuen Steueredicte hatten bereits im Jahr 1644 Gegenvorftellungen bes Barifer Barlaments und Unruben im Bolfe hervorgerufen, ein politischer Beobachter tonnte icon bamals merten, daß fturmifche Zeiten bevor-Jest waren die Gewaltmagregeln von Seiten des Sofes und der Widerstand von Seiten des Barlaments, die Zerklüftung ber Barteien und die Ranke der Barteihaupter fo weit gedieben, daß im Mai 1648 alle Reichen den Ausbruch des Bürgerkrieges perkun-Die Berhaftung zweier Parlamentsrathe im August bicfes Jahres hatten einen Volksaufstand zur Folge, und als Descartes gegen Ende des Monats die Hauptstadt verließ, sah er die Barricaden errichten, womit der Krieg der Fronde begann. Aber der Absolutismus des französischen Königthums war in der Vollendung begriffen, und die lette noch übrige Schattengewalt einer gesetgeberischen Macht außerhalb der Krone wurde nach einer Reihe von Kämpfen zertrümmert.

Bon der Stellung, die man Descartes versprochen, selbst von dem Jahrgehalt, das man ihm zugesichert, konnte unter diesen Umständen keine Rede sein. Der einzige Gewinn seiner Reise war ein philosophischer Brieswechsel mit Arnauld (im Juli 1648) und ein letztes Wiederschen seines Freundes Mersenne, den er schwer erkrankt verließ, und dessen Todesnachricht er bald nach seiner Rücksehr in Egmond empsing. Den Plan, in Frankreich zu bleiben, mußte er vorläusig aufgeben. "Ich würde wohl gethan haben", schreibt er der Prinzessin Elisabeth bald nach seiner Ankunst in Paris, "mich an das Land zu halten, wo der Friede schon ist, und wenn sich diese Stürme nicht bald zerstreuen, so will ich in sechs oder acht Wochen nach Egmond zurücksehren und dort abwarten, bis sich der Hindelich, sie ist frei, denn ich lebe, einen Fuß in Frankreich, den andern in Holland".\*) Doch die Stürme nahmen zu, und Descartes fühlte sich noch glücklicher, als er auch den einen Fuß nicht mehr in Franksich noch glücksehr, als er auch den einen Fuß nicht mehr in Franksich noch glücksehren als er auch den einen Fuß nicht mehr in Franksich noch glücksehr, als er auch den einen Fuß nicht mehr in Franksich noch glücksehren und den einen Fuß nicht mehr in Franksich verschen Fußen den einen Fuß nicht mehr in Franksich verschlich vers

<sup>\*)</sup> Oeuvres T. X. pg. 136.

reich, sondern beide wieder in Egmond hatte. "Gott sei Dant!" schrieb er von hier, "ich habe meine Reise nach Frankreich, zu der man mich förmlich verpstichtet hatte, hinter mir, ich bin nicht verbrießlich sie gemacht zu haben, aber noch weit froher bin ich über meine Rücklehr. Keinen habe ich gefunden, der zu beneiden wäre, und die im größten Glanze leben, verdienen das größte Mitleid. Um zu erkennen, wie glücklich ein ruhiges und zurückgezogenes Leben ist und wie reich die mäßigsten Vermögensverhältnisse, konnte ich zu keiner besseren Zeit nach Frankreich kommen." Er hat eine Königin unter Varricaden gesehen und preist Elisabeth glücklich, wenn er ihr Loos mit dem der Königinen und Fürstinen Europas vergleicht: sie ist im Hasen, jene treiben auf offenem stürmischem Meer! Man soll zufrieden sein, wenn man im Hasen ist, gleichviel auf welchem Wege man ihn erreicht hat, sei es auch in Folge eines Schiffbruchs!"\*)

Einige Monate später entschuldigt er sich in einem Briese an Chanut, daß er ihm noch nichts über seine Rücktehr geschrieben, er habe lieber schweigen wollen, weil die Schilderung seiner Erlebnisse leicht als ein Vorwurf für jene wohlgesinnten Leute erscheinen könnte, die ihn gerusen. "Ich habe sie wie Freunde, die mich zur Tasel geladen, betrachtet; als ich kam, fand ich ihre Rüche in Unordnung und ihre Töpse über den Haufen geworfen; darum bin ich zurückzesehrt ohne ein Wort zu sagen, um ihren Verdruß nicht zu verzwehren. Aber ich habe mir die Sache zur Lehre dienen lassen und werde nie mehr auf Versprechungen hin, wenn sie auch auf Pergament stehen, eine Reise unternehmen".\*\*)

Doch hat Descartes die Täuschung, die er ersahren, nicht stets so gleichgültig hingenommen; schon in dem nächsten Briefe an Chanut geht er aussührlicher auf seine jüngsten Pariser Erlebnisse ein und schildert sie mit etwas getrübter Laune. "Ich habe nie auf die Slücksgöttin gerechnet und mein Leben stets so eingerichtet, daß es ihrem Ginsuß entrückt war, sie scheint deshalb eisersüchtig zu sein, denn sie läßt keine Gelegenheit vorüber, mich, wo sie nur kann, zu mißhandeln. Ich habe dies bei allen drei Reisen, die ich von hier aus nach Frankreich gemacht habe, zur Genüge ersahren, ganz besonders bei der letzten, die mir gleichsam im Namen des Königs

<sup>\*)</sup> Ebendas. S. 165—66. (Brief an Elisabeth vom 1. October 1648 nach Cousins Vermuthung.) — \*\*) Ebendas. S. 310. (Br. v. 26. Febr. 1649.)

befohlen war. Um mich zu diefer Reife einzuladen, hatte man mir Briefe auf Pergament mit stattlichen Siegeln geschickt, die Lobes-erhebungen über Berdienst und die Zusicherung eines anständigen Nahrgehalts enthielten., Diese koniglichen Documente maren von Brivatbriefen begleitet, worin mir noch mehr nach meiner Ankunft ver-Aber als ich da war, kam in Folge der plötlich fprochen wurde. eingetretenen Unruhen die Sache gang anders; teine der gemachten Berfprechungen wurde erfüllt, man hatte fogar die Anfertigung der Batente durch einen meiner Berwandten bezahlen laffen, dem ich natürlich bas Gelb guruderftatten mußte; es ichien, ich fei nur beshalb nach Baris gereift, um das theuerste und nukloseste Bergament zu kaufen, das mir je unter die Hände gekommen. So weit ist mir bie Sache gleichgultig und ich wurde fie lediglich auf Rechnung ber ungunftigen Zeitverhaltniffe geschrieben haben, wenn nur fonft die Leute, die mich gerufen, sich meine Gegenwart irgend wie zu Rute gemacht hatten. Daß fie es nicht gethan, hat mich am meiften geargert. keiner hat etwas anderes begehrt, als mein Gesicht zu sehen; ich muß wirklich glauben, daß man mich nicht zu einem ernsthaften 3weck, fondern blos um der Seltenheit willen, wie einen Glephanten oder Ich weiß wohl, dak Panther, nach Frankreich hat kommen laffen. es an dem Orte, wo Sie leben, nicht ähnlich zugeben wird, aber nach ben schlechten Erfolgen aller Reifen, die ich feit zwanzig Jahren gemacht, bleibt für eine neue, ich muß es befürchten, nur noch übrig, baf ich unterwegs von Räubern geplündert oder durch einen Schiffbruch vernichtet werde".\*)

Die Einladung nach Schweden war exfolgt, und schlimme Ahnungen bemächtigten sich des Philosophen. Es gab noch einen dritten Fall, der sicherer vorauszusehen war, als Räuber und Schiffbruch: das ungünstige Klima, vor dem er selbst in früheren Briefen Chanut gewarnt hatte, und das ihm einen vorzeitigen Tod bereiten sollte.

Paris und Descartes waren nicht für einander gemacht. So oft er dort lebt, überwältigt ihn die Sehnsucht nach Einsamkeit und Stille, dieses Bedürfniß hat ihn früher zu wiederholten malen in die Vorstädte getrieben, zulett aus Frankreich entsernt. In dersselben Stimmung, worin er vor zwanzig Jahren Paris verlassen hatte, kehrte er jett in sein holländisches Dorf zurück und fühlte sich

<sup>\*)</sup> Ebenbaf. S. 325-26. (Br. v. 31. März 1649).

hier wie im Hafen. Es ist einer der bemerkenswerthesten Jüge Descartes', ohne den sein Charakter und seine Gemüthsart sich nicht
würdigen lassen: daß dieser größte Denker Frankreichs vielleicht der
einzige Franzose war, der sich in Paris nicht einleben konnte und
eine natürliche Abneigung gegen die Weltstadt empfand. "Wenn ich
aus Sitelkeit auf den Beisall der Königin hosse," schreibt er an
Chanut bald nach seiner letzten Ankunst in Paris, "so ist daran
weniger meine Reigung als die hiesige Luft schuld; ich habe Ihnen,
glaube ich, schon früher gesagt, daß mich die Atmosphäre von Paris
immer zu Chimären stimmt, statt zu philosophischen Gedanken. Ich
sehe hier so viele, die sich in ihren Meinungen und Berechnungen
täuschen, daß mir die Illusion in Paris epidemisch zu sein scheint.
Die harmlose Einöde, aus der ich komme, behagte mir weit mehr,
und ich glaube, daß ich dem Heimweh nicht widerstehen und bald
borthin zurückkehren werde".\*)

# II. Gin neuer Gegner. Die letten Arbeiten.

### 1. Regius' Abfall.

Descartes hatte nicht umfonst, als er die Schwelle seiner literarifchen Laufbahn betrat, auch die Schüler gefürchtet, die dem Meifter nicht blos nachfolgen, fondern die Lehre desselben auslegen und verbeffern wollen; er follte an Regius felbst, "dem ersten Märthrer der cartefianischen Philosophie", diefe Erfahrung im vollsten Umfange Schon in dem Thefenstreit mit Boëtius hatte er die Form, in ber bamals Regius bas Berhältnig von Seele und Korper gefaßt wiffen wollte, nicht gut geheißen und ben Schriftstreit, ben jener balb darauf begann, namentlich die Art seiner Polemik gemißbilliat. Als ihm vier Jahre fpater Regius fein Lehrbuch ber Phyfit (fundamenta physices) in der Handschrift vorlegte, fand Descartes darin so viele umbewiesene Behauptungen, so viele falfche Hypothesen und in der Lehre bom Menfchen folche Abweichungen bon feinen eigenen Principien, daß er ihm die Herausgabe der Schrift nachdrucklich widerrieth; er moge fich auf die Medicin einschränken, da ihm das Talent metaphyfischer Untersuchungen fehle, die Universität Utrecht habe in seinem Interesse gehandelt, als sie ihm die philosophischen Vorlesungen

<sup>\*)</sup> Oenvres X. pg. 134.

untersagte; nicht genug daß er durch die Form seiner Darstellung die Lehre Descartes' verschlimmbessere, er entstelle den Inhalt derselben in einer Weise, die den Philosophen nöthigen werde, sobald er öffentlich auftrete, sich durch eine Gegenerklärung von ihm loszusagen. Nichtsdestoweniger wurde das Buch gedruckt und veröffentlicht (September 1646). Descartes schrieb der Prinzessin Elisabeth, das Werk verdiene nicht von ihr gelesen zu werden; es sei, wo es von ihm abweiche, falsch, wo es mit seiner Lehre übereinzustimmen schiene, ein schlechtes und unwissendes Plagiat.\*)

Gegen Ende des Jahres 1647 erschienen zwei gegen die cartesianische Lehre gerichtete Schriften: die eine hieß "consideratio Reviana" und trug burch ben Namen bes Berfaffers, wie burch bie Schmähungen, die fie enthielt, die Feindschaft offen gur Schau, Descartes ließ fie unbeachtet; die zweite war ein vollig anonymes Placat, das in einundzwanzig Thefen die Lehre vom menfclichen Geift abhandelte und, ohne Descartes zu erwähnen, mit den in Regius' Schrift enthaltenen Sagen bergeftalt übereinftimmte, daß über ben Berfasser tein Zweifel sein tonnte. In diesem Blacat fah Descartes eine (wenn nicht ber Abficht, fo ber Sache nach) ihm feindliche Schrift, eine folche Entstellung und Carricatur feiner Lehre durch verderbliche und falfche Anfichten, daß er, um allen Migverftandniffen vorzubeugen, eine ausführliche Gegenkritik schrieb, die aber, wie es scheint, nur in wenigen Exemplaren gebruckt wurde.\*\*) Wer batte gedacht, daß der lette Gegner, den er in den Riederlanden zu betämpfen hatte, derfelbe Mann sein sollte, den er einft seinen besten und vertrauteften Schüler genannt?

Wir bemerken in der Kürze, daß die Wendung, die Regius genommen und Descartes schon in dem physikalischen Lehrbuch mit höchstem Mißsallen bemerkt hatte, die Fundamentallehre des letzteren, nämlich den Dualismus zwischen Geist und Körper, in Materia= lismus zu verwandeln bestrebt war und schon jener Richtung voranging, welche die französische Philosophie des achtzehnten Jahrhunderts in Condillac und La Wettrie zur Geltung brachte. Denken und Ausbehnung seien nicht als entgegengesetzte Attribute verschiedener, sondern als verschiedene Attribute einer Substanz, nämlich der körper-

<sup>\*)</sup> Oeuvres T. IX. pg. 323-30. (Drei Briefe an Regius aus bem Juli 1645. T. X. pg. 23-26. (Br. an Elijabeth v. 15. März 1647.) — \*\*) S. sig. Cap.

lichen, aufzufassen, die Seele sei ein Modus des Körpers und in der Berbindung mit ihm völlig von den Zuständen und Beränderungen desselben abhängig; daher auch der Geist keine angeborenen Ideen bessitze oder nöthig habe, sondern seine Vorstellungen von außen empfange. Was die Substantialität des menschlichen Geistes und seinen Besensunterschied vom Körper betresse, so gründe sich die Gewißheit dieser Lehre auf Religion und Offenbarung. Die Tendenz ist unverkennbar: der Dualismus gilt in der Religion, der Materialismus in der Philosophie. Die Thesen des Placats bezwecken die Zerstörung der cartesianischen Metaphysik. Wenn man wissen möchte, was Desecartes zu Condillac und La Wettrie gesagt haben würde, so lese man, was er gegen Regius gesagt hat. Er sah ein Nest von Trugschlüssen vor sich.\*)

### 2. Die letten Berte.

Rachdem Descartes in den "Principien der Philosophie" sein Shitem begründet und bis an die Grenze der organischen Raturlehre ausgeführt hatte, blieb als ber ihm wichtigfte Gegenstand ber Mensch übrig: das anthropologische Problem, welches drei hauptfragen in fich begriff, die phyfiologische, psychologische und ethische; die erfte betraf die Organe und Functionen des menschlichen Körpers, die aweite die Berbindung der Seele mit dem menschlichen Rörper, die britte die Aufgaben und Zwecke des geiftigen Lebens. Die phyfio= Logische Frage hing mit der zoologischen genau zusammen, die Berfaffung des menschlichen Rörpers wollte aus der Entstehung beffelben, aus der Entwicklungsgeschichte bes Embryo und diefe wieder aus ber Bilbungsgeschichte thierischer Körper erkannt werden, in welche lettere der Philosoph durch anatomische Untersuchungen vergleichender Art einzudringen fortwährend und emfig bestrebt war. hier schöpfte er unmittelbar aus ben Quellen ber Natur. Als jemand ihn in Egmond befuchte und nach feiner Bibliothet fragte, zeigte er diefem ein anatomisch zerlegtes Thier. Daß Descartes auf dem Wege vergleichender Anatomie und embryologischer Studien fich die Geheim= niffe bes Lebens zu lofen fuchte, ift ein bewunderungswürdiges Beugnif bes methodifchen Denters und muß bei ber Schagung feiner biologischen Arbeiten höher angeschlagen werden, als der Werth oder

<sup>\*)</sup> Oeuvres T. X. pg. 70-111 (in Egmond Ende December 1647 geschrieben).

Unwerth ihrer Refultate. Schon bei feinem Rosmos trug er fich mit ber Untersuchung über die Entstehung der Thiere, schon bamals hatte er eine Abhandlung über den menschlichen Körper geschrieben, die zur Aufnahme in jenes Werk bestimmt war. Es ist sein "traite de l'homme", der von der Berbauung, dem Blutumlauf, der Athmung, der Mustelbewegung, den Sinnesorganen und Empfindungen, den inneren Bewegungen und Gehirnfunctionen handelte. folog jest, fie umzuarbeiten, und es entstand ein neues, Thier und Mensch umfaffendes Wert: "Befchreibung ber Functionen bes menschlichen Körbers und Erklärung ber Bilbung bes Thiers" ober, wie der gewöhnliche Titel heißt, "traite de la formation du foe-Diefe Arbeit beschäftigte ihn in ben Jahren 1647 und 48. In einem Briefe vom 23. December 1647 hatte die Bringeffin Cifabeth gewünscht, er möge eine Abhandlung über Erziehung schreiben: Descartes antwortete ihr, daß ihn drei Gründe hinderten ihren Wunsch zu erfüllen: "ber dritte ist, daß ich soeben eine andere Schrift unter Sanden habe, die Ihnen hoffentlich lieber fein durfte, nämlich die Beschreibung der thierischen und menschlichen Functionen, denn was ich vor zwölf ober breizehn Jahren darüber flüchtig entworfen und Ihnen gezeigt habe, ift wiederholt in ungeschickte Bande gerathen, ich fühle jest die Nothwendigkeit es beffer zu ordnen d. h. um= zuarbeiten und habe sogar gewagt (aber erft feit acht ober zehn Tagen) die Bildungsgeschichte des Thiers vom Anbeginn seiner Ent= stehung zu entwickeln, ich sage des Thiers im Allgemeinen, denn was ben Menschen im Befonderen angeht, fo wurde ich aus Mangel an zureichender Erfahrung einen folden Berfuch nicht unternehmen. Diese letten noch übrigen Wintermonate find vielleicht die ruhigfte Zeit, die ich überhaupt noch zu leben habe, deshalb will ich fie lieber auf diefe Arbeit verwenden, als auf eine andere, die weniger Sammlung braucht".\*)

Sein Vorgefühl war richtig. Es war die letzte ruhige Zeit, die er erlebte; die Reise nach Frankreich mit ihren Täuschungen stand nahe bevor, dann kamen noch bewegtere Tage, und sie waren gezählt.

Die psychologische Aufgabe hatte Descartes ber Hauptsache nach bereits in der Schrift über "die Leidenschaften ber Seele"

<sup>\*)</sup> Oeuvres X. pg. 121—22. (Der Brief kann nicht vor dem 1. Februar 1648 geschrieben sein.)

gelöst: es war das letzte Werk, das er noch selbst herausgab. im Winter 1645/46 entworfen, später ausgeführt und im Jahr seines Todes erschienen. Neber Moral und Erziehung wollte er nicht schreiben, um den schon erregten Streit nicht zu vermehren und, wie bei Fragen von solcher praktischen Bedeutung vorauszusehen war, noch heftiger zu entzünden; seine Gedanken über den Werth und die Ziele des menschslichen Lebens hat er den Briefen anvertraut, die zwei fürstliche Frauen von ihm empfingen: die Prinzessin Elisabeth\*) und die Königin von Schweden.

## Achtes Capitel.

# Descartes' Lebensende in Stockholm.

- I. Ginlabung ber Rönigin.
  - 1. Chriftine von Schweben.

Als Chamit im Spätherbst 1645 nach Stockholm kam, hatte bie Tochter Guftav Abolfs feit einem Jahr ben Thron Schwebens beftiegen und war eine neunzehnjährige Königin in der Fülle des Gluds und ber Macht, Erbin eines gefürchteten Reichs und eines väterlichen Namens, der den Ruhm des Helben mit dem des Märthrers verband; fie war von der Liebe und den Hoffnungen des Boltes getragen und schien die letteren durch die Anfänge ihrer Regierung auch in hohem Maß zu erfüllen. Roch war fie frisch und unverdorben und bemeifterte willensträftig die bigarren Reigungen, das launenhafte und wetterwendische Naturell, die falfche und theatralifche Größenfucht, ber fie fpater leichtfinnig und berblendet ihr exhabenes Loos geopfert hat. Die erste Kürstin des Nordens, die fie durch ihre politische und perfonliche Bedeutung war und bleiben konnte, wurde fie freiwillig eine fahrende und aben= teurende Frau, die alles that, ihres Baters unwürdig zu werden. Ihre Geiftestüchtigkeit ftand damals, als Chanut ihr Intereffe für Descartes gewann, in voller Blüthe und was an dem Befen der

<sup>\*)</sup> Bergl. oben S. 192,

Königin feltsam und ungezügelt erschien, durfte man jugendlicher Ueberkraft und auch jener zu männischen Erziehung zuschreiben, die fie nach dem Willen des Baters erhalten. Sie liebt leibenschaftlich die Jagd und nimmt es mit dem beften Jager auf, fie ift eine tubne und geubte Reiterin, die leicht ihre gehn Stunden aushalt, ohne vom Bferd zu fteigen, fie zieht die mannliche Tracht der weiblichen vor und verschmäht jeden But, fie hat ihren Körper durch Strapagen abaehärtet, durch einfache, aller Berweicklichung abgeneigte Lebensart geftartt. Sie führt nicht blos ben Ramen einer Rönigin, fondern versteht zu gebieten und selbst dem Reichsrath ihre Ueberlegenheit fühlbar zu machen: so wohlunterrichtet erscheint fie in ben Staatsgeschäften, felbständig in ihren Entschlüffen, hartnäckig in beren Aus-Auch ihre Bilbunge= und Geiftesintereffen find mannlich geartet, fie liebt ernfte Bücher und ernfte Unterhaltungen, lieft taglich einige Seiten im Tacitus, spricht lateinisch und lernt griechisch. Ihr Aeugeres verrath ben unruhigen und erregbaren Geift, fonell wechselt, wenn fie fpricht, ber Ausbruck bes Gefichts und ber Ton ber Sie war teine religiöse Natur, aber gern mit religiösen Fragen beschäftigt und für Einwürfe jeder Richtung empfänglich, daher intereffirten fie vorzugsweise die Gegenstände der philosophischen Religions= und Sittenlehre, und fie nahm ober gab oft die Gelegen= heit, solche Themata gesprächsweise zu erörtern. So kam es, daß fie eines Tages nach der Audienz noch mit Chanut, der voller Bewunberung für die Königin war, ein folches Gespräch anknüpste und im Laufe beffelben die Fragen aufwarf: worin das Wefen der Liebe bestehe, ob aus unserer natürlichen Erkenntniß die Liebe zu Gott folgen könne, und was schlimmer sei, das Unmaß der Liebe oder des Hasses? Der Inhalt wie die aphoristische Natur der gestellten Fragen ift für die philosophische Liebhaberei der Königin sehr bezeichnend. Das find Probleme, die niemand beffer lösen tann als Descartes, bachte Chanut und ichrieb an den Philosophen.

#### 2. Philosophische Briefe.

Die Antwort, die Descartes in Egmond den 1. Februar 1647 in freudiger Stimmung schrieb, ist sein Brief über die Liebe, gleichsam das erste Gespräch, das er indirect und aus der Ferne mit der Königin von Schweden führte; denn daß diese die Erwiederung lesen sollte, war die Absicht, in welcher Chanut die Meinung seines

Freundes einholte. Der Brief ist ein kleines Meisterwerk, ein wirkliches Cabinetsstück, bei dem jeder Kenner des Philosophen, der von dem Bersasser und der Beranlassung der Schrift nichts wüßte und blos den Gang der Untersuchung, die Art der Ideen, die Wahl der Ausdrücke beachtet, sogleich sagen würde: "ein ächter Descartes!" Es giebt keine zweite Schrift so geringen Umsangs (denn sie übersschreitet nicht den Raum eines Briefes), woraus dieser Denker besser zu erkennen wäre, vorausgesetzt, daß man zwischen den Zeilen eines Philosophen zu lesen versteht.

Er unterscheibet bie intellectuelle und leibenschaftliche Liebe und bestimmt zunächst burch eine analytische Untersuchung bas Wefen ber Liebe überhaupt: fie besteht barin, baf wir ein Object vorstellen, deffen Gegenwart und Befitz uns Freude, deffen Abwefenheit und Berluft uns Schmerz verursacht; baber begehren wir diefes Object mit voller Willenstraft, wir wollen mit ihm vereinigt fein ober ein Banges ausmachen und felbft nur einen Theil biefes Bangen bilben; die Liebe ift nothwendig verbunden mit Freude, Schmera und Berlangen: biefe vier Willensrichtungen find in der geiftigen Natur begründet und der Seele eigen ohne Berbindung mit dem Rörper, fie find in dem Ertenntnigbedürfnig eines dentenden Wefens enthalten, wir lieben als bentenbe Naturen bie Ertenntniß ber Dinge, empfinden freudig ihren Genuß, fcmerglich ihre Entbehrung und trachten beshalb nach ihrem Befig. hier ift nichts buntel, nur ber Wille gur Ertenntniß bewegt unfere Seele, wir wiffen, mas wir lieben und verlangen, was uns erfreut und betrübt. Die Freuden und Beiben ber intellectuellen Liebe find baber teine Leidenschaften, fondern Klare Ibeen. Erft burch ihre Berbunkelung entsteht die leibenschaftliche ober finnliche Liebe, die aus ber Berbindung ber Seele mit bem Rörper hervorgeht. Es find torperliche Zuftande ober Beranberungen, mit benen in unserer Seele gewiffe Begehrungen zusammenftimmen, ohne daß zwifchen beiden Aehnlichkeit und Zusammenhang einleuchtet. So entstehen bie unklaren, finnlichen, leibenschaftlichen Begierben, bie gewiffe Objecte haben, andere los fein wollen, ben Befit jener freudig, bie Gegenwart diefer schmerzlich empfinden, die verlangten Objecte lieben, die verabscheuten haffen: Freude und Schmerz, Liebe und Sak find die vier Grundformen der finnlichen Begierde, die elementaren und ersten Leidenschaften, aus benen burch Dischung und Modification alle übrigen sich bilden, die einzigen, die wir vor der Geburt gehabt, benn fie regen sich schon in der Ernährung embryonischen Lebens. Die intellectuelle Liebe fällt mit bem Erkenntnißbedürfniß der denkenden Natur zusammen, die sinnliche wurzelt in den Rahrungsbedürfnissen der organischen. Es giebt eine Vorftellung begehrungswürdiger Objecte (intellectuelle Liebe) ohne körperliche Erregung und finnliche Begierde, ebenso kann die lettere vorhanden fein ohne Erkenntniß; es giebt Liebe ohne Baffion und Paffion ohne Liebe; im gewöhnlichen Sinn der menschlichen Liebe find Seele und Rörper find bergeftalt verbunden, bag beide vereiniat. beftimmte Borftellungs= und Willenszuftande mit beftimmten Bu= ständen körperlicher Organe zusammengehen und sich wechselseitig her= vorrufen, wie Gedanke und Wort. So findet die Borftellung begehrungswürdiger Objecte ober die Liebe in der Erregung des Gerzens und der beschleunigten Bewegung des Bluts ihren unwillfürlichen, körperlichen Ausdruck. Diefe geiftig-finnliche Liebe, diefe Bereinigung bes Berftehens und Begehrens macht jene Empfindung, nach beren Wesen die Königin gefragt hat.

Daraus scheint zu folgen, daß Gott, zu erhaben, um erreich= bar, und zu geiftig, um finnlich vorstellbar zu fein, niemals Gegenstand einer Liebe im Licht der natürlichen Erkenntniß werden könne, benn die Berfinnlichung der Gottheit ift entweder das Geheimniß ber Incarnation, wie im Christenthum, ober fie ift ber Jrethum ber Idololatrie, wie in der heidnischen Religion, wo man, wie Frion, die Wolke umarmt ftatt der Göttin. Doch tann burch tiefes Rach= benten die Idee Gottes Liebe und zwar die gewaltigfte aller Leidenschaften werden, wenn wir in Gott den Ursprung und darum das Ziel unseres geistigen Lebens erkennen; nur darf dieses Ziel nicht als eine Art Gottwerdung erscheinen, fonft gerathen wir auf einen gefährlichen Abweg, das hieße nicht Gott lieben, sondern die Göttlich= keit begehren; vielmehr erkennen wir in Gott den Ursprung nicht blos unferes geiftigen Dafeins, sondern des gesammten Weltalls, das keine Kugel zu sein braucht, um in der Macht Gottes allein Grund und Beftand zu haben; diefe Erkenntniß des allmächtigen Willens ift so erhaben, daß fie uns mit Freude und dem Bestreben erfüllt, ben Willen Gottes demuthig zu befolgen. Darin besteht die mahre, bon der natürlichen Erkenntniß erleuchtete Liebe zu Gott, die fo mächtig ift, daß fie auch Berg und Nerven ergreift. Das Gefühl der Chrfurcht thut dem der Liebe keinen Eintrag, sondern verbindet

bamit ben Bunich ber Singebung und Aufopferung; icon bie Freundschaft ift aufopferungsfähig, noch mehr ber Batriotismus: je erhabener die Objecte find, die wir lieben, um fo freiwilliger und freudiger wird die Unterordnung des eigenen Werths, daher hindert nichts, daß fich in demfelben Gefühl höchfte Berehrung und Liebe vereinigen. Diefe Wahrheit konne Chanut felbst am beften bezeugen, ba er fie erlebe. "Wenn ich Sie auf Ihr Gewiffen fragte, ob Sie bie erhabene Königin, in beren Rabe Sie jest leben, nicht lieben, fo mogen Sie immerhin verfichern, daß Sie nur Ehrerbietung, Ehr= furcht und Bewunderung für biefelbe empfinden, ich würde dennoch Ihr Gefühl für eine sehr feurige Neigung halten, denn so oft Sie von diefer Fürftin reden, ftromen Ihnen die Worte fo voll und ergiebig, daß, wie treu Ihre Darstellung auch ift, — ich tenne Ihre Wahrheitsliebe und habe von anderen Aehnliches gehört — ich boch überzeugt bin : fo lebendig konnten Sie die Ronigin unmöglich fcildern, wenn Sie nicht feurig erregt und Ihr Berg erwarmt Es tann auch nicht anders fein, in der Rabe eines folchen wäre. Lichts!"

Belde von beiden Leidenschaften in ihrem Unmaß schlimmer fei: die Liebe ober der haß? Je mehr durch die Stärke eines Affects unfer Wohlwollen leidet, unfere Zufriedenheit abnimmt, dagegen die Ausschreitungen schädlicher Art vermehrt werden, um so schlimmer ist die Leidenschaft und ihr Zustand. Es ift keine Frage, daß der Saß die Bosheit nahrt und felbst gutmuthige Naturen vergiftet, daß er eine qualvolle und traurige Empfindung ift ohne jede mahre Erquickung; die Lust des Hasses ift damonisch und gehört den Höllengeiftern am Orte ber Qualen. Bas aber die schädlichen Ausschrei= tungen betrifft, so ift das größere Unmaß auch das schlimmere; bes= halb muß gefragt werden, welche der beiden Leidenschaften zum Unmaß überhaupt geneigter fei? hier antwortet Descartes: nicht ber Haß, sondern die Liebe! Sie ist feuriger, darum mächtiger und heroischer als der Haß; Naturen, wie Herkules, Roland u. f. f. haben fich in der Liebe mehr als im Hag übernommen; die Liebe vereinigt, ber haß trennt; wenn uns jene an ein werthloses Object fesselt, so schadet fie weit mehr, als wenn diefer uns von einem befferen Objecte scheidet; endlich ift die Liebe, je leidenschaftlicher fie entbrennt, um so rudfichtsloser gegen alles, was fie hindert und bedroht, sie entfesselt in mehr als einer Richtung den haß und badurch ein heer von Nebeln, hat doch die Liebe jene Unglückssaat erzeugt, woraus zulett der Brand Trojas hervorging.\*)

Rachdem die Königin den Brief gelesen, äußerte sie gegen Chanut: "so weit ich Descartes aus dieser Schrift und Ihrer Schilberung zu erkennen vermag, ist er der glücklichste aller Menschen und
sein Leben scheint mir beneidenswerth; sagen Sie ihm, daß ich ihn
hochschäße." Einige nähere Erklärungen, welche die Königin noch zu
haben wünscht, giebt Descartes in einem Briese an Chanut (den 6.
Juni 1647). Bald kommt eine neue Gelegenheit, die sie begierig
macht, die Ansicht des Philosophen wieder zu hören.

Unter den Gelehrten Schwedens war damals der deutsche Bhilologe Johann Freinsheim aus Ulm, berühmt burch die Ent= beckung der Supplemente des Livius. Eine Lobrede auf Guftav Abolf hatte seinen Ruf nach Upsala als Professor der Politik und Beredsamteit zur Folge gehabt, fünf Jahre später wurde er nach Stockholm als Hiftoriograph und Bibliothetar der Konigin berufen Seine Abichiederede in Upfala, bei welcher bie Ronigin mit dem französischen Gesandten und einigen Herren ihres Hofes zugegen war, handelte über den Begriff des höchften Gutes. Die Ronigin selbst hatte dieses Thema gewünscht. Rachdem sie die Rede, die sich in den Formen der lateinischen Abetorit erging, gehört hatte, bemertte fie gegen Chanut: "biefe Berren tonnen folche Objecte nur oberflächlich behandeln, man follte Descartes darüber hören." Die Frage wurde ihm vorgelegt und in feinem Briefe über bas bochte But beantwortet, den er im November 1647 schrieb und direct an die Königin richtete.

In wenigen Zügen entwirft Descartes den Grundgedanken seiner Sittenlehre und seiner Lebensrichtung. Er wolle das höchste Gut bestimmen nicht im absoluten Sinn, dieses sei Gott, sondern in Rücksicht des menschlichen Daseins, nicht der Menschheit, deren höchstes Gut in der Summe aller materiellen und geistigen Güter bestehe, sondern des einzelnen Menschen. In dieser Einschränkung genommen, müsse das höchste Gut ein erreichbares d. h. so beschaffen sein, daß wir im Stande sind, es zu besitzen oder zu erwerben, es müsse daher ganz in unserer Macht liegen. Alle äußeren und materiellen Güter liegen außerhalb unserer Macht, das höchste Gut

<sup>\*)</sup> Oeuvres T. X. pg. 2-22.

tonne baber nur innerhalb bes Geiftes gesucht werden, im Gebiete ber Ertenntnig und des Willens; aber auch die Ertenntnig fei in ihren verschiedenen Graben burch Sabigkeiten und Umftande bedingt. bie nicht lediglich von uns felbft abhangen; fo bleibe als bas Gebiet, auf bem die unbekannte Große ju finden fei, nur ber Wille übrig, biefer sei stets in unserer Macht, denn er sei unser eigenes und höchstes Bermögen, unfer eigenstes innerftes Selbft, ber Rern unferes Wefens. Der Wille jur Erkenntnig fteht in unserer Macht, wir konnen den Entschluß, ftets nach unferer beften Ginficht gu handeln, fest und beharrlich ausführen; wenn wir es thun, find wir tugenbhaft und gludlich jugleich und vereinigen bas ftoifche Lebens= siel mit dem der Epikureer. Dieser Wille allein ift das wahrhaft Chrwurdige in der Welt. "Freilich werden die Gludguter gewöhn= lich höher gepriesen, aber weil ich überzeugt bin, daß Ihre Majestät auf Ihre Tugend einen größeren Werth legen als auf Ihre Krone, so sage ich offen, daß mir die Tugend als das allein Preiswürdige Die übrigen Guter insgesammt verdienen geschätt, nicht geehrt und gepriesen zu werben, es sei benn, daß man fie als Saben Gottes oder als Mittel betrachtet, die kraft des freien Willens gut anzuwenden find; denn Chre und Lob find Belohnungen, und nur was der Wille thut, läßt fich belohnen oder ftrafen. Das größte Gut des Menschen ift der Zuftand seiner größten Befriedigung, diese, welcher Art fie auch sei, findet sich nur in unserem Innern, nur die Seele ift zufrieden, fie ift es nur dann, wenn fie fich im Befite eines begehrten Objects weiß, ihre Borftellung des Guten ift häufig eine sehr verworrene, sie stellt sich viele Güter weit größer vor, als sie find, und lebt in Scheinwerthen, ihre Befriedigung ift ftets so groß als nach ihrer Ginbilbung bas Gut, bas fie befitt. Nun ift kein Werth größer, als der gute Gebrauch traft des freien Willens: barum ift diefer Wille das höchste Gut, er allein.\*)

Es traf sich sehr günstig, daß diese philosophischen und gelegent= lich veranlaßten Briefe, die Descartes nach Stockholm schrieb, The= mata zu behandeln hatten, die ihm vollkommen in der Feder lagen; die erste Frage über die Liebe hing genau mit dem Entwurf über die Leidenschaften der Seele zusammen, der ein Jahr vorher ent= standen war; die zweite Frage über das höchste Gut berührte den=

<sup>\*)</sup> Oeuvres T. X. pg. 59-64 (in Egmond ben 20. Nov. 1647 acidnichen.)

selben Gegenstand, der kurz vor jenem Entwurf in den der Prinzessin Elisabeth gewidmeten Briefen über das menschliche Glück erörtert worden. Diese Briefe hatten den Entwurf über die Leidenschaften zur Folge gehabt. Jett schickt Descartes beide Schristen an Chanut zugleich mit dem Brief an die Königin; niemand solle sie lesen außer Chanut und die Königin, diese letztere blos, wenn sie es auße brücklich wünsche.\*)

Es vergeht mehr als ein Jahr, bevor Chriftine antwortet (December 1648).\*\*) Sie hatte sich inzwischen mit noch anderen Dingen zu beschäftigen als mit der Liebe und dem höchsten Gut: das Jahr 1648 war das des westfälischen Friedens. Aber sie verliert Descartes nicht aus den Augen, und nachdem ihr Berkehr mit dem Philosophen ein brieflicher geworden, wünschte die Königin lebhaft, diesen persönzlich in ihrer Nähe zu sehen.

#### 3. Einladung und Reife nach Stocholm.

Chriftine hatte fich in die Schrift über die Leidenschaften bertieft und ben Entichluß gefaßt, bie philosophischen Werte Descartes' gründlich zu ftudiren. Sie führt seine Schriften ftets bei fich, auf ihren Jagden begleitet fie der Entwurf über die Leidenschaften, auf der Reise in die Bergwerte die Principien der Philosophie; Freinsheim muß diefes Wert ebenfalls ftudiren, um ihrem Berftandnif ju hülfe zu kommen, Chanut foll ben Hofgelehrten dabei unterftützen. "Weil Freinsheim gefunden hat", schreibt Chanut wohlgelaunt an Descartes, "er bedürfe eines Gesellschafters auf diesem Wege, so bin ich gebeten worben, mit ihm zugleich die Principien zu lesen. habe die Pflicht, der Fürstin, bei der ich dem Konige von Frankreich biene, mich gefällig zu zeigen, und so gehört es jest zu den Functionen bes frangöfischen Gesandten in Schweben, Descartes ju ftudiren." Während der Philosoph in Paris ift, mitten unter den politischen Tagesunruhen, die feine Ausfichten für die nächste Butunft zerftören, erfährt er mit Bergnügen, daß man am schwedischen Sofe feine Bucher lieft und felbft auf ben Jagben ber Ronigin philosophirt. Er empfiehlt ftatt der Meditationen das erfte Buch der Principien,

<sup>\*)</sup> Ebendas. S. 65—67. — \*\*) Die Antwort der Königin ist verloren. Descartes schried über den Inhalt und den französischen Styl derselben sehr befriedigt an Chanut, den 26. Febr. 1649. Ebendas. S. 307 flg.

weil es gedrängter und faßlicher sei, mit der Bewegungslehre im zweiten Buch möge sich die Königin nicht aushalten und nur den Hauptgesichtspunkt ins Auge sassen, daß in den sinnlichen Beschaffensheiten der Dinge nichts objectiv sei, als Größe, Figur und Bewegung, daß aus diesen Grundeigenschaften auch Licht und Wärme erklärt werden, die, wie Kitzel und Schmerz, blos in unseren Sinnen erscheinen.\*)

Indeffen findet Chriftine bald, daß die Schwierigkeiten der Lehre Descartes' beffer durch diesen selbst als durch Freinsheim und Chanut zu lofen find, und ihr biefe Lehre überhaupt leichter aus dem Munde bes Philosophen einleuchten werde als aus feinen Büchern; fie wünscht bringend, daß Chanut ihn einlade, nach Stodholm zu tommen. daß er die Einladung wiederhole. Das erfte Schreiben, das in Baris eintraf, als Descartes bereits abgereift war, erhielt dieser erft in der Mitte Februar 1649, das zweite gegen Ende des folgenden Monats. Er antwortet (mahricheinlich ben 31. Marg 1649) in zwei Briefen an Chanut, beren einer beftimmt ift, ber Königin gezeigt zu werben; in diesem nimmt er die Einladung an und verspricht seine Abreise für die Mitte des Sommers, um den Winter über in Stockholm ju Anders lautet der vertrauliche Brief. Eine Menge Be= benken, weit mehr als er dachte, haben fich ihm aufgedrängt, er hat mit feiner Bhilosophie und mit feinen Reifen fo viele üble Erfahrungen gemacht und nur fehr wenige gefunden, die feine Lehre wahrhaft zu würdigen wiffen, auf ben erften Blid erscheine fie vielen überrafchend und absonderlich, nach einigem Berftandniß dagegen so einfach und natürlich, daß fie aufhöre, ein Object ihrer Aufmerksamkeit zu sein, denn die Wahrheit fei gleichsam die Gesundheit der Seele, mit der es fich wie mit der des Körpers verhalte, man schätze fie nur, so lange man fie nicht habe. Rirgends fei eine folde Philosophie weniger an ihrem Blat als an ben Sofen der Fürften, wo ein Intereffe bas Wenn die Ronigin Duge und Ausdauer genug für andere treibt. feine Lehre habe, fo wolle er kommen; wenn bagegen ihr Interesse

<sup>\*)</sup> Oeuvres X. pg. 308—309. (Mit diesem Brief an Chanut vom 26. Febr. 1649 erwiebert Descartes gleichzeitig das Schreiben der Königin, er nennt seine Antwort "un compliment fort sterile." Am Schluß steht die Versicherung, daß seine Ergebenheit für die Königin nicht größer sein könnte, wenn er Schwede oder Finnsländer wäre.)

nur flüchtige Neugierbe war, so möge der Freund alles thun, damit er nicht zu reisen brauche.\*)

Alle diese Bedenken steigern sich in feinem heimlichen Egmond, er wird unfchluffig im hinblid auf die weite Reife, das fremde Land, bas raube Klima. "Man wundert fich nicht," schreibt er einige Tage später an Chanut, "daß Ulhffes die glücklichen Infeln ber Ralppso und Circe, wo ihm alle erdenkbaren Genuffe zu Gebote ftanden, berließ, um in einem fteinigen und unfruchtbaren Lande zu wohnen, benn es war feine Beimath; aber einem Menschen, ber in ben Garten der Touraine geboren ift und jest in einem Lande lebt, wo, wenn auch nicht mehr Honig, doch mahrscheinlich mehr Milch als in dem gelobten Lande fließt, darf der Entschluß wohl schwer fallen, einen folchen Aufenthalt zu verlaffen, um in das Land ber Baren zu gehen mitten unter Felfen und Gis". \*\*) Richt die Natur allein, auch ber Hof macht ihm bange, wo es an Gegnern und Reibern, an ichlimmen Nachreden und allerhand Kabalen noch weniger fehlen wird, als in feiner hollandischen Ginfamkeit; er fürchtet, daß man die Ronigin, weil sie ihn gerufen, in ihrem eigenen Lande verdächtigen werde; schon bekrittelt man ihre Borliebe für die Gelehrten, ihren Gifer für die Studien und spottet, daß sie die Pedanten Europas um sich versammle und Schweden bald werde von Grammatikern regieren laffen. Er ift auf's außerste beforgt, daß durch befliffene Gegner, die von der Absicht seiner Reise gehört, die feindseligen Gerüchte über seine Lehre schon in Schweben verbreitet seien und dann fein Aufenthalt in der Rabe der Königin diefer nur jum Nachtheil gereichen Er schreibt barüber mit aller Offenheit und allem Bartgefühl an Freinsheim und bittet diefen um Auskunft und Rath. \*\*\*) Die Antwort fiel fo aus, daß er beruhigt fein konnte.

Jeben Schritt, womit er etwas von seiner Unabhängigkeit und Einsamkeit aufgiebt, fühlt Descartes als ein Hinausgehen aus seinem eigensten Element in ein fremdes; so oft er in seinem Leben diese Grenze überschreiten soll, bleibt er zaudernd stehen; er verhält sich jett zu seiner Reise nach Schweben ähnlich, wie früher zu der Herausgabe seiner

<sup>\*)</sup> Oeuvres X. pg. 320—27. (Bgl. über ben zweiten Brief unsere obige Darsstellung S. 244.) — \*\*) Ebenbas. S. 330—31. (Br. v. 4. April 1649, nach Cousins Bermuthung. — \*\*\*) Oeuvres X. pg. 335—37. (B. 10. Juni 1649, nach Cousins Bermuthung. Am Schluß des Briefs frägt D., ob die Königin die Herausgabe seiner Schrift über die Leibenschaften gestatten wolle?)

Schriften; am liebsten hätte er damals teine veröffentlicht, am liebsten wäre er jest geblieben. Chanut hatte im Frühjahr auf seiner Durchreise nach Paris, wo er bis in den Spätherbst bleiben sollte, den Philosophen in Holland besucht und manche seiner Bedenken beschwichtigt. Gern hätte Descartes die Rücklehr des Freundes abgewartet, um mit ihm zu reisen. Aber die Ungeduld der Königin drängt, sie läßt Flemming, einen ihrer Admirale, nach Amsterdam gehen, um Descartes seine Dienste anzubieten und ihn nach Stockholm zu geleiten, wo sie ihn noch vor Ende April zu sehen hofft. Indessen hatte Descartes schon erklärt, daß er vor Mitte des Sommers nicht reisen könne. Nachdem er seine Berhältnisse geordnet, seine Schrift über die Leidenschaften für den Druck vollendet, dem Berleger in Amsterdam übergeben und sein Haus mit aller Vorsorge bestellt hat, verläßt er Egmond den 1. September 1649.

### II. Descartes in Stockholm.

### 1. Aufenthalt und Stellung.

Mit Anfang October ift er in Stockholm und findet im Saufe des französischen Gesandten, der noch in Paris weilt, bei der Frau und Schwefter feiner beiben trefflichen Freunde die gaftlichfte Aufnahme, bei der Königin den ehrenvollsten Empfang. Einige Tage nach feiner Untunft ichreibt er ber Pringeffin Elifabeth, daß er die Rönigin erft zweimal gesehen und ihre Erscheinung so bedeutend und anziehend gefunden, als er erwarten durfte; Freinsheim habe dafür geforgt, daß er von allen druckenden Pflichten des Ceremoniels frei fei und nur an ben Hof zu gehen brauche, wenn die Königin ihn sprechen wolle; selbst im günftigsten Fall werde er in Stockholm nicht länger als bis zum nächsten Sommer verweilen. Seine Blide lenken sich schon wieder zurück nach der geliebten hollandischen Ein= "Dort wird es mir leicht, in der Erforschung der Wahrheit fortzuschreiten, und dorin allein befteht ja der Hauptzweck meines Lebens".\*)

Die Königin hatte mit Descartes weiter aussehende Pläne und wünschte durch seinen Aufenthalt an ihrem Hofe nicht blos ihren eigenen wissenschaftlichen Interessen, sondern auch denen des Landes

<sup>\*)</sup> Oeuvres T. X. pg. 373-75.

und des Philosophen selbst zu nüten: er sollte ihr Lehrer und Freund fein, eine wiffenschaftliche Atademie in Stockholm grunden und in voller Muße, unter ihrem Schut feine mitgebrachten Entwürfe ausführen und die begonnenen Werte vollenden. Auf diefe Beife wollte Chriftine die neue Philosophie ebenso fördern als durch fie gefördert Aber dann mußte Descartes in Schweden bleiben, nicht blos vorübergehend und besuchsweise sich hier aufhalten. Daher betrieb die Königin feine formliche Ueberfiedlung, fie hatte die Absicht, ihn mit exblichem Grundbesit auszustatten und einen Plat unter den Magnaten des Landes einnehmen zu lassen. Als Chanut im November zurückgekehrt war, theilte ihm die Königin ihre Plane mit und wünschte, daß er feinen Freund bafür gewinne. Descartes, von fich aus der Sache abgeneigt, fcutte bor, daß er für feine Gefundheit das Klima fürchten muffe; es war die einzige Schwierigkeit, welche die Königin gelten ließ und leicht aus bem Wege zu raumen wufite: er follte Güter im füblichen Schweden haben. Chanut und ein Mitglied des Reichsrathes wurden beauftragt, unter den Befinungen im Erzbisthum Bremen und Pommern, die fo eben burch ben westfälischen Frieden an Schweben gekommen waren, eine Berrschaft für Descartes auszusuchen, die ihm ftattliche Jahreseinkunfte bringen und in seiner Familie erblich sein sollte. Die Angelegenheit war schon im Gange, als fie durch Chanuts Arankheit unterbrochen und aufgeschoben wurde; fie war noch unausgeführt, als Descartes So hatte ber eigenthumliche Gang seiner Schicksale fast bazu geführt, daß diefer größte und für die deutsche Philosophie wichtigste Denker Frankreichs durch die Gunft der Tochter Guftav Abolfs ein Grundherr in beutschen Landen wurde.

Der philosophische Unterricht der Königin begann im November, nachdem Descartes in den neuen Berhältnissen sich einigermaßen zurechtgefunden. Um für den schwierigen Gegenstand in der aufgelegtesten Stimmung und von allen Staatsgeschäften völlig ungestört zu sein, hatte Christine die früheste Morgenstunde gewählt. Täglich um fünf Uhr mußte Descartes in der Kälte des nordischen Winters, der noch dazu in diesem Jahr ungewöhnlich streng war, den Weg nach dem Schloß machen und hier in dem Bibliothekzimmer seine königliche Schülerin erwarten. Er hatte das Klima nicht umsonst gefürchtet. Nach einem gemeinschaftlichen Spaziergang mit Chanut (den 18. Jan. 1650) erkrankte der letztere an einer Lungenentzündung, die ihn heftig

ergriff und sein Leben in Gesahr brachte. Mit der größten Sorgsfalt widmete sich Descartes der Pflege des Freundes. Rach durchswachten Nächten war er jeden Morgen um fünf Uhr in der Bibliothek der Königin, auch in den Nachmittagsstunden conserirte er mit ihr wegen der zu gründenden Akademie, deren Statuten er in den letzen Tagen des Januar entworfen hatte und der Königin den 1. Februar vorlegte. Es war das letztemal, daß er sie sah. Diese Statuten bezeugen, wie wenig Descartes auf sich und seine Bortheile bedacht war, er hatte gleich in den ersten Artikeln jeden Fremden von der Präsidentschaft ausgeschlossen, deren Stelle ihm die Königin zugebacht hatte.

### 2. Krankheit und Tod.

Die Anstrengungen der Arbeit und der gleichzeitigen Krankenpflege hatten seinen Körper erschöpft und für die verderblichen Gin= flüffe bes Klimas und der Jahreszeit noch empfänglicher gemacht. Er war schon krank, als er von der letzten Unterredung mit der Königin zurückkehrte und hielt sich nur noch gewaltsam aufrecht. Um fo heftiger erfolgte om anderen Tage (2. Februar) der Ausbruch bes Fiebers, eine Woche lag er bewußtlos, schon am fünften Tage erschien sein Zuftand ben Aerzten ohne Hoffnung. Leider war ber erfte Leibarzt der Königin, du Rher, ein Landsmann und Freund Descartes', abwesend; der zweite Namens van Wulen war ein Hollander und, wie man fagt, ein Freund der Utrechter Gegner bes Um siebenten Tage ließen die Rieberphantasien nach, sein Bewußtsein tehrte zurud, aber nur, um die Nahe des Todes zu erkennen und die letten Gebanken auf das Ewige zu richten. 11. Februar 1650, früh um vier Uhr, ftarb Descartes noch vor Vollendung seines vierundfünfzigsten Jahres.

Als die Königin durch den französischen Gesandtschaftssecretär die Todesnachricht empfing, brach sie in Thränen aus. Um das Gebächtniß ihres "großen Lehres" zu ehren und vor der Nachwelt zu bezeugen, daß sie Descartes zu schäen gewußt, sollte er unter den Großwürdenträgern der Krone zu den Füßen der Könige von Schweden begraben und über seinem Sarge ein Mausoleum von Marmor errichtet werden. Chanut bewog die Königin, diesen Plan unausgeführt zu lassen. Er hatte das richtige Gefühl, daß dem Andenken Descartes' eine einsache Ruhestätte auf dem Kirchhose der

Fremben gemäßer sei, als ein Grabmal von königlicher Pracht in der Gruft der Könige. Die Beerdigung geschah den 12. Februar Ein schlichtes Denkmal bezeichnete ben Plat, die Inschrift von der Sand des Freundes verkündete, daß hier Descartes rube. ben die Rönigin von Schweden aus feiner philosophischen Ginfamkeit an ihren hof gerufen und bem Chanut biefes Denkmal gewibmet. Roch im Todesjahre wurde in Holland ju Ehren des Philosophen eine Denkmunze geprägt mit dem Symbol der Sonne, welche die Das französische Rationalgefühl empfand es bein-Erde erleuchtet. lich, daß die Refte des größten aller frangöfischen Philosophen im fernen Auslande ruhten. Sechszehn Jahre nach bem Tobe bes Phi= losophen ließ d'Alibert, einer seiner Freunde, unterstützt von Terlon. bem bamaligen frangöfischen Gefandten in Schweden, die Afche Descartes' auf seine Koften nach Frankreich führen; sie wurde ben 1. Mai 1666 in Stockholm eingeschifft und ben 25. Juni 1667 in der Kirche der heiligen Genoveva, dem heutigen Pantheon, feierlich beigesett. Es dauerte lange, bis die kirchlichen Autoritäten sich be= wegen ließen, der Afche eines Mannes, deffen Name feit einigen Jahren auf dem Inder stand, so hohe kirchliche Ehren zu bewilligen-Man wußte ihren Widerstand zu befiegen, indem man dem Philosophen ein großes Berdienft um die Kirche jufchrieb. Königin Chriftine hatte im Juni 1654 der Krone entjagt und war bald darauf zum Katholicismus übergetreten. Descartes war einige Monate lang ihr Lehrer gewesen; man suchte beide Thatsachen, so fremd sie einander waren, zu verknüpfen und den Philosophen als Miffionar barzuftellen, dem es gelungen sei, die Tochter Gustav Adolfs zu bekehren. ba diefe felbst sich willig finden ließ, ihre Conversion durch Descartes zu bezeugen, so war es nicht mehr der Philosoph, sondern der Bekehrer, bessen Asche die Priester in die Kirche der heiligen Genoveva aufnahmen.

Das Zeugniß der Königin war unrichtig und aus frivoler Gefälligkeit gegeben, auch hat sie darüber sich privatim aufrichtig genug geäußert. Richts war dem Charakter Descartes' fremder als Proselhtenmacherei. Er blieb der Kirche, in der er geboren war, treu, weil er in ihr geboren, aber mit ihren Bekehrungsgeschäften hatte er nichts zu thun. Sein Leben, soweit er es nach freier Wahl seinem Genius gemäß gestalten konnte, gehörte der Philosophic und der Einsamkeit.

#### Reuntes Capitel.

## Gesammtübersicht der Werke und Schriften.

I. Die von Descartes selbst herausgegebenen Werke.

Die Schriften, die der Philosoph selbst veröffentlicht hat, und deren Entstehung wir in seiner Lebensgeschichte kennen gelernt, sind, in philosophische und polemische gruppirt und in chronologischer Reihensfolge zusammengestellt, folgende:

#### 1. Philosophische.

- 1) Essais philosophiques. Leyde. Jean Le Maire. 1637. Étienne de Courcelles übersette die Essais in's Lateinische mit Außnahme der Geometrie, Descartes revidirte die llebersetung. Franz dan Schooten, Prosessor der Mathematik in Leyden, gab eine lateinische llebersetung der Geometrie mit Bemerkungen von de Beaune und eigenen Erläuterungen. Die Titel heißen: 1) R. Cartesii specimina philosophiae, sive dissertatio de methodo recte regendae rationis, Dioptrice et meteora ex gallico latine versa (par Étienne de Courcelles) et ab autore emendata. Amst. Lud. Elzevir. 1644. 2) Geometria a R. Descartes gallice edita, cum notis Florim. de Beaune, latine versa et commentariis illustrata a Fr. a Schooten. Lugd. Bat. J. Maire. 1649.
- 2) Renati Descartes meditationes de prima philosophia, ubi de Dei existentia et animae immortalitate. His adjunctae sunt variae objectiones doctorum virorum in istas de Deo et anima demonstrationes cum responsionibus auctoris. Paris. 1641. Die zweite Ausgabe mit dem veränderten Titel (S. oben S. 218—19), den Einwürsen Bourdins und dem Brief an Dinet erscheint in Amsterdam bei Elzevier 1642, im Todesjahr des Philosophen erscheint die dritte. Die Meditationen übersetzte der Herzog de Lupnes, die Einwürse und Erwiederungen Clerselier ins Französsische. Descartes sah diese llebersetzungen durch, berichtigte sie, wo er es für gut fand, und veränderte einige Stellen im lateinischen Text. Diese llebersetzung erschien in Paris 1647.
- 3) Renati Descartes principia philosophiae, Amstel. Elzev. 1644. Die zweite Ausgabe erschien im Todesjahre des Phi-

losophen. Die französische, von Descartes gebilligte und mit einem brieflichen Borwort begleitete Uebersehung besorgte der Abbe Picot: principes de la philosophie, ecrits en latin par René Descartes et traduits en français par un de ses amis. (Paris 1647). Der Brief an Picot, ins Cateinische überseht, wurde in die folgenden Ausgaben der Principien als Borrede ausgenommen.

4) Les passio'ns de l'ame, Amst. Elzevir. 1650. Neber bie Entstehung der Schrift, die im Winter 1646 entworfen, im Sommer 1649 ausgeführt und vollendet wurde, nachdem sie handsschriftlich zuerst der Prinzessin Elisabeth, dann der Königin von Schweden mitgetheilt worden, ist zu vergl. S. 239. Noch im Todessjahre des Philosophen erschien eine lateinische Nebersetzung.

### 2. Polemifche.

- 1) Epistola Renati Descartes ad celeberrimum virum D. Gisbertum Voëtium, in qua examinantur duo libri nuper pro Voëtio Ultrajecti simul editi: unus de confraternitate Mariana, alter de philosophia Cartesiana, Amstelodami. Elzevir. 1643.
- 2) R. Descartes notae in programma quoddam sub finem anni 1647 in Belgio editum cum hoc titulo: explicatio mentis humanae sive animae rationalis, ubi explicatur, quid sit et quid esse possit. Amst. Lud. Elzevir. 1648. Diese notae find Descartes' Gegenschrift gegen Regius (S. oben S. 246). Die Schrift ist so selten, daß selbst Pieters, der Berkasser der Annalen der Elzevier'schen Druckerei, sie erst nach der Publication jenes Werks entdeckt hat. (Einige Jahre später bekämpste die Schrift Todias Andrea: Replicatio pro notis Cartesii. Amst. Elzev. 1653).

# II. Der Rachlaß und die opera postuma.

### 1. Schriften in frembem Befit.

Von den hinterlassenen Werken sind zunächst zwei zu nennen, die für Freunde geschrieben waren und sich daher nicht im verschlossenen Rachlaß befanden: 1) compendium musicae, unter den erhaltenen Schriften die früheste, für Beeckman im Jahr 1618 verschaft (S. oben S. 160—61), in Utrecht 1650 erschienen, 2) das Bruchstück einer Abhandlung über Mechanik, für Constantin Hughens im Jahr 1636 geschrieben, worin einige Maschinen, wie Rolle und

Flaschenzug, die schiefe Ebene, Rad und Welle, Schraube und Hebel erklärt werden. Ein zweites Bruchstück über Hebemaschinen ("explication des engins"), welches Daniel Mayor ausgefunden, ins Lateinische übersetzt und 1672 veröffentlicht hat, ist von dem zuvor genannten kaum verschieden. Dieses Fragment der Mechanik und das Compendium der Musik übersetzte Poisson ins Französische, sie erschienen unter solgendem Titel: traité de la mécanique, composé par M. Descartes, de plus l'abrégé de la musique du même auteur, mis en français avec les éclaircissements nécessaires par N. P. P. D. L. (Nic. Poisson, prêtre de l'oratoire). Paris, Angot. 1668.

### 2. Berlorene Schriften.

Die übrigen noch ungedruckten Schriften waren in einer Schatulle verschlossen, die Descartes mit nach Stockholm nahm; hier wurde nach seinem Tode der Inhalt in Gegenwart Chanuts inventarisirt: man fand eine Abhandlung über die Fechtsunst, wahrscheinlich jene erste Schrift, die er noch in Rennes versaßt hat, ein Tagebuch aus den Jahren 1619—21, drei zur Methodenlehre gehörige Schriften: studium bonas mentis, Regeln zur Richtschur des Geistes, ein Gespräch über die Erforschung der Wahrheit im Lichte der Vernunst; ein Fragment unter dem Titel: "thaumantis regia (Wunderpalast)," wahrscheinlich Vorstudien zur Physis, worin nach Baillet schon die Ansicht, daß die Thiere Automaten seien, enthalten war, Bruchstücke mathematischen, physitalischen, naturgeschicklichen Inhalts, einen Theil des "Kosmos", die Abhandlung vom Menschen und der Vilzbung des Foetus, Briefe, das Bruchstücken Friedens.

Außerdem hatte Descartes seinem Freunde Hooghland einen Koffer zurückgelassen, worin außer werthvollen Briesen sich eine Abhandlung "de Deo Socratis" besand, vielleicht sogar die vollständige Originalschrift des Kosmos. So vermuthet Millet.\*) Sicheres läßt sich nicht sagen, da die bei Hooghland ausbewahrten Schriften nebst dem Verzeichniß verloren sind.

Bon den Schriften, die das Stockholmer Inventarium nennt, find bis jest nicht aufgefunden worden: die Abhandlung über die Fechtkunst, das Original des Tagebuchs aus den Jahren 1619—21,

<sup>\*)</sup> J. Millet: Descartes avant 1637. Préface, pg. XXIII—XXIV.

wie das der Fragmente verschiedenen wiffenschaftlichen Inhalts, thaumantis regia, studium bonae mentis, die poetischen Stücke.

Es ift kein Wunder, daß einige der im Stockholmer Nachlaß befindlichen Schriften unwiederbringlich verloren find, man tann von Glück sagen, daß bei dem Unfall, der die Schatulle traf, noch so viele und zwar die wichtigften erhalten wurden. Chanut schickte ben gesammten Nachlaß seinem Schwager Clerselier nach Paris, ber bie Herausgabe besorgen wollte, bas Schiff tam gludlich an die franzöfische Kufte, das Fahrzeug, welches die Sendung aufnahm, brachte sie glücklich bis nach Baris, aber bei der Landung, in der Rabe des Louvre, fiel das Behältniß der Papiere ins Waffer und lag drei Tage in der Seine; endlich wurde es aufgefischt, die Schriften wurden bogenund blätterweise aufgehangen und getrocknet und gelangten so im Buftande der größten Unordnung in Clerfeliers Sande. Die Folge war, daß die Herausgabe verzögert wurde und namentlich bei den Briefen unüberwindliche Schwierigkeiten mit sich brachte, diese waren bergeftalt durch einander gerathen, daß eine durchgängige Ordnung fich nicht herstellen ließ, hier konnten heterogene Stücke nicht geschie= ben, bort zusammengehörige nicht vereinigt werben.

### 3. Die von Clerfelier herausgegebenen Werte.

- 1) Das Bruchstück bes vielbesprochenen Kosmos: le monde ou traité de la lumière. Die erste sehlerhafte Ausgabe war ohne Clerseliers Wissen unter dem Titel: "le monde de Descartes ou le traité de la lumière" in Paris 1664 erschienen. Die nach dem Orizginal berichtigte gab Clerselier 1677.
- 2) Traité de l'homme. Diese Schrift hängt mit dem Kosmos genau zusammen und sollte einen Abschritt desselben bilden
  (S. oben S. 201—202), sie war im Original als "chapitre XVIII"
  bezeichnet. Clerseliers Ausgabe mit Bemerkungen von Laforge erschien
  in Paris 1664. Kurz vorher hatte Florentius Schuhl, Prosessor der
  Philosophie in Lehden, eine lateinische llebersehung: "Renatus Descartes de homine" (Lugduni Batav. 1662—64) herausgegeben;
  Clerselier sand die llebersehung schlecht, aber die Borrede gut und
  nahm die lehtere (französsisch) in seine Ausgabe auf.

Mit dieser Abhandlung zugleich und stets mit ihr verbunden erscheint: "de la formation du foetus", von Descartes selbst eingetheilt und articulirt, was bei dem "traité de l'homme" gar

nicht der Fall war. Der ausführliche Titel lautet: "la description du corps humain et de toutes ses fonctions, tant de celles, qui ne dépendent pas de l'âme, que de celles, qui en dépendent, et aussi la principale cause de la formation de ses membres".

3) Les lettres de René Descartes. 3 Vol. Paris, 1657-67.

### 4. Sammlung nachgelaffener Werte.

Es muß befremden, daß Clerfelier zwei der wichtigsten Stücke des Rachlasses, die beiden zur Methodenlehre gehörigen Schriften nicht herausgegeben hat; sie erschienen ein halbes Jahrhundert nach dem Tode des Philosophen in der ersten Sammlung nachgelassener Werke: "Opera postuma Cartesii" (Amst. 1701), die außerdem noch das Bruchstück "die Welt oder die Abhandlung über das Licht", den Tractat der Mechanik, das Compendium der Musik, Bemertungen über die Erzeugung der Thiere, zulest Excerpte enthielt, alles in lateinischer Sprache. Die beiden wichtigen, dis dahin ungebruckten Schriften sind:

- 1) Regulae ad directionem ingenii, auf drei Theile berechnet, deren jeder zwölf Regeln umfassen sollte; erhalten ist blos die erste Hälfte, achtzehn Regeln, die drei folgenden sind nur angeführt, nicht erläutert. Nach Baillet's Zeugniß war auch der Originaltext dieser Schrift lateinisch. (Bgl. oben S. 180).
- 2) Inquisitio veritatis per lumen naturale, Gespräch zwischen drei Personen, ebenfalls unvollendet, nach Baillets Angabe ursprünglich französisch geschrieben. Der Titel der nachgelassenen Schrift lautet: "la recherche de la vérité par les lumières naturelles, qui, à elles seules, et sans le secours de la religion et de la philosophie, déterminent les opinions, que doit avoir un honnête homme sur toutes les choses, qui doivent faire l'objet de ses pensées et qui pénètrent dans les secrets des sciences les plus abstraites.

### III. Ausgabe fammtlicher Werte.

#### 1. Collectivausgaben.

Roch vor dieser ersten Sammlung nachgelassener Werke find im Elzevier'schen Berlage zu Amsterdam lateinische Collectivausgaben, mehr ober weniger vollständig, theils der philosophischen, theils, wie

es hieß, sämmtlicher Schriften herausgekommen. Rach den Annalen der Elzevier'schen Druckerei erschienen "R. D. opera philosophica" in den Jahren 1644, 70, 72 und 77. Außerdem wird eine Ausgabe der O. ph. vom Jahr 1656 erwähnt und als "editio tertia" bezeichnet. Die erste Ausgabe der "opera omnia" erschien in 8 Bänden 1670—83, die zweite in 9 Bänden 1692—1701 und 1713; es war nicht eigentlich eine Gesammtausgabe, sondern eine Collection gesonderter Ausgaben, die in ihrem letzten Bande die opera postuma enthielt.

Die erste französische Ausgabe in 13 Bänden erschien zu Paris in den Jahren 1724—29. Ein Jahrhundert später (1824—26) gab Victor Cousin seine Ausgabe in 11 Bänden; es ist diejenige, die wir in unserem Werke citiren: Oeuvres de Descartes, publiées par Victor Cousin.

### 2. Ordnung der Briefe.

Nach der Herausgabe der opera postuma war eine Gesammt= ausgabe der Werke Descartes' nicht blos ein collectives, sondern ein kritisches Geschäft, das die Auffindung verlorener, die Sammlung zerstreuter Schriften zu unternehmen und die Ordnung der borhan= denen zu beforgen hatte. Bon befonderer Wichtigkeit mußte bie Sammlung und Ordnung der Briefe fein. Der bei weitem größte und bedeutenoste Theil der brieflichen hinterlaffenschaft war in den Handen Merfennes und tam nach beffen Tod an den Mathematiter Roberval, der Descartes feindlich gefinnt war und die Briefe ver= fclog, fie fanden fich fpater im Befige La Hire's wieder, der fie ber Baillet wollte das Leben Descartes' fchreiben, Atademie übergab. der Abbe J. B. Le Grand gleichzeitig die erste Gesammtausgabe der Werke beforgen, er hatte nach dem Tode Clerfeliers (1684) den Nachlaß des Philosophen geerbt, selbst eine Reihe zerstreuter Briefe gesammelt und war mit Baillet zugleich durch die Atademie in den Stand gefett, jene Briefe zu benüten, die aus Merfennes hinter= laffenschaft herrührten. Die Ausgabe unterblieb, die Handschriften, bie Le Grand befaß, find nach feinem Tobe (1704) in andere Sanbe gekommen und verloren gegangen; ein Theil ift dem Inhalte nach durch Abschriften erhalten und in den opera postuma vom Jahr 1701 veröffentlicht worden. Das Exemplar der Briefe Descartes' vom Jahr 1667, befindlich in der Bibliothek der Akademie, enthält

kritische, auf Bergleichung mit den urkundlichen Handschriften gesgründete Randbemerkungen über Data, Abresse, Zusammengehörigsteit der Briefe, die keinen Zweisel lassen, daß eine neue kritische Ausgabe derselben im Werk war. Man weiß nicht, von wem diese Bemerkungen herrühren; Cousin, der nach jenen Angaben die Briefe (Bb. VI.—X. seiner Ausgabe) geordnet hat, vermuthet den Urheber in Montempuis, Rector der Pariser Universität um die Mitte des vorigen Jahrhunderts (dessen Siegel sich in dem Exemplar vorsindet), Millet dagegen hält für gewiß, daß Baillet und Le Grand jene Bemerkungen gemacht haben, in den Jahren 1690—92 gemeinsam bemüht, die Correspondenz Descartes' zu ordnen.\*)

### 3. Supplemente.

In dem Nachlaß des Philosophen wird ein Tageduch aus den Jahren 1619—21 aufgeführt, welches Jugendschriften, Entwürfe, Aufzeichnungen verschiedener Art enthielt, also auf eine Spoche zurückwieß, von der wir kein literarisches Zeugniß besitzen, so werthvoll und bedeutsam jedes, auch das geringfügigste, gerade aus dieser Zeit denen hätte gelten sollen, die mit der Herausgabe der Werke betraut waren. Nach dem Berichte Baillets war das Tagebuch in Pergament gebunden und begriff solgende Stücke in sich: einige Betrachtungen über die Wissenschaften im Allgemeinen, Algebraisches, "Democritica", "Experimenta", "Praeambula", "Olympica", eine Schrift von zwölf Seiten, in der jene vielbesprochene Randbemerkung stand, die den 10. November 1619 als den Tag einer Geistesepoche bezeichnete. (S. oben S. 172—74.)

Glücklicherweise fand sich noch zu Clerseliers Zeit jemand, der gern jede Zeile erhalten hätte, die Descartes geschrieben; es war kein geringerer als Leibniz, der während seines Ausenthaltes in Paris Clerselier kennen lernte, durch diesen Einsicht in die Papiere Descartes' gewann und im Ansang Juni 1676 sich Abschriften daraus machte, wenig geordnet und cohärent, wie es der Zustand der Manuscripte mit sich brachte; er rechnete sie zu den kostbarsten literarischen Schähen, die er besaß, und hatte selbst die Absicht sie herauszugeben. "Man hat in Holland", schrieb er an Bernouilli, "schon seit geraumer Zeit

<sup>\*)</sup> Oeuvres T. VI. Avant-Propos. J. Millet: Descartes avant 1637. Préface pg. XVI—XJX.

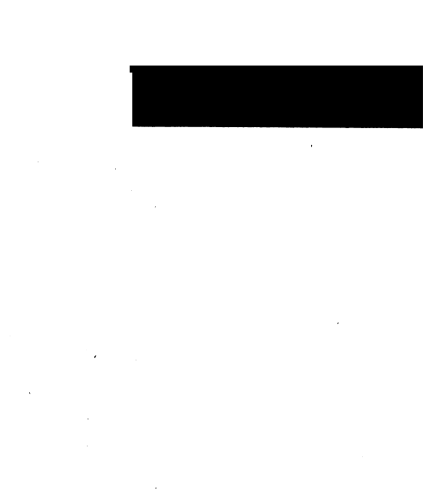
die Ausgabe einiger nachgelaffener Schriften Descartes' in Ausficht 3ch weiß nicht, ob fie erschienen find. Auch ich bin im Befit einiger Vostuma Descartes'. Dahin geboren die Regeln zur Erforschung der Wahrheit (die mir nicht so außerordentlich erscheinen als man rühmt), ferner das Bruchftuck eines Gefprachs in frangofischer Sprache, seine ersten Gedanken über die Entstehung der Thiere u. f. f. Wenn die versprochene Ausgabe nicht erschienen ift, fo möchte ich felbst eine folche veranftalten mit hinzufügung einiger ungedruckter Sachen von Galilei, Balerianus Magnus und Bascal, nebst meinen Anmerkungen über den allgemeinen Theil der Principien Descartes'. Ich forbere nur eine große Anzahl Freieremplare." Unter ben Abschriften, die Leibnig genommen, fanden fich außerbem noch Anmertungen zu den Principien, Aufzeichnungen phyfitalischen, phyfiologischen und anatomischen Inhalts, mathematische Schriften und namentlich Stude aus jenem denkwürdigen Tagebuch, die Leibniz als "Cartesii cogitationes privatae" bezeichnete.

Die Ausgabe unterblieb. Was Leibniz aus dem Nachlasse Des=cartes' abgeschrieben hatte, kam in den seinigen und wurde in der Bibliothek von Hannover ausbewahrt, ohne nähere katalogische Bezeichnung, nur von den physiologischen und anatomischen Abschriften hieß es: "Excerpta ex Cartesii manuscriptis". Die übrigen lagen unbekannt und verborgen, bis neuerdings Foucher de Careil einen Theil derselben wiedergefunden und an's Licht gezogen hat: "Oeuvres inedites de Descartes (Paris 1859—60)."

Eine kritisch geordnete, genaue und umfassende Gesammtausgabe der Schriften Descartes' ist eine Aufgabe der Zukunft. Die Neberssetzung eines Werks ift nicht das Werk selbst. Es ist zu wünschen, daß die lateinischen Schriften in ihrem Originaltext gegeben werden, entweder allein oder neben der französischen Nebersetzung.

Zweites Buch.

Descartes' Pehre.



# Erftes Capitel.

# Die neue Methode der Philosophie. Der Weg jum Syftem.

I. Quellen der Methodenlehre.

### 1. Thema.

Der Eingang in die Lehre Descartes' muß auf bem Wege feiner Methode gefucht und diefe baber querft ins Auge gefaßt werden. Der Philosoph hat oft und nachdrücklich erklärt, daß in der wissen= schaftlichen Forschung die Methode die Hauptsache sei, daß er eine neue und fichere gefunden, mit beren Sulfe allein er zu den Ginfich= ten gelangt sei, die er in den Wissenschaften gewonnen. Und wenn er auch nicht eine folche Erklärung gegeben und den Weg der Wahr= heitsforschung zum Thema einiger Schriften gemacht hatte, fo mußten wir aus seinen übrigen Werken, aus der Art ihrer Composition, aus der Ordnung und bem Zusammenhange ihrer Ideen einen Meifter ber Methode erkennen, nämlich ber Runft, bas Licht im Denken hervorzubringen. Um diefe Runft fo ju üben, wie Descartes es verstand, muß man fie studirt haben. Da wir schon im vorigen Buch an verschiedenen Stellen von der Methode Descartes' haben reden muffen, denn die Richtschnur feines Denkens war auch die feines Lebens, so werben wir in bem gegenwärtigen Abschnitt nicht ver= meiden können, einiges Bekannte zu wiederholen.\*)

Methodisches Denken und methodologische Betrachtungen sind zweierlei, jenes besteht in dem Gebrauch und in der Uebung der Methode, diese in der Method en lehre. Methodisch sind alle Schriften Descartes', methodologisch im Sinne einer genauen und vollständigen Darlegung oder Theorie der wissenschaftlichen Denkart streng genommen nicht eine. Es giebt bei Descartes kein neues Organon, wie bei Bacon. Unter den von ihm veröffentlichen Schriften ist nur eine, die dem Namen nach von der Methode handelt, der discours

<sup>\*)</sup> Boriges Buch, Cp. I. S. 153—55. II. S. 165—171. III. S. 178—180. V. 197—198. S. 212.

de la méthode, und eine zweite, welche die Elemente ber Ertennt= niß bergeftalt methobisch auffindet und barthut, daß hier aus bem Gebrauch der Methode zugleich deren Beschaffenheit und Charatter auf das Deutlichste erhellt: die Meditationen. Von jener erften Schrift hat Descartes felbst gesagt: "tein traité, blos ein discours! 3ch will hier die Methode nicht lehren, fondern nur darüber reden." Wer die Schrift nach ihrem Titel beurtheilt, konnte finden, daß fie nicht leiftet, was fie verspricht. In Wahrheit leiftet fie mehr. Man erwartet einen Beaweiser und lernt einen Menfchen tennen, ber fein Leben der Wiffenschaft gewidmet und zu diefem 3mede völlig methodisch eingerichtet und geordnet hat. Der Weg zur Wahrheit wird hier nicht blos mit ausgeftrecktem Finger gezeigt, fondern gegangen und gelebt. Bacon wollte nur ber Merkur am Bege fein. ber auf feinem Poftament ftehen bleibt und anderen die Richtung zeiat : Descartes laft uns feben, wie er felbft ben Weg findet und Darüber tommt freilich die erfte Erwartung zu vorwärts schreitet. tura. Es find vier fummarische Regeln jur Erkenntnig der Wahrheit, die in dem zweiten Abschnitt jener Schrift ertheilt und nicht einmal näher erörtert, sondern in der bündigsten Form vorgeschrieben werben.

## 2. Die methodologischen Bostuma. Kritische Fragen.

Dazu kommen aus dem Nachlaß des Philosophen jene beiden der Methodenlehre angehörigen, fragmentarischen Schriften: "regulae ad directionem ingenii" und "recherche de la vérité par les lumières naturelles."\*) Wir sind über den Zeitpunkt ihrer Absassung nicht unterrichtet und auf Schlüsse angewiesen, die sich besonders auf die Vergleichung derselben mit dem Discours und den Meditationen gründen. Schon der äußere Umstand, daß die erste lateinisch, die zweite französisch geschrieben ist, läßt vermuthen, daß jene der Periode angehört, in der Descartes seine wissenschaftlichen Objecte nur lateinisch schrieb und noch ganz mit der Methodenfrage beschäftigt war: sie würde demnach früher sein, als die philosophischen Essas der Discours in seinen vier Erkenntnißregeln kurz zusammensaßt und gleichsam nur punktirt, enthalten die Regeln zur Richtschnur des Geststes in einer aussührlichen, aber nicht vollendeten Entwicklung.

<sup>\*)</sup> Boriges Buch, Cap. IX. S. 267.

Diefer innere Grund spricht dafür, daß fie dem Discours voraus= gehen und Descartes schon beshalb den regulativen Theil des letteren nicht weiter ausdehnen wollte. Endlich giebt es noch einen anderen inneren Grund, der die Frage entscheibet. Wir wiffen, daß Descartes die mathematische Methode als Vorschule zur philosophi= Run beißt es in den Regeln u. a.: "Deshalb habe iden nabm. ich diese universelle mathematische Wiffenschaft bis heute nach Kräften gepflegt, so daß ich in Zutunft mich höheren Forschungen bin= geben tann, ohne zu fürchten, daß meine Unftrengungen noch nicht reif genug find. "\*) 218 ber Philosoph diefen Sat fchrieb, ftand er noch bor der Abfaffung feiner Meditationen. Die Regeln find ba= her früher als diese; sie wurden wahrscheinlich in Frankreich verfaßt, nach jener Unterredung mit Berulle und bevor Descartes nach den Niederlanden ging, um in Franecker die Meditationen zu idreiben.\*\*)

Richt eben so sicher läßt sich der Zeitpunkt der zweiten Schrift beftimmen, beren Inhalt und Ideengang fo genau, oft wortlich mit ben Meditationen übereinstimmt, daß ber Bufammenhang beiber am Tage liegt; gang auf bemfelben Wege tommt die Untersuchung gu bem Princip der Gewißheit: "ich bente, also ich bin"; hier bricht fie ab mitten im Sak. Was die Meditationen in Form eines Selbstgesprächs entwideln, wird hier in ber eines Dreigesprächs ausgeführt: die Personen find so gewählt, daß Eudore, der Hauptunterredner, in feiner ländlichen Ginfamkeit ben gefunden und natürlichen, von aller Schulgelehrsamkeit freien und unbeirrten Berftand repräsentirt, Bolyandre den Belt= und hofmann, der fich für Philosophie in= tereffirt, aber nichts bavon weiß, Epiftemon den Schulgelehrten und Bolyhiftor, der an die Bucher der Alten glaubt und das natürliche. ungelehrte Denken verachtet; Polyandre begreift schnell und mit fteigendem Interesse, was der im Geifte der Meditationen philosophirende Eudoze nach sokratischer Art aus ihm herausfrägt, während Epistemon topfschüttelnd daneben steht und hie und da feine Bemerkungen mit der Miene des Gelehrten dazwischenwirft. ficht in Eudore (wenn nicht den Philosophen felbft, fo) den philosophisch gefinnten Leser, in Polyandre den empfänglichen Schüler vor fich, wie sie Descartes am Schlusse seines Discours sich wünscht.\*\*\*)

<sup>\*)</sup> Oeuvres T. XI. Reg. IV. pg. 224. — \*\*) S. voriges Buch. Cp. III. S. 180. — \*\*\*) Ebenbaf. Cp. V. S. 213.

Es gab einen Zeitpunkt, in dem er nicht glaubte, daß feine Lehre Gemeingut werden und fein 3weifel ein Borbild fein konne für jeden einfachen und natürlich benkenden Berftand. Ms er jenes Ge= Ich halte beshalb spräch verfaßte, hatte er diese Ansicht nicht mehr. für höchft mahrscheinlich, daß es später ift, als die Meditationen und ber Discours und ju dem letteren, der auf bollig unbefangene Lefer hofft, sich verhält, wie die Probe zur Rechnung. Daher ift das Be= fpräch auch französisch geschrieben. Es war auf zwei Bücher angelegt, die das gange Shitem der neuen Philosophie in sotratifcher Art entwickeln follten; ich glaube baber, daß es noch später ift als die Principien, denn man muß einer Sache völlig Meister fein, um fie dialogisch zu behandeln. Daß aber dieser Dialog, wie Millet annimmt, jener "traité de l'érudition", den die Bringeffin Elisabeth gewünscht hatte, ift ober fein foll, erscheint mir sowohl wegen bes Themas als aus eben den Gründen zweifelhaft, die den Philosophen felbft vermochten, diefe Arbeit abzulehnen.\*)

# II. Die Irrwege ber Erfenntniß.

#### 1. Mangel bes Biffens.

Die leberzeugung, die Descartes früh erlebte und energisch feft= hielt, daß ber vorhandene Zustand ber Wiffenschaften in und außer der Schule elend sei, hatte in ihm den Gedanken einer Reformation bes wiffenschaftlichen Denkens hervorgerufen. Was ihn abftieß, war nicht die Armuth oder der geringe Umfang der Kenntniffe, fondern die unsichere Art ihrer Begründung, es war nicht der Mangel an Gelehrfamkeit, der ihn unbefriedigt ließ, hatte doch ichon die Renaiffance ben Stoff der gelehrten Bildung außerordentlich vermehrt, sondern der Mangel an wirklicher Ginficht erschien ihm, je gründlicher er prüfte, um fo klarer als ber Grund ber lebel und bes Glends ber Wiffenschaften. Er fand, daß den letteren in dem Zuftande, den er vor fich fah, eines fehle, das in feinen Augen nicht blos das Befte, sondern alles war: bas Wiffen. Man hat Descartes mit gutem Recht bisweilen mit Luther verglichen; ber Ginwurf, daß er kein Protestant war und sein wollte, ift einfältig. Es handelt sich hier nicht um den Sohn der tatholischen Rirche, sondern um den Refor-

<sup>\*) 3</sup>u vgl. vor. Buch. Cp. VIII. S. 248. J. Millet: Histoire de Descartes, Vol. II. p. 326.

mator der Philosophie, der sich in der That zu dem vorhandenen Zustande der Wissenschaft ähnlich verhält, wie Luther zu dem der Kirche. Der Kirche sehlt die Religion: das war, mit einem Worte gesagt, die Ueberzeugung Luthers, sie gründete sich auf sein person-liches Heilsbedürfniß; den Wissenschaften sehlt das Wissen: das ist, in derselben Kürze gesagt, die Ueberzeugung Descartes, sie grünsdet sich auf sein persönliches Erkenntniß= und Wahrheitsbe= dürfniß. Diese Parallele ist unwidersprechlich und erleuchtet die Aufgabe und Bedeutung des Philosophen, er steht auf einem Punkte der Philosophie, den die Kenaissance derselben nie erreicht hat und unter der Herrschaft des Alterthums nie erreichen konnte.

## 2. Mangel ber Methobe.

Das Wiffen befteht in der Ertenntnig aus Gründen, die felbst aus Gründen erkannt fein wollen, welche zulet in einer zweifellofen Gewifibeit wurzeln. Das beifit mit andern Worten: alles Wiffen besteht in einer genauen Ordnung und Abfolge der Ginfichten, deren jebe das Glied einer wohlgefügten Rette ausmacht, jede im Wege ber Wahrheit einen Schritt vorwärts thut und darum nur durch fortschreitendes Denken gewonnen werden kann. Um fortzuschreiten, muß man geben ; um im Denken fortzuschreiten, muß man die eigene Denkkraft anstrengen. In diesem selbständigen und geordneten Den= ten befteht die Methode; fie ift ber einzige Weg bes Wiffens, alle übrigen find Irrwege. Wenn daher Descartes an dem vorhandenen Buftande ber Wiffenschaften das Wiffen vermißt, fo findet er den Grund des Uebels in dem Mangel alles methodischen Dentens; entweder fehlt bas eigene Denken, fo verhält es fich in der Schule, wo die Ueberlieferung herrscht, oder es fehlt das geordnete, so verhalt es fich außerhalb der Schule, wo planlose Neuerungssucht und abenteuerliche Projecte auf der Wildbahn ichweifen.

Was wir als überlieferte Lehre empfangen, besitzen wir nicht als philosophische Einsicht, sondern blos als historische Rotiz. "Und wenn wir jedes Wort von Plato und Aristoteles gelesen hätten, so würden wir ohne Sicherheit des eigenen Urtheils nicht einen Schritt in der Philosophie weiter gekommen sein, unsere geschichtlichen Kennt=nisse sind bereichert worden, nicht unser Wissen."\*) Je weniger die

<sup>\*)</sup> Oeuvres XI. Règles pour la direction de l'esprit. III. pg. 211.

Schulgelehrsamkeit und die herkommliche Philosophie, die vulgäre, wie Descartes fagt, wirkliche Ginfichten befitt, um fo raftlofer fammelt fie mit unerfattlicher Neugierbe Renntniffe, die das Gedächtniß füllen und ben Beift auftreiben, ohne ihn ju nahren. "Ich glaube, bak der Körper eines Wassersüchtigen kaum ungesunder ift, als der Geift unerfattlicher Bielwiffer."\*) Das Jagen und Safchen nach allerlei Renntniffen ift der Tod des methodischen Denkens, das grundlich und barum langfam fortschreitet, ohne jede Reigung zu ungefunder und unfruchtbarer Fulle. Die Bielmiffer find nicht Denker, fondern Sammler: der Denker sucht Ginfict und die klarfte ift ihm die liebste, die einzig werthvolle; der Sammler sucht Notizen von allerlei Art und die feltenften find ihm die willkommenften; jenem gilt die Klarheit das Höchste, diesem die Raxität. Ze seltener und schwieriger zu haben der Kram seiner Kenntnisse ist, um so vorneh= mer dunkt fich der Bolyhiftor: er weiß, was andere nicht wiffen, er ift gelehrt, die andern find ungelehrt. Zu dem falschen Wiffen tommt die faliche Ginbilbung, der Gelehrtendunkel, den icon Montaigne für eine Beft anfah. In diefer gründlichen Abneigung gegen die Schulgelehrsamkeit und Bielwifferei erinnert uns Descartes an ben Aussbruch Heraklits: πολυμαθίη νόον ου διδάσκει. Richt weniger unfruchtbar als das blinde Jagen nach Gelehrsamkeit erscheint ihm das blinde Jagen nach Entdeckungen, wie es die unberufenen Neuerer, die wissenschaftlichen Abenteurer treiben, den Schatgräbern ähnlich, die auf gut Gluck in der Erde wühlen; fie fuchen meiftens vergeblich, und machen fie einen Fund, so geschieht es nicht "par art", sondern "par un coup de fortune".\*\*) Aehnlich urtheilte Bacon, als er die Nothwendigkeit einsah, das Denken erfinderisch und das Erfinden methodisch zu machen, damit aus dem blinden Werke des Zufalls das abfichtsvolle der Kunft werde. Beffer gar nicht fuchen, als im Dunkeln ; es ift die fclechtefte Methode, um zu finden, aber eine unfehlbare, um die natürliche Sehkraft zu schwächen. Der ungelehrte, gefunde Verstand, der seine natürliche Denktraft nicht entwickelt, aber auch nicht abgeftumpft hat, ist weit empfänglicher für ächte Erkennt= niß, als der durch blindes Sammeln und Suchen verdorbene. Charakter gelehrter Polyhiftorie wollte Descartes in seinem Spiftemon

<sup>\*)</sup> Rech. de la vérité. pg. 338. — \*\*) Règles. X. pg. 253.

darstellen; von den vielen Beispielen der Charlatanerie hatte er eines in Chandoux vor Augen gehabt.

## III. Der Weg jur Wahrheit. 1. Die Aufgabe bes Biffens.

Wie wird aus dem Denken Wiffen? Das ift die Frage, um die es fich in der Methodenlehre handelt: fie ift rein theoretisch und durch= aus allgemein. Der Erkenntnifobjecte giebt es viele und verschiedene, die Erkenntnif felbst ist nur eine, ce kann auch nur auf eine Weife ficher und zweifellos d. h. wahrhaft erkannt werden. fich die Sonne zu den Dingen verhält, die sie erleuchtet und sicht= bar macht, so verhält sich zu den Objecten die Bernunft, das Licht Es ift für alle Objecte daffelbe. Die Frage, wie biefes Licht in unserem Denken erzeugt ober zur vollen Wirksamkeit gebracht wird, ift barum auch für alle Objecte, für alle Biffenschaften ohne Ausnahme gültig. Die Methodenlehre, in welcher biefe Frage gelöst werden soll, hat daher die Bedeutung einer Univer= falwiffenschaft, einer allgemeinen Wiffenschaftslehre, die, wie fie für alle besonderen Zweige der Erkenntniß gilt, auch alle befruchtet. Denn das Bermögen des Wiffens ift das Grundcapital, und biefes vollkommen ficher ftellen, beißt ben Reichthum bes Wiffens ins Unermekliche fteigern.

Jede Ertenntnig ift in bemfelben Dag ficher, als es bie Grunde find, aus benen fie folgt; nur aus vollkommen ficheren Gründen tann eine zweifellose Erkenntniß hervorgeben, nur um eine solche ift es zu thun. Wir wollen nicht den geringeren Zweifel dem größeren ober die größere Wahrscheinlichkeit der geringeren vorziehen, um von zwei Uebeln das kleinere zu wählen. Die Erkenntniß ist das höchste But, fie foll nicht nach einer Methode gefucht werben, die blos für die Wahl der Uebel empfohlen sein darf. Nun ift, je zusammenge= setter unsere Erkenntniß, um so größer die Zahl ihrer Gründe und um so leichter daher ber Jrrthum; in dem Gebiet des complicirten Wiffens herrscht junächst bloße Wahrscheinlichkeit, die den Zweifel und damit die Unsicherheit in sich schließt. Will man zweifellofe Ertenntniß, fo muß man mit den einfachften Borftellungen beginnen, den ertennbarften Objecten, den leichteften Problemen. einfacher der Gegenftand, um fo eher kann derfelbe vollkommen durch= bacht werden. Die Gelehrsamkeit zeigt sich auch barin ber Rlarheit abgeneigt, daß fie den einfachen und leichten Fragen die complicirten und schwierigen vorzuziehen pflegt, weil man darüber vielerlei Anfichten und Meinungen aufftellen und hin und her ftreiten tann. Ein einziger klarer Begriff ift werthvoller und für die Erkenntniß fruchtbarer, als viele unklare und nebulofe. Es ift mit dem Licht in unserem Beift, wie mit dem wirklichen Licht: es verbreitet Ift es an einer Stelle ganz klar, so bringt die Rlarheit weiter; ift eine Borftellung völlig erhellt, fo werden die anderen miter= leuchtet, und es beginnt in unserer Gedankenwelt zu tagen. Es verhält sich auch mit dem Geiftesnebel ähnlich, wie mit dem wirklichen: wenn die Dünfte aus den Gründen emporfteigen, umwölken fie bald den ganzen Simmel. Wir muffen dafür forgen, bag ber Nebel in unserem Geift nicht fteigt, sondern fallt; find unsere Borftellungen in ihrem Grunde unklar, fo fteigt der Dunft und unfere gange Gedankenwelt trübt fich. Was gilt alle Gelehrsamkeit, wenn fie im Es ift nicht ber Stoff, der bas Wiffen macht, fon= Trüben liegt? dern das Denken; es ift auch nicht wahr, daß die schwierigen Ma= terien, wie fie behandelt zu werden pflegen, schwieriger find, als die einfachfte Erkenntniß; im Gegentheil: "es ift bei weitem leichter", fagt Descartes, "über irgend welche Frage eine Menge vager Ideen ju haben, als in der leichtesten, die es giebt, durchzudringen bis zur Wahrheit als folcher."\*) Ebenso urtheilte Sokrates über den Werth ber mahren Erkenntniß, über ben Unwerth bes fophiftifchen Meinens und den Tand der Gelehrfamkeit, der fich darin breit machte. jeder großen Epoche ber Philosophie ift der Genius des Sokrates gegenwärtig!

## 2. Die Methobe ber wahren Debuction.

Jetzt sehen wir schon, von welchem Punkte der Weg zur Wahrsheit ausgehen und in welcher Richtung derselbe fortschreiten muß: er beginnt mit der einfachsten Einsicht, in der alles vollkommen klar ist, und geht zu den zusammengesetzen weiter, die aus den sicher und klar gestellten Elementen componirt werden, wie das Product aus seinen Factoren. Die Methode der Erkenntniß ist daher synthetisch, denn sie gewinnt und bildet die Wahrheiten durch sortschreitende Zusammenfügung. Nun sind alle weiteren Einsichten nur dann wahr, wenn sie eben so sicher und gewiß sind, als die erste, sie sind es

<sup>\*)</sup> Règl. II. pg. 209.

nur dann, wenn sie aus dieser einleuchtend folgen: daher besteht jene Synthese näher in der logischen Ableitung jeder Wahrheit aus der vorhergehenden und aller aus der ersten, diese ist das Princip der gesammten Ersenntniß, jede abgeleitete Einsicht das Princip der folgensen. Die Beweissührung durch Principien nannte Aristoteles im engern Sinne Syllogismus, im Lateinischen heißt dieser syllogistische Beweis Deduction: mit diesem Namen bezeichnet Descartes seine Methode, die er von der aristotelischen Deduction ähnlich unterscheidet, wie Bacon seine Induction von der aristotelischen unterscheiden wissen wollte.

Es giebt nach Descartes kein anderes Kriterium der Wahrheit als die wohlverstandene Deduction. Man muß die Quelle der Wahrheit auffinden und von hier aus die Richtung des Stromes mit der größten Genauigkeit und Vorsicht, Schritt sür Schritt versfolgen. "Was die Objecte der wissenschaftlichen Vetrachtung angeht, so dürsen wir nicht die Gedanken anderer, auch nicht unsere eigenen bloßen Vermuthungen zur Richtschnur nehmen, sondern nur dem folgen, was wir selbst klar und einleuchtend zu erkennen oder mit Sicherheit abzuleiten vermögen." Der Ausgangspunkt ist die einsfachste Wahrheit, das Ziel die vollkommene Erkenntniß der Dinge. "Man muß", sagt Descartes, "diese beiden Punkte wohl ins Auge sassen." keine falsche Voraussetzung machen und den Weg zur Erkennt= niß aller Dinge suchen."\*)

Es scheint, daß zwei Wege zu jenem Ziele führen: Ersahrung und Deduction. Die Begründer der neuen Philosophie standen an diesem Scheideweg und trasen ihre Wahl in entgegengesetzer Richtung: Bacon ergriff die Ersahrung als den alleinigen Weg der wahren Erkenntniß, Descartes die Deduction. Es leuchtet ein, warum er die baconische Methode verwarf. Die Ersahrung beginnt mit den Thatsachen der Wahrnehmung, d. h. mit den complicirtesten Objecten, deren Erkenntniß von allen Seiten der Täuschung ausgesetzt ist. Unter den vorhandenen Wissenschaften sind die einen dialektisch, die andern empirisch; die einzigen, die deductiv versahren, sind die mathematischen, die deshalb auch allein ohne Irrthum und Unsicherheit sind, denn die Ersahrung unterliegt der unsreiwilligen Täuschung, nicht die Deduction. "Daraus folgt nicht, daß Arithmetik und Geometrie

<sup>\*)</sup> Règl. III. pg. 209. IV. pg. 216.

bie einzigen Wissenschaften sind, die man Lernen soll, wohl aber folgt, baß wer den Weg der Wahrheit sucht nur mit solchen Objecten sich beschäftigen möge. deren Erkenntniß eben so sicher ist als die arithmetischen und geometrischen Demonstrationen."\*)

Descartes unterscheidet diese deductive Methode nicht blos von der empirischen, sondern auch von der dialektischen Denkart, welche lettere in den Schulwissenschaften herrscht. Die Erfahrung ift un= ficher, die Dialektik in Absicht auf wirkliche Erkenntnig unnut. hier ift der Punkt, in welchem Descartes der ariftotelischen Deduction die feinige entgegenfest; jene besteht in ben dialektischen Runften ber Schule, der gewöhnlichen Spllogiftit, vermöge deren nur Bekanntes in schlußgerechter Form geordnet und dargestellt, aber nicht Unbekanntes gefunden wird; fie erzeugt die Erkenntnig nicht, sondern fest fie voraus, fie gehort nicht in die Philosophie, sondern in die Ueber die Unfruchtbarkeit diefer Art der Deduction oder bes gewöhnlichen Syllogismus denkt Descartes ganz wie Bacon. "Die Dialektiker können keinen Syllogismus bilben, dessen Schlußfat eine Wahrheit enthält, wenn ihnen der Inhalt derfelben nicht vorher bekannt ift. Darum ift die gewöhnliche Dialektik zur Erforschung der Wahrheit vollständig unnütz, fie kann nur dazu dienen, die Refultate der Ertenntniß andern darzustellen und zu verdeut= licen, sie hat beshalb ihren Plat nicht in der Philosophie, sondern in der Rhetorit zu fuchen. "\*\*)

Die Wissenschaft dagegen soll aus Bekanntem Unbekanntes entwickeln, neue Wahrheiten auffinden, Entdeckungen machen und zwar in methodischem Wege, der von Entdeckung zu Entdeckung sortschreitet. Jede neue Wahrheit ist eine Aufgabe, die nur dann gründlich und sicher gelöst wird, wenn alle Bedingungen deutlich erkannt sind, aus benen die Lösung nothwendig folgt; sie müssen daher eine Reihe bilden, in welcher jedes Glied den einleuchtenden Grund des nächstfolgenden ausmacht. In einem solchen Continuum sortschreitender und entdeckender Folgerungen besteht diesenige Methode der Deduction, welche Descartes fordert.

3. Universalmathematik. Analytische Geometrie.

Wir haben schon in seiner Jugendgeschichte erzählt, wie gerade in dieser Rucksicht ihn das Borbild der Mathematik zuerst ergriff

<sup>\*)</sup> Règ. II. pg. 204-209. - \*\*) Règ. IV. pg. 217. X. pg. 256.

und orientirte.\*) hier fand er ein wiffenschaftliches Denten, wie es seinem Bedürfniß entsprach, zugleich geordnet und erfinderisch, von Aufgabe zu Aufgabe, von Lofung zu Lofung fortschreitend; hier allein gab es eine Methode Probleme ju lofen und aus Betanntem Unbefanntes zu finden. In diefer Methode ertannte Descartes den ächten Geift ber Mathematit, nicht in ber gewöhnlichen Schuldisciplin, die erft ihre Sate verkundet, bann beweift; er fah auch, wie burch bie Anwendung, Ausbildung, Berallgemeinerung diefer Methode die mathematischen Wissenschaften ihre größten Fortschritte gemacht hatten. Schon die Alten verftanden die Runft, geometrifche Aufgaben fo ju lofen, daß aus ben bekannten Großen die unbekannten hergeleitet wurden. Wie aus einer bekannten Thatsache durch deren Zergliede= rung ober Analyfis die unbekannten Bedingungen gefunden werden, woraus fie folgt, fo werden hier aus der bekannten Aufgabe ober der Annahme ihrer thatsächlichen Lösung die Bedingungen erkannt, die zu dieser Thatsache, d. h. zur Lösung der Aufgabe, erforderlich find. Die Alten nannten ihre Methode deshalb Analyfis, die Ausübung berfelben bestand schon in der Bergleichung bekannter Größen mit unbekannten. Bas biefe Analyfis der Alten in Betreff der Riauren war, das ist bei den Neueren die Algebra in Betreff der Zahlen; die Arithmetik ist umfassender als die Geometrie, Algebra ift icon eine Berallgemeinerung der anglytischen Methode; der nächste Fortschritt in der Ausbildung dieser Methode fordert, daß ihre Geltung auf die gesammte Größenlehre ausgedehnt oder, was daffelbe heißt, daß die Algebra angewendet wird auf die Geometrie, daß geometrische Probleme durch algebraische Rechnung ober durch Gleichungen gelöft werden: diefer mächtige Fortschritt besteht in der analytischen Geometrie, die Descartes erfindet. Die geometrische Analyfis geschieht burch Construction, die analytische Geometrie burch Gleichung, also burch eine von der räumlichen Anschauung unabhängige, logische Operation, beren Methode das mathematische Denten zugleich verallgemeinert und vereinfacht. Es tann nicht genug hervorgehoben werden, daß Descartes die analytische Geometrie selbst auf methodischem Wege erfunden hat, indem er darauf ausging, die Analyfis der Alten und die Algebra zu vereinigen, denn er erkannte ihre Identität. "Die menschliche Seele hat eine göttliche Erkenntniß=

<sup>\*)</sup> Boriges Budy. Cp. I. S. 153-56. II. S. 165.

anlage, die troh der Jrrwege, welche die Studien genommen, ihre natürlichen Früchte getragen hat. In den leichteften aller Wiffenschaften, der Arithmetik und Geometrie, finden wir die Bestätigung. Schon die Alten haben in der Geometrie zur Lösung der Probleme eine gewisse Analysis gebraucht; in der Arithmetik blüht, wie wir sehen, die Algebra, die jene Methode, welche die Alten in Betress der Figuren geübt, auf die Zahlen anzuwenden den Zweck hat. Diese beiden Arten der Analysis sind unwillkürliche Früchte, die aus den Principien des natürlichen Denkens stammen; ich wundere mich nicht, daß sie in der Anwendung auf so einsache Objecte sich erfolgreicher erwiesen haben als in andern Wissenschaften, wo ihrer Entwicklung größere Hindernisse im Wege standen, obgleich sie auch hier, wenn man sie sorgfältig ausbildet, zur vollkommenen Reise gelangen können."\*)

Sier berührt Descartes fein eigentliches Broblem, zu deffen Ertenntnig und Löfung die Entwicklung ber mathematischen Methode in der Analyfis der Alten, in der Algebra der Reueren und der von ihm felbst erfundenen analytischen Geometrie die Borftufen bilbet. Nachdem er diefe Methode innerhalb der Mathematik oder der Größenlehre universell gemacht hat, bleibt nur übrig, die Erkenntniß aller Dinge überhaupt mathematisch zu machen. Er muß den letten Schritt thun in der Erweiterung und Berallgemeinerung der mathematischen Methode, er muß die Analysis anwenden auf die gesammte menschliche Erkenntniß und deren Aufgabe zergliedern, um einzusehen, aus welden Bedingungen die Wahrheit folgt und aus welchen der Brrthum, er muß daher alle unfreiwilligen und freiwilligen Täuschungen der menschlichen Natur bis in ihre Elemente auflösen. Die Größe, auf welche die Methode der Analyfis angewendet sein will, ift der menfcliche Beift, der Philosoph ift es felbft in eigener Berfon. \*\*) Das complicirtefte aller Objecte will in seine einfachsten Factoren zerlegt werden: in diefer Aufgabe bestand die ungeheure Schwierig= keit, mit der Descartes so lange gerungen hat. Sein Weg hatte ihn burch die Gebiete der Mathematik bis zu einem Punkte geführt, wo er gleichsam bor dem letten Borhange ftand. Diesen zu lüften, bie innerhalb der Größenlehre noch gebundene und verhüllte Methode zu voller und universeller Entfaltung zu bringen, ist die That,

<sup>\*)</sup> Reg. IV. pg. 217—18. — \*\*) S. vor. Buch Cp. II. S. 167. S. 171—72.

die er unternimmt. Es handelt sich um die Anwendung der ma= thematischen Methode auf die Erkenntniß des Universums, um die Mathematit nicht blos als Größenlehre, fondern als Wiffenich aft &= lehre, als Universalmathematik. Die Methode, die in der Größenlehre nach Descartes' eigenen Worten noch verhüllt und verbedt ift, foll im buchftablichen Sinne entbedt werben. das Ziel", fährt Descartes in der oben ermähnten Stelle fort, "das ich in biefer Abhandlung vor Augen habe. 3ch wurde fonst auf diefe Regeln tein fo großes Gewicht legen, wenn fie nur jur Auflösung gemiffer Probleme dienten, womit die Rechner und Deftunftler fich Dann murbe ich nichts weiter thun als Baga= die Zeit vertreiben. telle pflegen, vielleicht mit etwas mehr Feinheit als andere. wenn ich auch in diefer Abhandlung oft von Figuren und Zahlen ibreche, weil ich keiner andern Wiffenschaft fo einleuchtende und fichere Beispiele entlehnen tann, fo wird boch jeder Aufmerksame leicht sehen, daß ich hier keineswegs die gewöhnliche Mathematik behandle, fondern eine Methode auseinandersete, die dort mehr in der Hulle erscheint als in ihrem Grunde. Diefe Methode foll die Elemente der menfchlichen Bernunft enthalten und dazu dienen, aus jedem Gegenstand die darin verborgenen Wahrheiten zu löfen. Auch bin ich, offen gesagt, überzeugt, daß sie jedes andere menschliche Erkennt= nigmittel übertrifft, denn fie ift der Ursprung und die Quelle aller Wahrheiten." "Deshalb habe ich das specielle Studium der Arith= metit und Geometrie verlaffen, um mich der Untersuchung einer universalmathematischen Wiffenschaft zu widmen. Ich' habe mich zuerst gefragt, was man eigentlich unter "Mathematik" versteht, warum blos Arithmetit und Geometrie für deren Theile gelten und nicht eben fo gut Aftronomie, Mufit, Optit, Mechanit und fo viele andere Wiffenschaften? Das Wort "Mathematit" bedeutet Wiffen= schaft, daher haben die genannten Disciplinen eben so viel Recht auf diefen Ramen als die Geometrie." "In aufmerksamer Erwägung dieser Dinge habe ich gefunden, daß alle Wissenschaften, die es mit ber Erforschung ber Ordnung und des Mages zu thun haben, zur Mathematik gehören, gleichviel ob fie dieses Maß in Zahlen, Figuren, Gestirnen, Tönen oder in ganz anderen Objecten aufsuchen; daß es daher eine Universalwissenschaft geben musse, die, abgesehen von jeder besonderen Anwendung, alles, was sich auf Ordnung und Maß bezieht, ergründet und deshalb den eigenen und durch sein Alter ehr= würdigen Ramen Mathematik verdient, denn die andern Wissenschaften sind ihre Theile."\*)

### 4. Enumeration ober Induction. Intuition.

Um eine Aufgabe methobifch zu lösen, muffen wir fammtliche Boraussehungen derselben kennen, alle fraglichen Bunkte, durch welche der Weg jur Löfung hindurchführt: die vollständige Aufzählung diefer Punkte, die Zerlegung der Hauptfrage in die zur Lösung noth= wendigen Bedingungen nennt Descartes Enumeration ober Induction. Durch eine folche Ueberficht orientiren wir uns in der Aufgabe und bringen dieselbe in unsere Gewalt; nichts bereitet die Lösung gründlicher und sicherer vor als die genaue und erschöpfende Kenntniß des Problems. Sind die fraglichen Bunkte bekannt und methodifch geordnet von dem Bedingten aufwärts zu den Bedingungen, fo tann jest mit völliger Sicherheit von der erften Bedingung burch alle Mitglieder jur Löfung des Broblems fortgeschritten werden. Um das einfachste Beispiel zu nehmen: die fortschreitende Reihe der Zahlen, 3, 6, 12, 24, 48 u. f. f. gründet sich auf die Gleichheit folgender Verhältnisse: 3:6=6:12=12:24=24:48, und die Gleichheit dieser Proportionen gründet sich darauf, daß immer das folgende Glied das Doppelte des nächft vorhergehenden ausmacht. So wird ber Fortschritt ber Reihe aus bem Berhältniß ber einzelnen Blieber und biefes aus ber Bervielfältigung eines Bliebes begriffen. Der erste Sat heißt:  $3 \times 2 = 6$ ,  $6 \times 2 = 12$ ,  $12 \times 2 = 24$ ; ber aweite Sat heißt: also 3:6=6:12=12:24; daraus folgt der britte: daß bie Zahlen 3, 6, 12, 24 u. f. f. eine nach bem Gefet ber Berdoppelung fortschreitende Reihe bilden. Auf diese Weise kommt Continuität und Zusammenhang in unsere Borstellungswelt und die Ideen treten in Reih und Glied. Je größer die Borftellungs= reihe ift, welche die Deduction methodisch ordnet, um fo größer ift der wissenschaftliche Gesichtstreis des Geistes, um so stärker die Geiftestraft, die ihn zusammenfaßt und beherrscht. Aber je weiter die Reihe fortschreitet, um so mehr entfernen sich auch die Glieder von der erften Bedingung, aus der fie erzeugt wurden, und damit von der Quelle ihres Lichts. Es ift zu fürchten, daß mit diefer zunehmenden Entfernung die Rlarheit der Ginficht abnimmt. Darum muß

<sup>\*)</sup> Règl. IV. pg. 217-23.

man die gesammte Reihe oft durchlaufen, jedesmal schneller, dis man sie völlig bemeistert und in ihrer Totalität mit einem einzigen Blick überschaut. Auf diese Weise entwöhnt man sich der natürlichen Langsamkeit des Geistes und erweitert immer mehr und mehr seinen Gesichtskreis, das Denken wird beschleunigt und zugleich dem Gedächtniß eine große Erleichterung verschafft. Denn um viele Borskellungen zu behalten, giebt es kein besseres Mittel als ihre durchbachte, deductive Verknüpfung. Das methodische Denken ist die sicherske aller Gedächtnißkünste.\*)

Wie beginnt die Deduction? Diefe Frage, die ichon auf ben Anfang bes Spftems hinweift und den Nebergang bagu borbereitet, haben wir gefliffentlich an den Schluß der Methodenlehre geftellt. Jedes Blied der Reihe ift durch das nächft vorhergebende begründet, also burch alle früheren vermittelt, es ift um so vermittelter, je weiter es von dem ersten absteht, welches selbst von teinem früheren abhangt. Daber ift der Anfang ber Deduction feine Schluffolgerung, sondern eine unmittelbare Gewißheit, eine im Lichte der Bernunft volltommen flare Anschauung ober Intuition, wie Descartes fagt. Der Weg der Erkenntniß muß durch Intuition beginnen und durch Deduction fortichreiten: diefe beiben Arten ber Erkenntnig find die einzigen Mittel der Gewißheit, die einzigen Bedingungen, traft deren es Wiffenschaft giebt. "Die Principien konnen nur durch Intuition, die entfernten Folgerungen nur durch Deduction erkannt werden." "Die gange Methode befteht in ber Ordnung und Reihenfolge ber Objecte, in Rückficht auf welche der Geift die Wahrheit zu erforschen Um die Richtschnur diefer Methode zu befolgen, muß man die verwickelten und dunklen Sätze Schritt für Schritt auf immer ein= fachere zurückführen und dann von der Anschauung dieser letzteren ausgehen, um eben fo Schritt für Schritt zu der Erkenntniß der folgenden zu gelangen. Hierin allein besteht die Vollkommenheit der Methode und diese Regel muß jeder, der in die Wiffenschaft ein= dringen will, ebenso sorgfältig festhalten, als den Faden des Theseus, wenn man die Absicht hat, das Labyrinth zu durchwandern. Freilich giebt es viele, die aus Unkunde oder Unverstand die Methodenlehre unbeachtet laffen und oft die schwierigsten Fragen auf einem so wenig geordneten Wege lofen wollen, wie jemand, der den Giebel eines

<sup>\*)</sup> Règl. VI. pg. 226—33. VII. pg. 234—235. Rgl. XI. pg. 257—58.

hohen Gebäudes mit einem Sprunge zu erreichen sucht, weil er die Treppe, die Stuse für Stuse hinaufführt, entweder verschmäht oder nicht sieht. So machen es die Aftrologen, die ohne sorgfältige Besobachtung der Natur und Bewegungen der Gestirne die Wirkungen derselben bestimmen; so machen es viele Leute, die Mechanik ohne Physik treiben und auf gut Glück Maschinen fabriciren; so macht es der größte Theil der Philosophen, die sich um die Ersahrung nicht kümmern und meinen, die Wahrheit werde aus ihrem Gehirn hervorgehen, wie die Minerva aus dem Haupte des Jupiter."\*)

Die methodische Löfung jeder Aufgabe fordert die geordnete Enumeration ober Induction ihrer Bedingungen, die bis qu einer intuitiven Ginficht jurudgeführt fein wollen, von der aus die Deduction spstematisch fortschreitet. Darin besteht die Summe der cartefianischen Methodenlehre. Die Deduction beginnt mit der Intuition. Welches ift beren Object? Es kann kein anderes fein als die Bedingung aller Deduction, die als folche nicht felbst deducirbar Wie alle fichtbaren Objecte unter ber Bedingung bes Sebens, fo stehen alle erkennbaren unter der des Erkennens oder der Intelli= Die Gewißheit der letteren muß barum der Ertenntnig der Dinge vorausgehen. hier ift das Princip der Deduction und wir sehen schon den bedeutungsvollen Anfang des Systems. Aus metho= bologischen Gründen fordert Descartes die Untersuchung des Erkennt= nifibermogens in erster Linie, und der tritifche Geift feiner Philosophie erscheint in dieser Forderung so klar und felbstbewußt, daß man meinen könnte, an biefer Stelle schon die Schwelle der kantischen Philosophie zu berühren. "Das wichtigfte aller Probleme, die gelöst fein wollen, ift die Ginficht in die Ratur und Grenzen der menschlichen Erkenntniß: zwei Bunkte, welche wir in eine Frage zusammenfassen, die vor allem methodisch untersucht werden muß. Diese Frage muß einmal in seinem Leben jeder geprüft haben, der nur die geringste Liebe gur Wahrheit hat, benn ihre Untersuchung begreift die ganze Methode und gleichsam das mahre Organon der Ertenntnig in fich. Richts scheint mir ungereimter, als ted ins Blaue hinein über die Geheimniffe der Ratur, die Ginfluffe der Beftirne, die verborgenen Dinge der Zukunft zu ftreiten, ohne ein ein=

<sup>\*)</sup> Règl. III. pg. 211—12. pg. 214. V. pg. 225.

ziges Mal untersucht zu haben, ob der menschliche Geift so weit reicht." \*)

Das einzige Object intuitiver Erkenntniß ist zugleich die oberste Bedingung aller erkennbaren Dinge und darum die Richtschnur der Deduction: die Intelligenz selbst. Alles andere erkenne ich durch Schlußsolgerungen, also durch Mittelglieder; eines Objectes bin ich unmittelbar gewiß: meiner selbst, meines eigenen Seins, meines Denkens. "Jedermann kann intuitiv erkennen, daß er existirt, daß er benkt."\*\*) Diese Säße giebt Descartes in seiner Methodenlehre als Beispiele der Intuition oder unmittelbaren Gewißheit; es sind die Principien seines Systems. Wir müssen sehen, wie diese Grundswahrheiten methodisch gefunden und von hier aus die weitern Aufgaben gelöft werden.

## 3meites Capitel.

Der Anfang der Philosophie: der methodische Bweifel.

I. Entftehung und Umfang bes 3meifels.

1. Die Ueberlieferung ber Schule.

Seit der Berbreitung der cartefianischen Lehre sind die ersten Sätze derselben: "ich zweiste an allem", "ich denke, also ich bin" weltkundige Stichworte geworden, womit, wie es zu geschehen pstegt, die Unkundigen ihr Spiel treiben. Man weiß von diesen Sätzen nicht mehr als die Wörter, wenn man ihre Entstehung im Geiste Descartes' nicht genau kennt. Wie kommt ein so gründlicher und umfassender Zweisel in einen so vorsichtigen und behutsamen Geist? Es war nicht die Eingebung eines Augenblicks, nicht ein kühner, schnell gesaßter Entschluß, sondern die Frucht einer langen und fortzgesetzten Selbstprüfung, die ein so bündiges und summarisches Resultat zur Folge hatte. Von jenen ersten Zweiseln, die schon in dem Schüler erwachten, dis zu dem Zweisel, womit der Philosoph sein System begründet, vergeht eine lange Reihe von Jahren.

<sup>\*)</sup> Règ. VIII. pg. 245—46. — \*\*) III. pg. 212.

Fischer, Gesch. b. Philosophie I. 3. Aufl.

290

Die ersten Bedenken regten sich gegen die Schulwissenschaft und die Büchergelehrsamkeit; hier fand sich eine Menge widerstreitender Lehren, aus verschiedenen Zeiten und Köpfen zusammengehäuft, ohne Prüfung fortgepstanzt, durch den Betrieb und die Autorität der Schule überliefert. Gegen die Annahme einer solchen ungeordneten und unbegründeten Tradition sträubt sich das Wahrheitsbedürfniß, welches Zusammenhang der Objecte und Einsicht aus Gründen fordert, eine Erkenntniß aus eigenem Denken und eigener Ersahrung, eine Wissenschaft, nicht aus fremden Einsichten und Büchern geschöpft, sondern, wie Descartes sagte: "aus mir selbst und dem Buche der Welt."

Indessen verbürgt das eigene Denken und die Welterfahrung noch nicht die Wahrheit. Beide können sich täuschen. Den Glauben an Lehrer, und Bücher aufzugeben, um nicht von fremder Hand in die Irre geführt zu werden, hilft unserem Wahrheitsbedürfniß wenig, wenn wir uns in den Selbsttäuschungen des eigenen Denkens beruhigen. Viele brüften sich mit allerlei Zweiseln und sind dabei in der eitelsten und flachsten Selbsttäuschung befangen. Auch die menschliche Natur, unabhängig von aller künstlichen Erziehung, geht den Weg der Ueberlieferung und wähnt sich selbständig, wo sie in der größten Abhängigkeit ist. Der Zweisel an uns selbst und der eigenen Herrlichkeit drinst tieser und ist wichtiger, well er um so viel schweiziger ist, als ein steptisches Verhalten gegen äußere Autoritäten. Es handelt sich jetzt um einen Zweisel, der die menschliche Selbsttäuschung bis in ihre letzten Schlupswinkel versolgt.

#### 2. Die menichliche Selbsttäuschung.

Wir sinden in uns eine Menge eingewurzelter und wie durch Hausrecht verjährter Borstellungen, die durch Gewohnheit zu unserer zweiten Natur geworden sind, so daß es schwer fällt, sich ihrer zu erwehren; sie beruhen auf unseren ersten Eindrücken, auf dem Glauben der Kindheit, und wir sind geneigt, uns auf diesen Glauben zu verlassen. Doch hat uns die Ersahrung belehrt, daß manche jener ererbten Borstellungen falsch sind. Warum sollten es nicht auch die übrigen sein? Es giebt keine Bürgschaft für deren Wahrheit. Wollen wir sicher gehen, so müssen wir alles, wenn nicht sür salsch, boch für unsicher und zweiselhaft halten.\*)

<sup>\*)</sup> Oouvres T. I. Médit. I. pg. 235—36. T. III. Princ. § 1. pg. 63—64. (Meine Ueberf. S. 73, 165.)

So bringt der Zweifel erschütternd in unsere eigene Innenwelt ein und wird sich nicht eher beruhigen, als bis er auf Vorstellungen stöckt, die ihm Stand halten. Wenn auch die Einbildungen der Kindheit gesallen oder wankend gemacht sind, so werden doch die Sinneswahrnehmungen dem Zweifel gegenüber seststehen. Eingewurzelt sind diese Vorstellungen auch, sie sind so alt wie der Kinderglaube und gehören in seine Sphäre; es ist nicht wahrscheinlich, daß von der Unsicherheit des letzteren sie die einzige Ausnahme bilden. Haben uns doch die Sinne schon oft genug gekäusch, so daß wir unmöglich alle ihre Vorstellungen für wahr halten können. Wollen wir uns ernstlich vor der Selbstäuschung hüten, so dürsen wir unseren Sinneswahrnehmungen nicht völlig vertrauen und müssen baher den Zweisel auch in diese vermeintliche Festung der Gewißheit einlassen. Denn der unbedachte und darum voreilige Glaube an die Realität unserer Sinneseindrücke ist auch Selbstäuschung.

Indessen find boch einige dieser Wahrnehmungen, wie es scheint, von aweifellofer Gewifiheit. Unfer eigener Rorber und beffen Glieber. unfere gegenwärtigen körperlichen Zustande und Thatigkeiten find boch offenbare Erscheinungen, bereu Realität niemand in Frage ftellt. Aber auch hier ift zu bedenken, ob diese Realität unter allen Umftanden gilt? Es giebt fehr häufige und bekannte Falle, worin biefe finnlichen Vorstellungen der scheinbar sichersten Art sich als Leere Ginbilbungen erweisen, die uns durch den Schein der Wirklichkeit So oft wir träumen, erfahren wir diese Musion. erleben, was wir geträumt, und träumen, was wir erlebt haben; dieselben Erscheinungen find jest Erfahrungsobjecte, jest Traumbilder, im erften Fall gelten fie für wahr, im zweiten für falfch. Es liegt baber in dem, mas vorgeftellt wird, teine Burgichaft feiner Realität; bie Sinnesobjecte find nicht deshalb real, weil fie finnlich, auch nicht beshalb, weil fie diefe Objecte find, benn fie konnen als folde eben so gut imaginar sein. Sie existiren in Wirklichkeit, wenn fie keine Träume find. Um diese Wirklichkeit zu erkennen und gegen jeden Zweifel zu fichern, mußte es ein Kennzeichen geben, wodurch wir Träumen und Wachen genau, untrüglich und ftets zu untericheiben im Stande find. Es giebt tein foldes Rriterium. "Wenn ich mir die Sache sorgfältig überlege, finde ich nicht ein einziges Merkmal, um den wachen Zuftand vom Traum ficher zu unterfchei= ben. So fehr gleichen fich beibe, daß ich ganz und gar ftuzig werbe und nicht weiß, ob ich nicht in diesem Augenblick träume!"\*) In bem Fortgange der Selbstprüfung Descartes' bildet die Thatsacke des Traumes ein bedeutsames Moment, dessen Gewicht wiederholt in die Wagschale des Zweisels fällt. An dieser Instanz läßt er die scheinbar stärkste Gewißheit der Sinnesobjecte scheitern. "Wie kannst du sicher sein", frägt Eudoxe, daß nicht dein ganzes Leben ein beständiger Traum ist?"\*\*) Das Wort erinnert uns an den Ausspruch Calberons in seiner tiessinnigen Dichtung:

In dieser Wunderwelt ist eben Nur ein Traum das ganze Leben, Und der Mensch, das seh' ich nun, Träumt sein ganzes Sein und Thun, Kurz, auf diesem Erdenballe Träumen, was sie leben, alse!

So viel leuchtet ein, daß bieselben Erscheinungen, die im Zuschande des Traumes völlig imaginär find, in dem des Wachens nicht eher für real gelten dürfen, als wir im Stande find, beide Zusstände auf das Sicherste zu unterscheiden.

Noch ift in den Sinnesobjecten etwas übrig, das dem Zweifel Trop bietet. Selbst wenn diese Objecte fammtlich nur Traumbilber maren, jo konnte doch nicht alles darin erdichtet ober imaginirt fein; das Traumbild ift, wie jedes Bild, eine Zusammensetzung, die aus gewiffen Elementen befteht, ohne welche die Composition nicht geschehen kann. Wie imaginär immer die lettere sein mag, ihre Grundbestandtheile sind gegeben und haben den sichersten Anspruch auf Ohne gewiffe Elementarvorstellungen, wie Raum, Zeit, Ausdehnung, Geftalt, Größe, Zahl, Ort, Dauer u. f. f. giebt es keine Sinnesobjecte, keine Bilder, auch keine Traumbilder. Gemälde die Farben voraussett, aber nicht macht, so verhalten sich jene Elemente au unferer bunten und mannigfaltigen Borftellungs= welt. Diefen letten Bedingungen aller finnlichen Objecte gegenüber muß, wie es scheint, der Zweifel halt machen.\*\*\*) Rur wird er vorher fragen muffen, von wem jene Elemente, woraus alle unfere Vorstellungen und Einbildungen bestehen, gegeben find, und ob durch ben Geber ihre Realität verbürgt ift? Denn das Gegebene und von

<sup>\*)</sup> Méd. I. pg. 238. Princ. I. § 4. pg. 64—65. (Ueberf. 74—75.) — \*\*) Oeuvres T. XI. Rech. de la vérité. pg. 350. — \*\*\*) Méd. I. pg. 238—40. (Ueberf. S. 76.)

aufen Empfangene hat nicht als folches icon ben Stempel der Bahrbeit, fonft mußte jede Ueberlieferung für ficher gelten. War doch ber 3weifel gleich im Anfange seiner Untersuchung auf überlieferte Borstel= Lungen gestoken und hatte sie schon beshalb bedenklich gefunden, weil fie blos überliefert waren. Freilich tam die Unsicherheit jener Trabitionen zugleich auf Rechnung ihres menschlichen Ursprungs, mogegen jett folche Borftellungen in Frage kommen, die uns angeboren ju fein scheinen und nicht unter die Werte ber menschlichen Ueber-Lieferung gehören, baber wird der Urfprung derfelben jenfeits der menschlichen Dinge in Gott felbft, als bem Grunde unseres Daseins und der Urfache ber Welt, gefucht werden muffen. So fteht der Zweifel unmittelbar vor dem höchsten Glaubensobject, und es wird fraglich, ob wir im Interesse ernster Selbstprüfung uns bei ber Unnahme, daß gewisse Borftellungen in uns göttlicher Abtunft find, beruhigen dürfen, ob mit diefer Annahme die Möglichkeit der Täuidung ausgeschlossen ift? Be unvollkommener wir uns diesen Gott vorftellen, fei es als Schickfal ober Zufall ober Raturnothwendig= teit, um fo weniger hat er die Macht, uns vor Täuschung zu bewahren; je vollkommener derfelbe erscheint, als ein allmächtiger Geift, um fo mehr hat er die Macht, uns in Täuschung zu fturzen. hat er die Macht, warum sollte er nicht auch den Willen haben? Etwa wegen seiner Gute? Wenn er nicht will, daß ich irre, warum irre ich? Offenbar foutt sein Wille mich nicht vor dem Jerthum und fein Bermögen ift im Stande, mich zu verblenden. / 68 maremöglich, daß ich in einer Scheinwelt lebe, in einer Welt ber Taufchung und des Wahns, sei es um dereinst davon erlöft zu werden ober um nie jum Lichte der Wahrheif durchjudringen; es ware dentbar, daß die göttliche Allmacht mich so geschaffen hat, daß die Welt, die ich vorstelle, blos in meiner Einbildung existirt, an sich ohne Wahrhaftigkeit und Realität.\*) Allerdings, diese Annahme ist mög= lich und mehr als der Einfall eines selbstquälerischen Grüblers; die Borftellung, daß die Sinnenwelt, in der wir leben, eine Scheinwelt fei, die uns blendet und täuscht, ift in der Idee der Maja bas Thema einer der älteften Religionen der Welt. So tief reicht in der Selbstprüfung unferes Philosophen das Senkblei des Zweifels, daß auch biefe Vorstellung durchdrungen, ihre Möglichkeit berechtigt

<sup>\*)</sup> Méd. 1. pg. 240-42. Princ. I. § 5. pg. 65-66. (Ueb. S. 76-77. S. 166.)

und damit die lette Schanze umgeworfen wird, hinter der fich der gewöhnliche, von der finnlichen Gewißheit genährte Glaube vor dem Steptiker schützt.

Es bleibt demnach in meinen Borftellungen nichts übrig, das nicht bezweifelt werden konnte und, wenn wir uns aller Selbst= täuschung gründlich entschlagen wollen, bezweifelt werben müßte. Möglich, daß viele dieser Borftellungen mahr find, wir wiffen es nicht, denn noch hat sich teine bewährt; wir haben teinen Grund, fie für gewiß, wohl aber Grund genug, fie für unficher zu halten. Mus der Ginficht in biefe burchgangige Ungewißheit unferer Borstellungen folgt die Erklärung: "ich zweifle an allem". "Was kann ich gegen diefe Grunde aufbringen? Ich habe nichts, fie zu 3ch bin am Ende zu bem offenen Betenntniß genöthigt, entkräften. daß an allem, was ich früher glaubte, gezweifelt werden dürfe, nicht aus Unbedachtsamkeit oder Leichtfinn, nein! aus gewichtigen und wohl überlegten Gründen; daß mithin, wenn es mir überhaupt in etwas um Wahrheit zu thun ift, ich mich ebenfo forgfältig huten werbe, das Unfichere als das offenbar Falsche beifällig anzunehmen. "\*)

# II. Der methobische und grundsätliche Zweifel.

Wir find mit unserer ganzen Vorstellungswelt, welche die Probe ber Selbstbrufung nicht bestanden, in der Selbsttäuschung befangen und an dieselbe gewöhnt. Der Zweifel will biefe Gewohnheit nicht blos hie und da antasten und unterbrechen, sondern in ihrem gan= zen Umfange ergreifen und los werden: er will uns die Selbst= täuschung abgewöhnen. Reine Gewohnheit ift stärker als ber Glaube, keine Entwöhnung schwieriger als der dagegen gerichtete 3meifel. Und wenn der 3meifel wirklich die Dacht haben foll, die Selbsttäuschung zu bannen, so ist es nicht genug, daß wir ihn faffen, begreifen, seine Gründe deutlich vorstellen; wir müssen uns an diese Denkart gewöhnen, uns in diese kritische Geistesversassung hineinleben, wie vorher in die unkritische. Das Erste ist ebenso schwierig und anstrengend, als das Andere leicht und bequem war. Die Gewohn= heit der Selbsttäuschung macht fich von felbst, die Entwöhnung geschieht burch Geisteszucht und Methode. "Es ift bei weitem nicht genug, diefe Rothwendigkeit bemerkt zu haben; man muß diefelbe

<sup>\*)</sup> Méd. pg. 242. Princ. I. § 2. (Ueberf. S. 77. S. 165.) Rech. pg. 351.

fich immer von neuem wieder vergegenwärtigen, denn immer wieder kehren die eingelebten Meinungen zurück, immer wieder nehmen ste den leichtgläubigen Sinn gesangen, der wie durch Berjährung und Haußrecht ihnen unterthan ist; unwillfürlich kehren sie mir zurück, und ich kann es mir nicht abgewöhnen, diesen Borstellungen beizuftimmen und zu vertrauen. Obschon ich wohl weiß, wie zweiselhaft sie sind, so scheinen sie doch so wahr, daß man lieder daran glaubt, als sie in Abrede stellt."\*)

Der Zweifel wird Grundsat, die fritische Geiftesrichtung jum bewukten Willensentschluß und zur Maxime. Ich will die Selbst= täuschung los werben, und zwar nicht blos in diesem ober jenem Kall, nicht blos hier oder jett, sondern gründlich und im Ganzen. Wie die Selbsttäuschung eine durchgängige und gewohnte ist, so muß der Zweifel, der fie aufheben soll, ebenso durchgängig gefaßt und in 🕟 unfere Denkart eingelebt werden. Man merke wohl, wohin diefer Er geht nicht gegen diese ober jene Zweifel seine Spipe richtet. Borftellung, etwa die religiösen, an die viele zuerst denken, wenn vom Zweifel die Rede ift, sondern gegen einen menschlichen Zuftand, von dem felbft ein blodes Auge fieht, daß er fich vorfindet: gegen Buftand unferer Selbsttäuschung, Ginbildung, Berblendung. Wer den Zweifel Descartes' verwirft oder anficht, muß den Buftand unserer Selbsttäuschung gut heißen. Wer es für gerathen halt, daß man fich jenem Zweifel beffer nicht hingebe, der muß es für das Beste halten, daß wir in unserer Selbstverblendung beharren. Ein ernfter religiöfer Sinn tann es alfo nicht fein, nur ein berblendeter, der einen solchen Zweifel fürchtet. Das Gegentheil der Selbsttäuschung ist die Wahrhaftigkeit gegen sich felbst. Aus dieser Quelle entspringt alle Wahrheit und aller Muth zur Wahrheit. Wer nicht gegen fich wahr ift, nicht den Muth hat seine Berblendungen zu durchschauen, der hat überhaupt keinen Wahrheitsmuth, der ist über= baupt nicht mahr, und alle Aufrichtigkeit, die er im Uebrigen hat, ift in der Wurzel falsch. Das alfo ift die Absicht des cartesianischen Ameifels und die Aufgabe, die er fich ftellt: fei wahr gegen dich felbft! rede dir nicht ein und lasse dir nicht einreden, daß du seiest, was du nicht bift, daß bu erkennft, was dir nicht klar einleuchtet, daß bu glaubst, woran du im Grunde zweifelst ober zweifeln folltest!

<sup>\*)</sup> Méd. I. pg. 242-43.

So tief nach innen gerichtet ift ber forschende und fritische Geift Descartes': er will ftatt der Selbsttäuschung die Selbsterleuchtung, er hat es nur mit der eigenen intellectuellen Berfassung, nicht mit ber Welt zu thun, sein 3weifel greift nur die Geltung ber Borftellungen an, nicht bie Weltzuftande und ift daber nicht prattifch, sondern lediglich theoretisch. "Ich weiß, daß daraus weder Gefahr noch Jrrthum erwächst, ich brauche mich nicht zu scheuen bor einem llebermaß des Miktrauens, da ich es hier nicht mit praktischen, son= dern blos mit theoretischen Aufgaben zu thun habe. So will ich denn annehmen, daß nicht der allgütige Gott die Quelle der Wahrheit sei, sondern irgend ein bofer und zugleich fehr mächtiger Damon, der alle seine Kunft daran gesetzt hat, mich in Jrrthum zu fturzen. Ich will die Meinung hegen, himmel, Luft, Erde, Farben, Formen, Tone und alles, was ich außer mir wahrnehme, feien Trugbilder ber Traume, mit denen jener bose Geist meiner Leichtglaubigkeit nachftellt; ich will mich felbst so betrachten, als ob ich weder Augen noch Fleisch noch Blut noch irgend einen Sinn in Wahrheit, sondern alle diefe Dinge nur in der Einbildung habe; ich will in diefer Be= trachtungsweise beharrlich bleiben und mich befestigen. Steht es dann nicht in meiner Macht, die Wahrheit zu erkennen, so werbe ich doch im Stande sein, mich vor dem Jrrthum zu hüten; ich will gegen jenen Lügengeist die Stirn erheben, und er sei noch so mächtig und noch so schlau, er soll mich nicht überwältigen! Doch ift es ein mühevolles Werk, das ich vorhabe. Die Trägheit führt mich jur alten Gewohnheit des Lebens immer wieder gurud, und wie ein Gefangener, der sich im Traume einer eingebildeten Freiheit erfreute, sich scheut zu erwachen, wenn er zu merken anfängt, daß er schläft, und die wohlthätigen Traumbilder so lange als möglich gewähren läßt, fo blicke ich unwillkürlich zurück in die alten Borftellungen und fürchte aufzuwachen, ich fürchte bas mache arbeitsvolle Dafein, bas auf ben fanften Schlaf folgen wird und nicht in hellem Licht, fondern in den undurchdringlichen Finfterniffen ichon erregter Zweifel nun in Zukunft hingelebt fein will."\*) Der Rudweg ift unmöglich. Aus dem Zweifel felbst muß das Licht der Wahrheit hervorgeben.

<sup>\*)</sup> Méd. I. pg. 243-45. Pr. I. 3. pg. 64. (Ueberf. S. 78-79. S. 165.)

## Drittes Capitel.

## Das Princip der Philosophie und das Erkenntnifproblem.

## I. Das Princip der Gewißheit.

1. Das eigene bentenbe Sein.

Es giebt keine Borftellung, die mir als wahr einleuchtet; viel= mehr find alle so beschaffen, daß ich ihre Unficherheit einsehe. Gegen die überlieferten Borftellungen der Kindheit zeugt die Erfahrung, die fie in so vielen Fällen widerlegt hat; gegen die finnlichen Borftellungen zeugt die Sinnestäuschung, gegen die scheinbar gewiffesten Sinneswahrnehmungen der Traum, endlich gegen die Realität der Elementarvorstellungen, die allen übrigen zu Grunde liegen, erhebt fich die Möglichkeit, daß die Sinnenwelt überhaupt eine wesenlose Scheinwelt ift, daß wir in der Wurzel unferes Dafeins der Täuschung und dem Wahne verfallen find. So ift alles zweifelhaft und nichts gewiß, als eben diefer Zweifel. Alles ift zweifelhaft, b. h. ich zweifle So gewiß als ber erfte Sat, ift ber zweite: fo gewiß an allem. bin ich felbft. Wenn ich von meiner Selbsttäuschung die Täuschung abziehe, so bleibt mein Selbst; ist jene möglich, so ift dieses nothwendig. Ohne Selbst teine Selbsttäuschung, tein Zweifel. hier erscheint ein Puntt, ben ber 3weifel nicht mehr ergreifen und erschüttern kann, weil er von ihm ausgeht. "Nur einen Puntt, der fest und unbeweglich ware, forderte Archimedes, um die Erde aus ihren Angeln zu heben; auch wir dürfen Großes hoffen, wenn`auch nur das Kleinste gefunden ift, das sicher und unerschütterlich fest= fteht." Selbft gefest, daß wir von einem bofen Damon in eine Welt des Scheins und der Täuschung gebannt find, so find wir boch, gleichviel in welchem Zuftande der Geistesverblendung, aber wir find. "Wenn jener Damon mich täuscht, so ist ja klar, daß ich auch ba bin; er täusche mich, so viel er tann; niemals tann er bewirken, daß, so lange ich benke, daß etwas ift, ich felbst nicht bin. Und so, nachbem ich alles wieder und wieder erwogen habe, komme ich zu dieser Er= Marung, die feststeht: der Sat ",, ich bin, ich existire" ist in dem Augenblide, wo ich ihn ausspreche ober bente, nothwendig wahr."\*)

<sup>\*)</sup> Méd. II. pg. 246—48. (lleb. S. 80—81). Pr. I. § 7. In ber Rech. de la vérité bezeichnet Eudoge den Zweifel an allem (ce doute universel) mit dem obigen Ausdruck der Meditationen als "un point fixe et immuable."

Die nächste Frage heikt: was bin ich? Es kann nicht geant= wortet werden: "ich bin Mensch" ober "ich bin dieser Körper", benn es ware ja möglich, daß die Körper überhaupt nur Trugbilder find; darum darf ich auch meine Wesenseigenthümlichkeit nicht durch solche Thätigkeiten erklären, die, wie Selbstbewegung, Ernährung, Empfin= bung, zwar ber Seele zugeschrieben werben, aber ohne Rörper nicht sein können. Wenn ich alles Zweiselhafte von mir absondere, so bleibt eines übrig: bas 3meifeln felbft. Wenn nichts von dem existirt, was ich für unsicher halte, so bleibt doch meine Unsicherheit; wenn ich nichts von dem bin, was zu sein ich mir einbilde, so bleibt boch mein Einbilden; wenn alles falfch ift, was ich bejahe oder berneine, so ift doch wahr, daß ich bejahe oder verneine. Nun find zweifeln, einbilden, bejahen, verneinen u. f. f. Arten des Denkens. Das Denken bleibt nach Abzug alles Zweifelhaften, in ihm befteht baber meine unveräußerliche Wefenseigenthumlichkeit, mein Denken ift mein wahres Sein: ich denke, also ich bin. "Was soll ich mir andere Einbildungen machen? Ich bin nicht jener Gliederbau, ber menschlicher Körper heißt, auch nicht jener feine, ben Gliedern eingehauchte atherische Stoff, nicht Wind, Feuer, Dunft ober Sauch, nichts von allem, was ich in meiner Einbildung bin. Ich habe ja angenommen, daß alle diese Dinge nicht in Wahrheit find, diese Unnahme bleibt, trop derselben bin ich doch etwas." Ich bin ein den= kendes Wesen: in diesem Satz findet Descartes in Absicht auf die Erkenntniß der Dinge die Forderung des Archimedes erfüllt. Wollte ich die Gewißheit meines Denkens bezweifeln, fo wurde ich ja die Möglichkeit des Zweifelns felbft in Frage ftellen und mufte in die alte Täuschung zurücktehren. Daher schließt der Sat: "ich denke, also ich bin" jede Ungewißheit aus, er ist die erste und sicherste Wahrheit, die jeder findet, der methodisch philosophirt.\*)

Wenn auf die Frage: "was din ich?" etwa die Antwort ertheilt wird: "ich din Mensch", so muß weiter gefragt und die unbekannte Art durch die noch unbekanntere Gattung definirt werden, wie es "der Stammbaum des Porphyrius" vorschreibt. Was ist Mensch? was ist vernünftiges Thier, lebendiger Körper, Leben, Körper, Ding u. s. f.? Ein Labyrinth dunkler Begriffe! Dagegen die Antwort:

<sup>\*)</sup> Disc. IV. pg. 158. (lteb. ©. 31.) Méd. II. pg. 248—53. (lteb. ©. 81—85.) Pr. I. § 7—10. (lteb. ©. 167—68.)

"ich bin ein zweiselnbes, also benkenbes Wesen" kann man nicht ebenso in einen endlosen Regreß von Fragen auslösen: was ist zweiseln, benken u. s. f. ? Auf diesen Einwurf des Schulphilosophen Epistemon erwiedert Eudoxe treffend: "man muß zweiseln und denken, um zu wissen, was es ist." Wer diese Thätigkeit in sich erlebt, frägt nicht nach ihrer Gattung und Art, denn die Sache selbst ist ihm unmittelbar einleuchtend.\*)

### 2. Die Regel ber Gewißheit. Der Geift als bas flarfte Object.

Jeder Sat, der eben so einleuchtend ift, als die Selbstgewißheit des eigenen benkenden Seins, ift auch eben fo wahr. Hier ift das vorgestellte Object unmittelbar gegenwärtig, daher leuchtet unmittel= bar ein, daß und was es ift. Die Präsenz des Gegenstandes macht bie Anschauung flar; bag berfelbe jugleich in feiner Wefenseigen= thumlichkeit, unvermischt mit anderen Dingen erscheint, macht fie "Rlar nenne ich die Vorstellung, die dem aufmerksamen deutlich. Geift gegenwärtig und offen ift, so wie es heißt, wir seben klar, wenn das Object dem anschauenden Auge prafent und der Gesichts= eindruck stark und bestimmt genug ist; deutlich aber nenne ich die Borftellung, die klar und zugleich so bestimmt von allen übrigen unterschieden ift, daß sie auch in ihrer Eigenthumlichkeit einer rich= tigen Betrachtung einleuchtet." Beides gilt von dem Sate der Selbst= gewißheit: er ift vollkommen klar und deutlich, er ware weniger gewiß, b. h. unficher, wie alles andere, wenn er biefe Eigenschaften in geringerem Grabe hätte. Rlarheit und Deutlichkeit find darum die Kennzeichen der Gewißheit oder der Wahrheit; das Princip oder die "regula generalis" der letteren faßt demgemäß unser Philosoph in die Formel: "was ich klar und deutlich einsehe, ist wahr." \*\*)

Aus dem Satz der Gewißheit folgt die Regel der Erkenntniß. Es ist wichtig, eine ihrer Folgerungen sogleich ins Auge zu fassen. Je geringer die Marheit und Deutlichkeit einer Borstellung, um so geringer der Grad der Gewißheit, womit ihre Wahrheit und Reali= tät einleuchtet. Nun wird die Marheit bedingt durch die Gegenwart des Objects oder die Unmittelbarkeit unserer Borstellungen; je mittel=

<sup>\*)</sup> Rech. de la vérité pg. 354—71. — \*\*) Disc. IV. pg. 159. (Ueb. S. 32.) Méd. III. pg. 264. (Ueb. S. 92.) Princ. I. 45. (Ueb. S. 183).

barer baber bie letteren find ober je größer die Zahl ber Mittelglieder zwischen Borftellung und Object, um so unklarer ift unsere Ginfict. Nichts ift uns unmittelbarer gegenwärtig, als unfer eigenes Wefen; nirgends gilt mit größerem Rechte ber Sak, daß jeder fich felbst der Nächste ift, als in der Erkenntniß. 3ch bin ein denkendes Wefen ober Geift. Der Geift ift baber unter allen Objecten bas klarfte, fein Dafein und Wefen ift einleuchtenber, als bas ber Dinge außer uns, der körperlichen Objecte, deren Borftellungen durch die Sinne vermittelt werden. Die sinnlichen Vorstellungen find unklar, weil fie vermittelt find; fie find unbeutlich, weil fich in die Ratur des Gegenstandes die meiner Sinne einmischt. Gin Object verdeutlichen, beißt daffelbe rein darftellen und alles Frembe davon absonbern, was nur durch Prlifung und kritisches Berhalten, d. h. burch urtheilen und benten geschehen tann. Klar und deutlich vorstellen heift denten. Aus der Regel der Gewißheit folgt darum der Sat, in welchem ber Rationalismus der Lehre Descartes' fich ausprägt: wahre Erkenntniß ist nur durch denken möglich. Das Denken allein klart und läutert unsere Ideen der Dinge.

Jede Borftellung, die ich habe, ist die meinige; gewisser daber, als irgend etwas Anderes, wird durch jede Borftellung bewiesen, daß ich bin. Dieser Körper existirt, weil ich ihn betafte; es konnte sein, daß er nicht existirt, daß ich denselben zu betasten mir nur einbilbe, daß ich träume; aber eines folgt mit unumftöglicher Gewißheit: daß ich, der ich den Körper betafte oder zu betaften mir einbilde, in Wirklichkeit bin. Daß die benkende Natur klarer und einleuchtender als die körperliche sein foll, erscheint dem gewöhnlichen Bewußtsein als eine ungereimte Behauptung; die Körper find ja fo beutlich, weil fie greifbar und augenscheinlich find. Man wird die Behauptung weniger ungereimt und die Natur des finnlich wahrgenommenen Rörpers weniger deutlich finden, wenn man ernftlich Was ift an bem Stück Wachs, bas wir als . berfucht, fie zu faffen. diesen festen, greifbaren Körper wahrnehmen, das Object einer deut= lichen Borftellung? Die eben mahrgenommenen Gigenschaften find es nicht, das Wachs schmilzt, und sie sind nicht mehr vorhanden. Das bleibende Object ift etwas Ausgedehntes, Biegfames, Beränderliches, bas vermöge seiner Ausdehnung eine endlose Reihe von Gro-Benguftanden, vermöge feiner Biegfamteit und Beranderlichteit eine endlofe Reihe von Formen durchwandern tann. Diese endlose Mannigfaltigkeit läßt fich durch keine finnliche Borftellung begreifen und zusammenfassen, sondern nur denken.\*)

## II. Das Ertenntnigproblem.

1. Die Borftellung eines Befens außer uns.

Wenn nun alle mahre Erkenntniß in der Marheit und Deutlichteit der Borftellungen befteht, welche felbft nur durch denken möglich ift, so exhebt fich die Frage, wie traft des Dentens eine Ertennt= nift der Dinge ju Stande kommt? Meine Gewißbeit reicht nur fo weit, als meine benkende Selbftthätigkeit; wo diefe aufhort, beginnt die Ungewißheit. Wenn wir uns die Innen- und Außenwelt gleichfam als die hemisphären bes Universums vorstellen, so liegt die eine im Erleuchtungstreise, die andere im Schatten. Wenn nicht das Licht in uns die dunkle Welt außer uns erhellt, so bleiben wir über das Dasein derselben im Zuftande ber Ungewißheit und des Zweifels. Sier ift ber Bunkt, ber bas Erkenntnikproblem in fich folieft : wie folgt aus unferer Selbstgewißheit bie Gewißheit, daß Dinge außer uns find? Um die Frage allgemein zu faffen: giebt es überhaupt ein Wefen außer uns, beffen Dasein uns eben so tlar und beutlich einleuchtet, als bas eigene bentenbe Sein? Giebt es eine Borftellung in uns, aus welcher die Eriftenz eines folden Wefens erhellt?

Untersuchen wir etwas näher die mannigsaltigen Arten der Borftellungen, die wir in unserer Innenwelt finden: einige scheinen ursprünglich oder angeboren, andere willfürlich gebildet, die meisten von außen empfangen zu sein. Diese letzteren, die sinnlichen Borftellungen, halten wir für Wirkungen und Abbilder der äußeren Dinge und darum für ein zweiselloses Zeugniß, daß es Dinge außer uns giebt. Wir wissen schon, wie unbegründet diese Ansicht ist, wie oft uns die Sinne und allemal die Träume täuschen. Zwar die sinnliche Borstellung als solche ist nie falsch. Es ist gewiß, daß ich diese Wahrnehmung habe, daß ich die Sonne als eine runde Scheibe vorstelle, die sich bewegt, nur folgt daraus nicht, daß die Sonne eine solche bewegte Scheibe ist. In dieser Folgerung liegt der Irrthum, er liegt nicht in meinem Borstellungszustande, sondern darin, daß ich meine Wahrnehmung für die Eigenschaft und den Zustand

<sup>\*)</sup> Méd. II. pg. 256-58. (Ueb. S. 86-87.) Pr. I. § 8-12. (Ueb. S. 167-69.)

eines Dinges außer mir halte: bas heißt nicht eine Borftellung haben, sondern über dieselbe urtheilen. Es ift ein Urtheil, wenn wir eine Borftellung in uns für die Wirkung und das Abbild eines Dinges auffer uns erklaren; es ift ein unbegrundetes Urtheil, wenn wir finnliche Borftellungen auf äußere Objecte beziehen. Sier ift noch nicht der Ort, um die Frage, ob überhaupt aus unseren Sinnes= wahrnehmungen das Dafein der Körper begründet werben könne, endgültig zu entscheiden. An diefer Stelle wird nur erklärt, daß in der finnlichen Beschaffenheit unserer Borftellungen kein Grund liegt, ihre Urfachen ober Originale außer uns zu suchen. Die Gründe, die man dafür anführt, beweisen nichts; man beruft fich umsonft barauf, daß die finnlichen Borftellungen unwillkürlich entfteben und ihre Beziehung auf äußere Objecte durch den Raturinftinct gefordert werde. Diese Inftincte find nicht unfehlbar; die Unabbangigteit jener Borftellungen von unferer Willfür schließt nicht aus. daß fie auf unwillfürliche Weise aus den Bedingungen unseres Wefens herborgeben. Und felbst ben Fall gesetzt, daß fie Wirkungen außerer Objecte find, fo folgt nicht, daß fie ju ihren Urfachen fich verhalten, wie Abbilder zu ihren Originalen, denn eine Wirkung kann ihrer Urfache fehr unähnlich fein. Es muß demnach erklärt werben, daß unfere finnlichen Borftellungen teineswegs zu dem ficheren Urtheil berechtigen, daß es Dinge außer uns giebt. Wenn daber eine Ibee in uns das Dasein eines Wefens außer uns gewiß machen foll, so kann dieselbe eine finnliche Borftellung nicht fein.\*)

#### 2. Das Princip ber Causalität.

So gewiß als die denkende Natur unseres eigenen Wesens, kraft deren wir Vorstellungen haben, ist der Satz der Causalität: "aus nichts wird nichts, jedes Etwas ist die Wirtung einer erzeugenden Ursache." Wäre in der Ursache weniger enthalten als in der Wirtung, so müßte dieser leberschuß durch nichts hervorgebracht sein. Daraus folgt, daß die Ursache nie geringer sein kann als die Wirtung, sondern mehr oder eben so viel Realität enthalten muß als diese. Im ersten Fall verhält sie sich zu der letzteren, wie der Künstler zum Kunstwert, denn in jenem ist mehr enthalten, als in einem seiner Producte; im zweiten, wie die Form zum Abdruct: jene

<sup>\*)</sup> Méd. III. pg. 268-72. (lleb. S. 94-96).

Ursache nennt Descartes "causa ominons", diese "causa formalis". Setzen wir nun den Fall, daß sich eine Idee in uns findet, die mehr Realität enthält als unser eigenes Wesen, so ist klar, daß wir weder eminenter noch formaliter, also überhaupt nicht deren Ursache sein können, daß mithin die Ursache dieser Idee außer uns existirt. Die Frage ist, ob es eine solche Vorstellung giebt?\*)

Bas wir vorftellen, find entweder Dinge oder Beschaffenheiten: entweder Substanzen oder Modi. Offenbar enthalten jene mehr Realität als diefe, baher haben wir nur ben Werth und Gehalt der vorgeftellten Substangen naher zu prufen. Ale folche nehmen wir unfer eigenes Wefen und die Dinge außer uns; diefe find theils Unferengleichen, theils von und verschieden, die letteren find entweder höhere oder niedere Wesen als wir, die höheren find Gott und Engel, die niederen thierische und unterthierische Rorper. Demnach find die Claffen der vorgeftellten Subftangen außer unse Bott, Engel, Menichen, Thiere, (unterthierische) Rorper. Engel find Mittel= wefen amifden Gott und Menfch; haben wir die Ideen diefer beiben. fo konnen wir die der Engel felbft machen und brauchen dazu tein Original außer uns. Menichen find Befen Unferesgleichen, beren Rörper ber unserige nicht ift; aus ber Borftellung unseres eigenen Wesens und körperlicher Substanzen können wir die anderer Menfcen bilben. Die 3bee Gottes und die ber Rorper find bemnach die Elemente, aus denen fich die Borftellungen der übrigen Subftanzen durch unsere eigene Thätigkeit erzeugen lassen. Was wir in den Körpern finnlich vorstellen, ift unklar, darum entweder nichtig oder von geringerer Realität als unsere benkende Natur; was wir deutlich darin vorstellen, ift in unseter denkenden Natur enthalten ober läßt fich baraus herleiten. In teinem Falle enthält die Borftellung eines Körpers mehr Realität als die unseres eigenen Wesens. Es ift daher zunächst tein Grund, warum wir die hervorbringende Urfache biefer Borftellung nicht fein konnten. Ich bin ein bentendes Wefen, jedes andere endliche Ding ift weniger als ich; daher braucht, wenn ich endliche Wesen außer mir vorstelle, die Ursache und das Original meiner Borftellung nicht außer mir zu fein. Es bleibt mithin nur eine Borftellung als bas alleinige Object unferer Frage übrig: die Idee Gottes.\*\*)

<sup>\*)</sup> Méd. III. pg. 272—75. (Ueb. S. 97—99). Pr. I. § 17. (Ueb. S. 171—72).

\*\*) Méd. III. pg. 276—80. (Ueb. S. 100—102). Pr. I. § 18. (Ueb. S. 172.)

#### 3. Die Ibee Gottes.

36 bin ein endliches Wesen, Gott ift unendlich; ich bin unvollkommen und mangelhaft, er ift vollkommen und mangellos: es ift daher unmöglich, daß ich die Urfache biefer 3dee bin. weber tann ich eine folde Borftellung überhaubt nicht haben ober ihre Urfache muß ein Wefen von gleicher Realität b. h. Gott felbft Run habe ich die Idee Gottes. In diesem Fall ift haben so viel als empfangen haben. Jebe Borftellung hat, wie jebe Erschei-Wenn ich Max und beutlich einsehe, daß ich nung, ihre Ursache. diese Ursache nicht sein kann, so ist ebenso klar und beutlich erkannt, daß diefe Urfache außer mir fein muß, daß es alfo ein Wefen außer mir giebt. "Wenn in einer meiner Ibeen eine fo machtige Realität vorgestellt wird, daß ich gewiß bin, in mir konne dieselbe weder formali= ter\*) noch eminenter enthalten sein, ich könne daher unmöglich Urheber biefer Ibee fein, fo folgt, daß ich nicht allein in der Belt bin, sondern daß noch ein anderes Wefen als Ursache jener Bor-Wenn aber eine folche Idee fich nicht in mir stellung existirt. findet, so giebt es keinen Grund, der mir beweisen könnte, daß ein von mir verschiedenes Wesen existirt. Ich habe die Sache nach allen Seiten und mit aller Sorgfalt erwogen und bis jest tein anderes Refultat finden tonnen."\*\*)

Durch die Idee Gottes soll das Dunkel außerhalb unserer einsamen Selbstgewißheit erhellt und das Erkenntnisproblem gelöst werden. Jetzt heißt die Frage: wie ist durch die Idee Gottes eine Erkenntniß der Dinge möglich? Auf diesen Punkt richtet sich die nächste Untersuchung, und man kann sicher sein, daß ohne dieselbe der Sinn und die Tiese der Lehre Descartes' nicht gesaßt wird.

<sup>\*)</sup> Zur Erläuterung bes Ausdrucks "formaliter enthalten sein" diene folgende Bemerkung: wirken heißt (bei Aristoteles) gestalten oder formen. Was vorgestellt wird, nennt Descartes objectiv; was thatsäcklich eristirt, förmlich; die vorgestellte Sache heißt "realitas objectiva", die wirkliche "realitas actualis sive formalis". Was daher die Ursache formaliter enthält, ist nicht mehr und weniger als der Inhalt der Wirkung. — \*\*) Disc. IV. pg. 160. (Ueb. S. 32—33). Méd. III. pg. 276. (Ueb. S. 100.)

## Viertes Capitel.

Das Dasein Gottes. Die menschliche Selbstgewisheit und Gotteggewisheit.

# I. Beweise vom Dasein Cout Wal VERSIT

1. Urfache ber Gottesibee. Gegen die menschliche Selbsttäuschung hatte Descare De Libs prüfung aufgeboten, jenen gründlichen 3meifel, ber nur eine Bewißheit übrig ließ: daß wir zweifeln, denken, find. Daraus folgte die Regel aller Gewißheit, daß in der Rlarheit und Deutlichkeit der Erkenntniß die Wahrheit besteht. Der Saß der Caufalität ift klar und beutlich; er folgt aus dem Sat der Gewißheit, denn es ift un= möglich, daß wir benten und nicht find; dies wäre Thatigkeit ohne Subject, Beranderung ohne Substanz, Wirtung ohne Urfache. Aus dem Princip ber Caufalitat folgt, daß eine Borftellung, bie mehr Realität enthält, als wir felbft, nicht unfere Wirkung fein tann: die 3dee Gottes hat mehr Realität, also find nicht wir die Urfache diefer 3bee; baber muß ein Wefen außer uns exiftiren, bas an Bolltommenheit nicht geringer sein darf, als unsere Borftellung von ihm: die Urfache ber Idee Gottes ift Gott felbft. Urfache fein heißt wirksam und barum wirklich sein. Die Existenz Gottes erhellt blos and ber Idee Gottes in uns.

Bon hier aus soll die Lösung des Erkenntnißproblems stattfinben, daher muß dieser Punkt vor allem besestigt und gegen jeden Zweisel gesichert werden. Unsere Gewißheit der Existenz Gottes gründet sich zunächst auf die sichere Thatsache, daß wir selbst existiren und die Idee Gottes haben. Ist die Folgerung richtig? Folgt daraus, daß wir sind und Gott vorstellen, wirklich daß Gott existirt? Es könnte ja sein, daß wir aus eigenem Bermögen diese Idee zu erzeugen im Stande wären, oder daß weder Gott noch wir selbst, sondern eine andere Ursache uns selbst und die Gottesidee in uns hervorgebracht hätte. Läßt sich beweisen, daß ohne die Existenz des vollkommensten Wesens wir und die Idee desselben in uns unmöglich

Wir müßten vollkommen sein, um die Idee des Vollkommenen zu erzeugen. So fordert es der Satz der Causalität. Thatsächlich Respect, Gesp. d. Philosophie 1. 3. Aust. 306

find wir nicht vollkommen, und wenn wir es auch dem Bermögen ober der Anlage nach wären, so würde diese Vollkommenheit keine actuelle, sondern nur eine potentielle d. h. werdende oder wachsende Vollkommenheit sein, was so viel heißt als vorhandene Unvollkommenheit. Das Werden ist endlos, zunehmende Vollkommenheit ist nie vollendet. Daher sind wir stets in einem Zustande, der, mit der Idee Gottes verglichen, unvollkommener ist, als diese. Anlage zur Vollkommenheit ist sactische Unvollkommenheit; bloße Anlage ist noch nicht Wirksamkeit, nicht erzeugende Ursache, also auch nicht die Urssache der Idee Gottes.

Der Sat der Caufalität gilt nicht blos von unferen Ideen, sondern eben so fehr von unserem Dasein. Setzen wir, daß die Ur= sache beffelben das vollkommenste Wefen nicht ift, so muß ein weniger vollkommenes diese Urfache fein, entweder ich selbst oder meine Eltern ober andere Wefen, es fei nun eines ober mehrere. Ware ich mein eigener Schöpfer, so wurde ich die Macht gehabt haben, mir alle diejenigen Bolltommenheiten zu geben, die ich vorzustellen die Fähigkeit habe: bann wurde ich Gott geworben fein. Ich habe biefe Bolltommenheiten nicht, fie ftanden daher nicht in meiner Macht und ich war nicht mein eigener Schöpfer. Erhalten ift fortgefettes ichaffen; nur wer schaffen tann, vermag zu erhalten, ich habe nicht die Macht, mich zu erhalten, alfo hatte ich auch nicht die, mich zu Die Dauer meines Dafeins fteht nicht in meiner, noch meiner Eltern Sand, barum waren auch fie nicht meine Schobfer. Als benkendes Wefen, welches ich bin, mußte ich mir jener Machtvolltommenheit, wenn ich fie hatte, bewußt fein; ich bin mir bes Gegentheils bewußt, also nicht die Ursache meines Daseins. eben so wenig denkbar, daß die göttlichen Bollkommenheiten, die ich vorstelle, mehr als eine Ursache haben, denn mit der Einheit würde jenen Urfachen die wahre Bolltommenheit fehlen, fie waren also nicht, was fie fein müßten. Daher bleibt nur übrig, daß ein von uns verschiedenes und einziges Wefen, welches entweder von einem höheren abstammt oder aus sich selbst ist, jene Vorstellung erzeugt Der Fall höherer Abkunft ift zu verneinen, benn dies hieße einen endlosen Regreß der Urfachen seten, der nicht fein tann, weil es bann nie zur erzeugenden Ursache felbft, also auch nie zur Wirkung kame. Jenes erzeugende Wefen, das von uns verschieden und einzig in feiner Art fein muß, kann nur aus fich felbst fein: es

ift Gott. Das Dasein Gottes in diesem Sinne verneinen, hieße unser eigenes Dasein und die Idee Gottes in uns für unmöglich erklären. "Daraus allein, daß ich bin und die Idee eines vollkommensten Wesens oder Gottes habe, folgt mit völliger Klarheit, daß Gott auch existirt."\*)

#### 2. Die Gottesibee als angeborene 3bee.

Wir haben diese Idee empfangen, und da sie uns nicht durch die Sinne noch sonft wie vermittelt ift, fo haben wir fie unmittel= bar von Gott felbft, fie ift und urfprünglich gegeben ober ange= boren, Gott hat fie uns als feinem Werke eingeprägt, "wie bas Beichen bes Runftlers". Diefes Zeichen ift hier nicht von dem Werte verschieden, sondern das Werk selbst: Gott ift nicht blos die Ursache, fondern das Urbild unseres Daseins. "Weil Gott mich geschaffen hat", fagt Descartes, "deshalb allein glaube ich, daß ich nach seinem Bilde gemacht und ihm ahnlich bin. In diefer Cbenbildlichkeit befteht die 3dee Gottes. Diefes Chenbild bin ich. Darum erkenne ich die Idee Gottes durch daffelbe Bermögen als mich felbst. Wie ich ben Blid des Geiftes in mein Inneres tehre, febe ich nicht blos, daß ich ein mangelhaftes, abhängiges Wefen bin, welches nach höherer Bolltommenheit, nach Größerem und Befferem ins Endlose trachtet, fondern ich sehe zugleich, daß jenes Urwesen, von dem ich abhänge, alle Bolltommenheiten in fich enthält, nicht ber Möglichkeit nach als Ziel endlosen Strebens, sondern in Wirklichkeit auf unendliche Weise. Ich erkenne das Dasein Gottes. Die zwingende Gewalt des Beweises liegt barin, daß ich zu ber Ginficht genöthigt bin : ich felbft mit der Idee Gottes in mir konnte unmöglich existiren, wenn nicht in Wahrheit Gott mare, ich meine ben Gott, den ich vorftelle, der alle die Volltommenheiten hat, die ich nicht begreifen, sondern gleich= fam nur von fern mit meinen Gebanten berühren tann, ber jebe Art der Unvolltommenheit von fich ausschließt."\*\*)

#### 3. Beweisgründe ontologischer und anthropologischer Art.

Um das Dasein Gottes zu begründen, hat Descartes mehrere Beweise geführt und unterschieden; man behandelt ihn zu oberfläch=

<sup>\*)</sup> Méd. III. pg. 280—89. (Ueb. S. 102—108.) — \*\*) Méd. III. pg. 289—91. (Ueb. S. 108—109.)

308

lich, wenn man, wie gewöhnlich geschieht, blos ben ontologischen hervorhebt. Wir wollen erft ben Inhalt dieser Beweise, dann ihre Ordnung, zulett ihre tiefsten Beweggründe untersuchen.

Die Regel der Gewißheit erklärte: alles klar und deutlich Erkannte ist wahr. Run erkenne ich in der bloßen Idee Gottes klar und deutlich dessen Existenz, die demnach zweisellos seststeht: dies ist der Schluß vom Begriff der Sache auf das Dasein derselben, das sogenannte ontologische Argument, welches Anselm in die scholaktische Theologie eingeführt hat. Die Idee Gottes ist in uns als eine Thatsache innerer Ersahrung gegeben, sie ist ein Factum in unserer Vorstellungswelt, das nicht durch uns, sondern nur durch Gott selbst bewirkt sein kann; also existirt Gott: dieser Beweis schließt von der Thatsache auf die Ursache, er wird "a posteriori" geführt und darf deshalb als ein Ersahrungsbeweis gelten.

Die Thatsache unseres Daseins und der Idee Gottes in uns läßt fich fo aussprechen: wir existiren und find mit ber Borftellung eines vollkommenften Wefens begabt. Da wir nicht felbst die Ursache unseres Daseins fein konnen, fo muß dieselbe ein foldes von und verschiedenes Wefen fein, welches alle die Bolltom= menheiten, die wir vorftellen, befigt, weil es fonft nicht im Stande mare, und mit der 3dee berfelben ju erzeugen : baber eriftirt biefes vollkommenste aller Wesen ober Gott. Diefer Beweis schliekt bon der Natur des Menschen, sofern dieselbe unvolltommen ift und Bollkommenheit vorftellt, auf das Wefen und Dafein Gottes: in ihm find die beiden vorhergehenden Argumente, das ontologische und empirische, vereinigt. Wir nennen diesen Beweiß ben anthropologifchen und fügen hinzu, daß ohne denfelben das ontologische oder metaphyfische Argument im Geiste unseres Philosophen nicht verftanden und gewürdigt werden tann: er ift ber eigentliche cartefianische Beweis vom Dafein Gottes.

Es ist bemerkenswerth, in welcher Ordnung Descartes seine Beweisgründe entwickelt. Wo er uns in seinen methodischen, die Wahrheit suchenden Ideengang einführt und darum in seiner Darstellung analytisch verfährt, läßt er aus dem anthropologischen Argument das ontologische hervorgehen, wie in der Schrift von der Methode und in den Meditationen: dort in aller Kürze, hier in aller Ausführlichkeit. Wo er dagegen die gefundenen Wahrheiten in synthetischer Ordnung vorträgt, giebt er erst den ontologischen, dann den anthropologischen Beweis, wie namentlich in dem geometrischen Abriß der Meditationen, der in seiner Erwiederung auf die zweiten Einwürse enthalten war, und in den Principien. In den Meditationen stützt er die ganze Kraft des Beweises zunächst auf das anthropologische Argument und entwickelt erst weit später, indem er noch einmal zur Gottesidee zurückkehrt, den ontologischen Beweis.\*)

#### 4. Der anthropologische Beweis als Grunblage bes ontologischen.

Der ontologische Beweis Descartes' ist trot seiner Parallele mit bem scholaftischen von dem letteren grundverschieden; dieser Unterschied ist so wichtig, daß die gewöhnliche Nichtbeachtung desselben einer völligen Richteinsicht der Lehre unseres Philosophen gleichkommt. Descartes mußte überzeugt sein, daß die Einwürse, die den scholastischen Beweis erschüttern, den seinigen nicht treffen, denn er hat diese Einwände gekannt und in der fünsten Weditation ausführlich behandelt. Wir wollen zunächst die Fehler des gewöhnlichen ontologischen Arguments hervorheben.

Aus der blogen Idee Gottes foll die Exiftenz beffelben eben fo einleuchtend folgen, als aus dem Begriffe des Dreiecks, daß die Summe seiner Winkel gleich zwei rechten ift, und aus bem Begriffe bes Rreises die Gleichheit der Radien. So wenig wir einen Berg ohne Thal vorstellen können, so wenig läßt sich Gott ohne Dasein denken; so nothwendig Berg und Thal verbunden find, fo untrennbar find Begriff und Eriftenz Gottes. Entweder ift er bas vollkommenfte Wesen ober er ift überhaupt nicht; benn bas volltommenfte Wefen mare nicht, was es ift, wenn ihm etwas fehlte und zwar nicht weniger fehlte, als die Realität selbst. Hier erhebt sich sogleich solgender Ein= wurf: unfere 3bee Gottes ift eine Borftellung, wie jede andere, es ift nicht einzusehen, daß von dieser Vorstellung gelten soll, was von teiner anderen gilt, daß nämlich die gedachte Existenz schon die wirtliche ift; in jedem anderen Falle ift das vorgestellte Object nur mog= lich, nicht wirklich; Gott allein macht nach ber Anficht des ontologi= fchen Beweises eine Ausnahme, er existirt, weil ich ihn bente. Wenn ich ihn aber nicht denke? Steht nicht mein Denken in meiner Macht?

<sup>\*)</sup> Disc. IV. pg. 159—162. (Ueb. S. 32—34). Méd. III. pg. 280—89. (Ueb. S. 102—108). Méd. V. pg. 312—17. (Ueb. S. 123—26). Obj. et Rép. Propos. I—III. (Oeuvres I. pg. 460—62. Ueb. S. 159—61). Princ. I. 18—22. (Ueb. S. 172—74).

Sind nicht meine Gedanken willkürlich? Es hinge dann von mir ab, ob es einen Beweisgrund für das Dasein Gottes geben soll oder nicht! Man muß daher als die erste Bedingung der Möglichkeit eines ontologischen Beweises fordern, daß die Ibee Gottes in uns kein willkürlicher, sondern ein nothwendiger, mit unserem Wesen untrennbar verbundener Gedanke ist. Wenn sich diese Nothwendigkeit nicht aus dem Wesen des Menschen begründen läßt, so ist der ontologische Beweis schon in seinem ersten Ausgangspunkte versehlt und hinfällig, denn ihm sehlt jeder solide Boden, auf dem er ruht. Hieraus erhellt, daß er anthropologisch begründet und gerechte

fertiat fein will.

Indessen sind wir, selbst wenn jene erste Bedingung erfüllt ist, noch lange nicht am Ziele. Die Ibce Gottes in uns fei nothwendig. Folat daraus schon die Existenz Gottes? Wenn wir genöthigt find. das vollkommenfte Wefen vorzustellen, so muffen wir daffelbe freilich als wirklich benten, aber ift benn bie gedachte Wirklichkeit ichon die reale? Ift die Existenz in meiner Borftellung auch die Existenz außerhalb und unabhangig von berfelben? Es ift nicht einzuseben, wie mein Vorftellen und Denken jemals über fich felbst hinausgehen und die Realität eines Wesens jenseits aller vorgestellten und vor-stellbaren Objecte bezeugen soll. So lange baher die Idee Gottes nur meine Borftellung ift, erzeugt durch mein Denten, wie nothwendig immer dieses Denken sein mag, so lange ift auch die Existenz Gottes nur meine Idee. Die gedachte Existenz ift und bleibt nur eine mba= liche; die von mir und meiner Borftellung unabhängige Wirklichkeit ift auf blos ontologischem Wege schlechterbings nicht erweisbar. die 3dee Gottes in mir das Dasein Gottes beweisen, so muß fie mehr als blos meine Borftellung fein, fie muß die Exiftenz Gottes nicht blos vorftellen, fondern in einem gewiffen Sinne felbft fein. Seten wir ben Fall, daß diefe Idee, die ich habe, Gottes felbft= eigene Wefensäußerung, feine unmittelbare Wirtung mare und als folche fich mir ankundigte, bann allerdings mare fie der directe Beweis göttlicher Urfäclichkeit, also göttlichen Daseins. Wie aber barf ich eine Idee, die ich als meine Vorstellung, als eine unter anderen, vorfinde, als Wirtung Gottes betrachten? Und nicht genug, daß ich fie als solche betrachten barf, vielmehr foll ich fie gar nicht anders ansehen konnen. So gewiß als ich selbst bin, so gewiß soll biese Ibee nicht mein Product, sondern die Wirkung Gottes in mir sein.

Dies ift nun der zu beweisende Bunkt, auf den in der Gotteslehre Descartes' geradezu alles ankommt. Wenn fich beweisen ließe, bak die Idee Gottes in uns 1) nothwendig ift, 2) unmöglich unsere Wirtung fein tann, fo wurde der fragliche Bunkt festzustellen fein. mußte gezeigt werden, daß ein unbolltommenes Wefen, wie das unfrige, nicht im Stande ift, die Borftellung des vollkommenen zu er-In jedem Fall mußte die Selbsterkenntnig unserer Unvollkommenheit und Ohnmacht, also die Erforschung des eigenen Wesens. unfere Selbftprüfung der erfte Schritt auf dem Wege jur Gotteß-Richt blos ber erfte Schritt, auch bas Licht auf extenntnif fein. diesem Wege! Dieses Licht, welches die Gotteslehte Descartes' und ihr ontologisches Argument allein erleuchtet, sehlt dem scholastischen Beweise ganglich. In bem letteren ift die Sauptsache, daß wir ein volltommenes Wefen vorftellen; in dem Beweife Descartes' ift die Sauptsache, daß wir eine Bolltommenheit vorstellen, die wir felbft nicht haben, und weil wir fie nicht haben. Darum geht bei ihm der ontologische Beweiß an der hand bes anthropologischen, der fich auf die menschliche Selbsterkenntnig gründet. Wenn aus ber menschlichen Natur einleuchtet, daß fie genöthigt ift, ein vollkommenes Wefen vorzuftellen, dann allein hat der ontologische Beweis einen ficheren Ausganasbunkt; wenn eben fo aus der menschlichen Natur einleuchtet, daß die Gottesidee nicht ihr Wert, fondern die Bethati= gung und Wirkung Gottes in ihr ift, bann allein hat jener Beweis ein erreichbares Ziel.

Die Bedingungen, die unsere Gottesidee haben muß, um für das Dasein Gottes beweiskräftig zu sein, sind demnach ihre nothewendige oder ursprüngliche Conception und ihre göttliche Herkunst; beide faßt Descartes in den Ausdruck der "angeborenen Idee" zusammen. Nicht aus der bloßen Idee Gottes wird dessen Dasein erschlossen, sondern aus der angeborenen Idee, die als Bethätigung oder Wirkung Gottes ein Ausdruck ist des göttlichen Daseins in uns. Aus dieser uns angeborenen Idee Gottes seine Existenz solgern, heißt demnach so viel als: aus dem Dasein Gottes in uns das Dasein Gottes erkennen. Dies ist kein vermittelter Schluß, sondern ein uns mittelbarer, kein Syllogismus, sondern eine einsache Gewißheit, es wird von dem Begriff Gottes zu dem Dasein desselben nicht als zu etwas Reuem sortgeschritten, sondern in dem Begriff wird das Dasein entdeckt, nicht als ein Merkmal unter anderen, sondern bieser

Begriff ift göttliches Wirten und Dasein selbst. Die Erkenntnif bes letteren ift baber burch teine Mittelglieder bedingt, sondern eben fo intuitiv als unsere Selbstgewißheit; beibe find gleich einleuchtend und gleich gewiß. Wie aus dem "cogito" unmittelbar "sum" folgt, ebenso folgt aus "Deus cogitatur" unmittelbar "Deus est". Eben so gewiß, als ich bin, ift ein Wesen außer mir; eben so gewiß als ich weiß, daß ich bin, weiß ich jett, daß ich nicht allein bin, baß außer und unabhängig von mir noch ein anderes felbständiges In dem "cogito, ergo sum" war der Geift gleich= Wesen existirt. fam monologisch in sich verfunken, er hatte fich von der Betrachtung ber außeren Dinge abgewendet und aus feiner Innenwelt qunachst teine andere Gewißheit als die feines eigenen Dafeins aewonnen. In der Mufterung feiner Ibeen entbedt fich eine, die alle anderen übertrifft und gleich auf den erften Blick ihre höhere Abtunft verräth; mahrend alle übrigen Borftellungen bem einfamen Denker immer wiederholen: "du bift, ich bin nur ein Spiegel beines Wesens, eine Wirkung beines Vermögens!" verkundet ihm diese allein: "ich bin, ich spiegele in dir ein anderes und weit befferes Wefen, als du felbst, und bin darum nicht aus dir, sondern aus meinem Ur= bilbe entsprungen!" Bei allen übrigen Objecten bezeugt bie That= fache meiner Borftellung die Möglichkeit ihrer Exiftenz, bei biefem allein die Nothwendigkeit berfelben; bei allen übrigen ift Begriff und Sache, Wefen und Dafein, "essentia" und "existentia" zweierlei, hier allein find beide ein und daffelbe.

## III. Selbftgewißheit und Gotteggewißheit.

#### 1. Die Gewißheit ber eigenen Unvollkommenheit.

Der Sat: "Deus cogitatur, ergo Deus est" soll eben so gewiß sein als der Sat: "cogito, ergo sum". Die Methode sorbert die deductive Verknüpfung der Wahrheiten; darum muß zwischen jenen beiden Sätzen ein unmittelbarer Zusammenhang sein und einleuchten, und das "cogito" feststeht, so will dieses zunächst als der Grund des "Deus cogitatur" begriffen werden. Unsere Vorstellung Gottes ist nothwendig, wenn sie in der unseres eigenen denkenden Seins unmittelbar enthalten und durch dieselbe gegeben ist, wenn unser Selbstbewußtsein und Gottesbewußtsein zwei Seiten einer und derselben Anschauung bilden, die so genau zusammen-

gehören, wie rechts und links, oben und unten. Diefer Bufammen= hang zwischen "cogito" und "Deus cogitatur", zwischen Selbstgewißbeit und Gottesgewifiheit ift ber zu beweisenbe und zu erleuchtenbe Bunkt, ohne welchen die Lehre Descartes' unverftanden bleibt. Diese Lehre darf nicht, wie es gewöhnlich geschieht, so genommen und bargeftellt werben, daß fie zuerst eine Methode verspricht, bann ihr Bersprechen nicht hält, sondern von dem Sate der Selbstgewißheit auf ben ber Caufalität und weiter auf ben ontologischen Beweis vom Dasein Gottes springt, aus dem Wesen Gottes einige Gigenicaften, darunter die Wahrhaftigkeit ableitet und nun guten Muthes an die Ertenntniß der Dinge geht. Wenn es fich mit dem Ideen= gange Descartes' auf biefe Art verhielte, bann gabe es barin keinen methobischen Fortschritt, und Spiftemon's Ginwurf wurde gelten, bag man mit dem Sat ber Selbstgewißheit nicht von der Stelle rude. "In der That, eine schöne Ertenntniß! Ihr habt die Methode, alles zu bezweifeln, um ja nicht zu ftraucheln, und trippelt darum auf demfelben Punkte herum, ohne je einen Schritt vorwärts zu kommen!" Epiftemon fagt, was Descartes ihn fagen läßt! Der Philosoph kannte diefen Ginwurf.\*)

Um ben methodischen Fortschritt von ber Selbstgewißheit zur Gottesgewißheit zu entbecken, muß man den Ausdruck der erften, bas "cogito" ober "sum cogitans", genau in bem Sinne nehmen, in welchem der Philosoph diesen Sat findet und feststellt. Das Wahr= heitsbedürfniß fordert die Selbftprufung, die in der Ginficht befteht, daß wir uns in fo vielen Fällen wirklich, barum möglicherweise ftets täuschen, daß wir keinen Grund haben, eine unserer Anfichten für wahr zu halten, vielmehr in einem Zustande durchgängiger Unsicher= heit find und die Wahrheit völlig entbehren. Auf diese Selbst= erkenntniß gründet sich jener umfassende Zweifel, der die Möglichkeit der Täuschung ohne Ausnahme einräumt und deutlich erkennt, daß uns die Wahrheit fehlt. Der cartefianische Zweifel ift nichts anderes als die Gewißheit diefes Mangels, diefer unserer durch= durchgängigen intellectuellen Unvollkommenheit. In einem und demfelben Act offenbart uns der Zweifel unfere bentenbe Natur und unfere mangelhafte Intelligenz. Nicht umfonft folgt bas "cogito, ergo sum" unmittelbar aus dem "de omnibus dubito". Das Wefen,

<sup>\*)</sup> Rech. de la vérité. Oeuvres XI. pg. 372-73.

bessen, an bessen Wahrheitsbesitz ich durchgängig zweiste, an dessen intellectueller Herrlichteit ich ganz irre geworden, bin ich selbst. Wer in dem cartesianischen "cogito", diesem selbstgewissen Ausdruck des eigenen Denkens, nicht zugleich (was den vorhandenen Denkzusstand betrifft) das Selbstbekenntniß des eigenen und völligen intelelectuellen Elends sindet, der weiß nicht, was jener Satz bedeutet, und kennt weder sein Thema noch seine Herkunft. Die Selbstgewißheit des eigenen denkenden Seins stammt aus dem Zweisel und ist von der Ueberzeugung des eigenen erkenntnißlosen, der Wahrheit bedürftigen und ermangelnden Denkens durchdrungen.

Die eigene Unvollkommenheit erkennen, heißt Bollkommenheit erstreben und darum vorstellen. Die Ibee des Bollkommenen ist daher nothwendig und unmittelbar mit dem Acte verbunden, ja in demsselben enthalten, der uns der eigenen Unvollkommenheit gewiß macht. Eben darin besteht der tiese und jetzt einleuchtende Zusammenhang zwischen dem cartesianischen "cogito" und "Deus cogitatur".\*)

## 2. Die Idee des Bollfommenen und deren Ursprünglichkeit.

So nothwendig als die Vorstellung meiner selbst, ist die Idee Gottes; fo nothwendig die Gewißheit meines eigenen unvolltommenen Wefens, ift die Vorftellung des volltommenen. Diefe Vorftellung ift nothwendig und von unserem eigensten Denken unabtrennbar; baraus folgt noch teineswegs die Exifteng bes volltommenften We-Im Gegentheil erheben sich von dem gewonnenen Punkt aus gegen diefe Folgerung eine Reihe Zweifel. Gilt das Bollkommene als Ziel unferes Strebens, fo kann es, wie nothwendig immer ein solches Ziel vorgestellt werden möge, nichts weiter sein als Ibee in uns und durch uns. Dit unseren Rraften zugleich erkennen wir beren Mängel und Schranken; indem wir in Gedanken jene fteigern und von diesen absehen, kommen wir auf der bekannten "via eminentiae" ju ber Borftellung eines vollkommenften Befens, bas nichts anderes ift, als unfer eigenes unvollkommenes mit Weglaffung alles beffen, was die erfte Silbe bedeutet. Eben darum, weil die Idee des Bollommenen aus dem Bewußtsein der unvolltommenen

<sup>\*)</sup> lleber biesen Fortschritt im Jbeengange Descartes vgl. disc. de la méth. IV. pg. 159. (Ueb. S. 32.)

Menschennatur hervorgeht, ist fie ein bloges Gebilde ber letteren, fie ist nur Idee, aber nicht Gott, und der anthropologische Beweisgrund, der den ontologischen zu stützen versprach, scheint denselben erst recht zu erschüttern.

Es ift richtig, daß aus ber Ibee des Unvolltommenen, wenn wir die Privationen weglassen, die des Vollkommenen erzeugt und ins Bewußtsein erhoben werden tann. Nur ift damit das Problem nicht gelöft, sondern auf die Frage hingewiesen: wie entsteht die Ibee bes Unvolltommenen? Wie fommen wir zu ber Ginficht ber eigenen Unbolltommenheit? Gin anderes ift, unvolltommen Im erften Fall ift fein, ein anderes erkennen, daß man es ift. die Unvollkommenheit der Zuftand, in dem ich befangen bin, im zweiten der Gegenstand, den ich mir klar mache. Diese Ginficht zum wenigsten ift nicht unbolltommen, fondern eben fo volltommen als Daß ich im Zustande der Selbsttäuschung befangen bin, ift ein unzweifelhafter Beweiß meiner Mängel; daß ich die Schranken biefes Buftandes durchbreche und meine Selbsttäuschung einsehe, ift ein unzweifelhafter Beweis einer in mir borhandenen Bolltommenheit, ohne welche ich im Duukel der Täuschung beharren und die Ibee meiner Unvolltommenheit mir nie aufgehen würde. Wenn es fich um die Schätzung eines Runftwerts handelt, fo weiß jeder, daß es der Runftkenner ift, bem die Mangel beffelben auf bas Rlarfte einleuchten, weil er mit den Bollkommenheiten vertraut ift, welche die Runft befitt und die Natur diefes Runftwerks fordert. Bur den Ibioten giebt es keine Mängel, entweder findet er alles gut oder tabelt ins Blaue. Unvolltommenheiten fieht nur ber Renner, fie find nur im Lichte des Bolltommenen erkennbar; diefes Licht erleuchtet jene "via eminentiae", auf welcher ber Mensch bie Ibee bes Bolltommenen erft zu finden glaubt; es ift tein Wunder, daß er fie findet, da er fie hatte und haben mußte, als er seine eigene Unvollkommenheit einsah. Ohne Wahrheit tein Wahrheitsbedürfniß, teine Selbstprufung, tein Jrrewerben an uns felbst und allen unseren Borftellungen, tein Zweifel, keine Selbstgewißheit, kein "cogito ergo sum".

## 3. Die Ursprünglichkeit, Realität und Wahrhaftigkeit Gottes.

Jest kehrt sich das Verhältniß um, und was die Folge zu sein schien, ist in Wahrheit der Grund: aus der Idee des Vollkommenen stammt die des Unvollkommenen, jene ist ursprünglicher als diese,

also auch ursprünglicher als die Erkenntniß unserer eigenen Unvollkommenheit, unseres eigenen, denkenden Seins. In unserer Gottesgewißheit wurzelt unsere Selbstgewißheit. Die Idee Gottes ist nicht
blos eine unter anderen, sondern einzig in ihrer Art, weil von ihr
alles Licht ausgeht, sie ist nicht blos eben so klar und einleuchtend
als die Vorstellung unseres eigenen Wesens, sondern weit klarer, weil
sie diese Vorstellung erst erleuchtet: "sie ist unter allen Ideen,
die wir haben, die hellste und deutlichste, darum die
wahrste."\*) Dieser Sas Descartes' ist erst jest verständlich.

Wie aber die Arsprünglichkeit der Idee Gottes, ihre Unabshängigkeit von unserem Denken und Sein, ihre Ursächlichkeit in Rücksicht auf unsere Selbsterkenntniß einleuchtet, so ist damit die Realität Gottes von selbst klar. Es ist bewiesen, daß die Idee des Bollkommenen, ursprünglich wie sie ist, nicht blos eine Idee ist, sondern Gott. Ohne Wirklichkeit Gottes keine Idee Gottes, keine Idee des Bollkommenen in uns, keine Einsicht unserer eigenen Unsvollkommenheit, kein "de omnibus dubito", kein "cogito ergo sum". In diesem Jusammenhange erkennen wir den Ideengang Descartes' in seiner methodischen Bündigkeit.

Und nicht blos daß Gott ift, erscheint jest über jeden Zweifel erhaben (weil die Exifteng und Idee Gottes überhaupt erft ben mahren Zweifel ermöglicht), fondern auch, mas er ift. Die Idee, welche uns ben Zuftand unferer eigenen intellectuellen Unvolltommenheit auf das Hellste erleuchtet, kann nichts anderes sein als die in= tellectuelle Bollkommenheit selbst, mit der sich keine Art des Mangels verträgt. Diefer Gott ift barum die absolute Wahrheit und Wahrhaftigkeit felbft, die mit der Täufchung auch die Abficht ju täuschen von fich ausschließt. \*\*) Damit ift bas lette und schwerfte Bedenken gehoben, das bei unserer Selbstprüfung der Möglichkeit einer wahren Erkenntniß in den Weg trat. Jest weiß ich, daß kein Damon mich in eine Scheinwelt gebannt und mit undurchbringlicher Blindheit gefchlagen hat; ware ich vom Wahne, wie von einem dunklen labhrinthischen Kerker ohne Ausweg, gefangen gehalten, so könnte ich nicht einmal zweifeln, benn schon ber Zweifel beweift, daß ich die Täuschung erkenne und mir etwas inwohnt von dem

<sup>\*)</sup> Méd. III. pg. 281—82. (Ueb. S. 103—104.) — \*\*) Méd. III. pg. 291. IV. 294. (Ueb. S. 109, 111.) Princ. I. § 29. (Ueb. S. 177).

untrüglichen Licht. Jest ift der Zweifel gelöft: die Erkenntniß der Dinge ift möglich, meine Borftellungen find keine Trugbilder, die Dinge find so, wie ich sie dorftelle, wenn ich sie in jenem unstrüglichen Licht betrachte, d. h. wenn ich sie klar und deutlich erkenne.

Nachdem wir so die Gotteslehre Descartes' in ihrem wahren Zusammenhange kennen gelernt, wird man einsehen müssen, daß die Sätze von der Idee, der Realität und der Wahrhaftigkeit Gottes nicht erbauliche Versicherungen sind, sondern Principien, welche die Erkenntniß begründen und das weitere System tragen.

# Fünftes Capitel.

# Der Ursprung des Irrthums. Verftand und Wille. Die menschliche Freiheit.

- I. Der Jrrthum als Willensschulb.
  - 1. Die Thatsache bes Jrrthums.

Die Möglichkeit der Erkenntnig fteht fest. Mit dieser Gewißbeit erhebt fich ein neuer, bem erften entgegengefetter 3weifel, benn die Möglichkeit der Erkenntniß scheint in einer Beise begründet zu fein, die den Frethum ausschließt. Zuerft war nichts einleuchtender als unfer Jrrthum, jest ift nichts rathfelhafter. Wenn unser ben= tendes Wesen aus dem Urquell bes Lichts und der Wahrheit stammt, wenn wir nicht unter die Macht der Täuschung gebannt find und die Welt, die wir vorstellen, kein Trugbild ist, sondern wahrhaft wirklich: woher bann die Möglichkeit ber Taufchung und jener Buftand ber Berblenbung, worin wir uns in ber That befinden? Der Grund berfelben kann nicht in Gott, auch nicht in ber Natur unserer Borftellungen, also nur in uns felbst gesucht werben. werden getäuscht, fondern wir täuschen uns selbst. Aller Jrrthum ift Selbsttäuschung. Die Frage ift: worin biefe Selbsttäuschung befteht und aus welcher Quelle fie herrührt?\*)

Es ift schon früher gezeigt worden, daß in dem bloßen Zuftande unserer Borftellung noch tein Irrthum stattfindet und die Möglich=

<sup>\*)</sup> Méd. IV. pg. 3. (leb. S. 110-111.)

teit des letteren erst mit dem Urtheil eintritt, welches unsere Bor= ftellungen für Buftanbe ober Gigenschaften ber Dinge außer uns erklärt.\*) In einem Urtheil solcher Art wird der Frrthum vollzogen oder geäußert, aber diefer Ausdruck des Frrthums ift nicht beffen Quelle. Was im Urtheile behauptet wird, ift entweder mahr oder falsch; eine wahre ober falsche Behauptung ift noch nicht mein Fre-Erst dann habe ich geirrt, wenn ich ein mahres Urtheil für falich, ein faliches für mahr, ein zweifelhaftes für gewiß, ein ficheres für unficher halte. Gin wahres Urtheil für falich halten, heißt dasfelbe verneinen, ein faliches für mahr halten, beifit daffelbe bejahen: wenn ich ein aweiselhaftes Urtheil für gewiß und ein gewiffes für aweifelhaft ansehe, so verneine ich im ersten Kall die Unsicherheit. im zweiten die Sicherheit deffelben. hieraus erhellt, daß nicht im Urtheil als foldem, fondern in unferer Unnahme oder Berwerfung. in unserer Bejahung ober Berneinung bes Urtheils ber eigent= liche Jrrthum befteht und baber die Quelle beffelben nur in unserem Bermogen des Beighens ober Berneinens, des Annehmens ober Ablebnens enthalten fein tann.

Diefes Bermögen fordert eine nähere Beftimmung. Wenn wir jedes mahre Urtheil zu bejahen, jedes falfche zu verneinen gezwungen waren, so konnten wir nicht irren. Daber kann ber Brrthum nur aus einem folchen Bermögen bes Bejahens ober Berneinens ent= stehen, welches jeden Zwang von sich ausschließt und völlig von unferem Belieben abhängt. Diefes unbedingte und freie Vermögen, daffelbe ebenfo wohl zu bejahen als zu verneinen, ift der Wille ober die Wahlfreiheit (Willfür). Das Urtheil ift Sache des Verstandes, die Bejahung ober Berneinung deffelben ift Sache bes Willens: ber Jrrthum befteht darin, daß wir dem mahren Urtheil das falfche vorziehen, daß wir das lettere lieber wollen; er ist nur dadurch möglich, daß die Wahl zwischen beiden völlig in unserer Macht liegt. Es ist bemnach Klar, daß im Jrrthum die beiden Bermögen des Berftandes und Billens zusammenwirken, indem kraft seiner Freiheit der Wille den Jrrthum durch den Berftand verschuldet ober, was baffelbe heißt, indem der Wille den Berftand von der Bahn der Ertenntniß ablenkt.\*\*)

<sup>\*)</sup> S. vor. Cap. S. 301 figb. - \*\*) Med. IV. pg. 298. (Ueb. S. 113-114.)

#### 2. Wille und Berftanb.

Um die Quelle des Jrrthums gang zu erforschen, muß das Berbaltnik jener beiden Bermogen näher untersucht werden. Wenn ber Wille genöthigt mare, das mahre Urtheil zu bejahen, das falfche zu verneinen, bas unfichere bahingestellt sein zu lassen, so ware er an ben Berftand gebunden, von demfelben beherricht und geleitet, in seiner Tragweite ebenso beschränkt als dieser. So verhält es sich, wie icon bargethan, teineswegs. Unfer Verftand ift beschränkt, es giebt vieles, bas in seine Fassungstraft entweder gar nicht ober nur unklar und undeutlich fällt; es giebt nichts, wozu fich ber Wille nicht bejahend oder verneinend, annehmend oder ablehnend oder auch indifferent b. h. weber bejahend noch verneinend verhalten konnte: er reicht daber weiter als der Verstand, er erstreckt fich auf das Erkannte ebenso wohl als auf das Nichterkannte und kann sich zu dem einen wie zu dem anderen fowohl bejahend als verneinend verhalten. "Der Wille ift daher größer als der Berftand." Er ift nicht blos größer, sondern da er fich auf alles erftrect, während diefer in seiner Erkenntniß sich auf eine bestimmte Sphare eingeschränkt findet, so ist der Wille unbeschränkt, während der Verstand beschränkt Diefe unbedingte Willensgröße ift unsere Freiheit und Gottähnlichkeit. "Der Wille ober die Willensfreiheit", fagt Descartes, ift unter allen das einzige Bermögen, das nach meiner Erfahrung so groß ift, daß ich mir ein größeres nicht vorstellen kann. Bermögen ift es vorzugsweise, traft beffen ich das Cbenbild Gottes zu sein glaube." Wenn aber Wille und Verstand sich so zu einander verhalten, daß diefer einer natürlichen Schranke unterliegt, während jener pollig frei ift, fo leuchtet ein, bag teines ber beiben Bermögen, für sich genommen, die Quelle des Jrrthums sein kann: nicht der Ber= stand allein, denn er ist als unser natürliches (von Gott abhängiges) Ertenntnisvermögen untrüglich; nicht ber Wille allein, benn er ift als unfer unbedingtes Freiheitsvermögen im eigentlichen Sinne bes Worts göttlich.\*)

Jenes Zusammenwirken beider Vermögen, wodurch der Jrrthum zu Stande kommt, muß bemnach darin bestehen, daß der menschliche Wille kraft seiner Freiheit den Verstand verkehrt und das untrügliche Licht in ein Irrlicht verwandelt. Der Irrthum kann nichts

<sup>\*)</sup> Méd. IV. pg. 298-300, (Ucb. S. 114-116.) Princ. I. 34-38, (Ucb. S. 179.)

anderes sein als verschuldeter Unverstand. Diese Erklärung ift zu verbeutlichen.

## 3. Der verschulbete Unverftand.

Bermöge seiner Unbeschränktheit erstreckt sich der Wille sowohl auf das Erkannte als auf das Nichterkannte, auf die erleuchtete und auf die dunkle Berftandessphäre; traft feiner Freiheit tann er das Wenn er aber , eine wie das andere sowohl bejahen als verneinen. unabhängig von der klaren und deutlichen Erkenntniß bejaht oder verneint, so handelt er grundlos, b. h. er urtheilt unbegründet und irrt darum in jedem Kall, gleichviel wie er urtheilt, gleichviel welches Urtheil er bejaht oder verneint. Der Jrrthum reicht daher weiter, als wir junachft beftimmt hatten. Auch bie Bejahung eines wahren Urtheils ift ein Jrrthum, wenn fie grundlos ftattfindet. 3ch bejahe das Urtheil, ohne zu wissen, daß und warum es wahr ist, ich urtheile im Dunkeln, tappe burch Zufall in die Wahrheit und verhalte mich zu der letteren, wie das blinde Suhn jum Korn. Wollte ich wahr gegen mich felbft sein, so mußte ich bekennen: ich weiß nicht, wie es mit der Sache steht, ich bin im Unklaren und laffe von mir aus jede fachliche Behauptung bahingestellt. Sobald ich aber urtheile, bilbe ich mir eine Gewißheit ein, die ich nicht habe, ich täusche mich also felbst, b. h. ich irre. Ober ich will eine Gewißheit zur Schau tragen, die mir fehlt, und von der ich weiß, daß fie mir fehlt, ich täusche also andere, d. h. ich betrüge. Ist das bejahte Urtheil seinem Inhalt nach falsch, so ist der offenbare Irrthum ein boppelter, zugleich sachlich und perfonlich, ich tausche mich in der Sache und zugleich über mich felbst. Um das frühere Beispiel zu wiederholen: es ist kein Irrthum, daß ich die Sonne als bewegte Scheibe vorstelle; ich irre, sobald ich urtheile, daß die Sonne eine bewegte Scheibe ift; ich irre sachlich und perfonlich, wenn ich bas geocentrifche Syftem bejabe; ich irre, wenn ich ohne Ginficht in die Grunde dieses System verneine und das entgegengesetzte für mahr halte.

## II. Der Wille jur Bahrheit.

## 1. Die Berhütung bes Jrrthums.

Der Jrrthum besteht in der grundlosen Behauptung, er entfteht aus der Willfür als dem grundlosen Vermögen des Bejahens und Berneinens. In diesem Bermögen liegt zugleich die Macht weder zu bejahen noch zu verneinen, b. h. jede grundlose Behauptung jurudzuhalten oder, mas baffelbe heißt, jeden Jrrthum zu vermeiben. Sobald ich mahr gegen mich felbst bin, muß ich den Zustand mei= ner perfonlichen Ungewißheit, ben Mangel meiner Ginficht erkennen, und traft biefer Erkenntnig bin ich im Stande, mich jedes Urtheils und Scheinwiffens zu enthalten. Wenn aber in jedem Fall, wo wir irren, die Möglichkeit nicht zu irren offen ftand, fo ift jeder Arrthum, in den wir gerathen, unfere felbsteigene That und Schuld, wir würden nicht irren, wenn unsere Erkenntniß vollkommen wäre. fie ift unvolltommen, diefe Unvolltommenheit ift nicht unfere Schuld, fondern Mangel oder Schranke unferer Natur: ohne diesen Mangel gabe es teine Möglichkeit zu irren, trot beffelben murben wir den Frrthum vermeiden, wenn wir unser Urtheil vorsichtig zurückhielten und niemals mehr zu wiffen scheinen wollten, als wir in Wahrheit Nar und deutlich einsehen: wenn wir in keinem Falle dem begründeten Urtheil das unbegründete vorzögen. Diese Wahl macht ben Jrrthum, unfere Willensfreiheit ermöglicht bie Bahl. Der begrundeten Urtheile find wenige, der unbegrundeten viele, der Schein mehr zu wiffen, als man in Wahrheit weiß, ift berführerisch und veranlagt jenen Digbrauch ber Freiheit, wodurch wir die unbegrunbeten Urtheile den begründeten vorziehen. Jest läft fich genau fagen, was der Berstand und was der Wille zum Jrrthum beiträgt: der Beitrag bes Berftandes liegt in seiner Schranke, ber bes Willens in seiner Schuld; die Schranke des Verftandes ift natürlicher, die Schuld bes Willens ift fittlicher Mangel, nämlich Mangel an perfonlicher Bahrhaftigfeit, achter Selbfterkenntnig und Selbftprüfung.\*)

Aus der gegebenen Erklärung folgt, daß der Jrrthum verschuls deter Weise eintritt, sobald wir Nichterkanntes als Erkanntes behandeln. Unter das Nichterkannte gehört auch das Unerkennbare. Die Absichten Gottes vermögen wir nicht zu erkennen, darum dürsen wir auch nichts durch diese Absichten erkennen wollen: die teleolosgische Erklärung der natürlichen Dinge ist daher irrthumlich. "Schon aus diesem Grunde darf jenes ganze Geschlecht der Ursachen, das dem Zweckbegriff entlehnt wird, in der Erklärung der Natur, meiner Meinung nach, keine Stelle haben, denn ich halte es für tollkühn, nach den Absichten Gottes zu sorschen." Hier begegnen sich Descartes

und deutlich zu denken und, so lange wir im Unklaren sind, nicht zu urtheilen. Nach diesem Entschluß gleich einem unverhrüchlichen Gesetz zu handeln, ist Sache des Willens und des Charakters. "So erwerben wir die Freiheit nicht zu irren wie eine Art Gewohnheit und hierin besteht die größte und hauptsächliche Vollkommenheit des Menschen."\*)

## Sechstes Capitel.

## Gegensak zwischen Geist und Körper. Uebergang zur Naturphilosophie.

I. Die Substantialität der Dinge.

1. Das Dafein ber Rörper.

Nachdem die Möglichkeit der Erkenntniß bewiesen und die des Jrrthums erklärt ift, muß jett zu der Frage geschritten werden, wie es sich mit der Realität der Gegenstände verhält, die wir als Dinge außer uns vorstellen? Der sinnliche Glaube bejaht diese Realität, die Selbstprüfung und der Zweisel haben den Glauben an die Wahreheit der sinnlichen Vorstellung erschüttert. Die Idee Gottes hat mich erkennen lassen, daß ich nicht allein in der Welt bin; aus der Vollstommenheit Gottes sollte einleuchten, daß die Unvollkommenheit meines Daseins zur Vollkommenheit des Ganzen gehört; ich bin unsvollkommen, weil beschränkt, ich bin beschränkt, weil ich nicht das Ganze, sondern nur ein Theil desselben, nicht das einzige Wesen außer Gott, sondern nur eines unter anderen bin: also giebt es außer mir noch andere Wesen in der Welt.

Meine Vorstellungen sind wahr, sofern ich mich nicht selbst täusche; die Dinge sind so, wie ich sie vorstelle, wenn ich sie klar und deutlich benke. Sie erscheinen mir als Körper. Ist diese Erscheinung nicht meine Selbsttäuschung? Giebt es in Wirklichkeit Körper?

Gewiß ift, daß die Borftellung oder das Bild der Körper meinem Geifte gegenwärtig ift, daß ich mir das Dasein derselben einbilde. Wenn mein Denken allein die Ursache dieser Einbildung sein kann oder, was dasselbe heißt, wenn denken und einbilden völlig

<sup>\*)</sup> Méd. IV. pg. 306-307. (Ueb. S. 119.)

identisch find, so ift tein Grund, die Thatsache, daß ich Korper vorftelle, aus einer außern Ursache zu erklaren. Aber bas Ginbilben ift, wie es scheint, von dem reinen Denken verschieden. Ich erfahre bicfen Unterschied, sobald ich mich zu demselben Object denkend ober einbildend verhalte; es ift schwierig, ein Taufendeck bilblich vorzu= ftellen, mahrend daffelbe eben fo leicht als ein Dreied gedacht wird. Da nun das Wefen des Geiftes im Denken besteht, so scheint das Bermögen der Einbildung nicht blos von der geiftigen Natur ab= hangig ju fein, fondern die Berbindung derfelben mit der körper= lichen zu fordern; es scheint, daß ohne Körper unsere Ginbildung der Rörper nicht ftattfinden konne. Daber foll die Thatsache dieser Gin= bilbung als ber Grund gelten, aus welchem bas Dafein ber Rorber Der gange Beweis ruht auf der unbewiesenen Boraus= einleuchtet. setzung, daß benten und einbilden verschieden find und das letztere etwas Underes ift als eine bloge Modification des Denkens. biefem Wege läßt fich bas Dafein ber Rorper im gunftigften Fall wahrscheinlich, aber nie gewiß machen.\*)

Dagegen scheint der gesuchte Beweis mit größerer Sicherheit sich auf die Thatsache unferer finnlichen Empfindung ftuten zu konnen. Wie sollen ohne die Wirklichkeit der Körper Affecte, wie Luft und Schmerz, Triebe, wie Hunger und Durft, Stimmungen, wie Freude und Trauer, Sensationen, wie Barte und Weichheit, Warme und Ralte, Farben und Töne, Geruchs- und Geschmacksempfindungen, möglich sein? Es ift gewiß, daß wir solche Vorstellungen haben, daß sie unter allen die lebhafteften und eindringlichften find, daß fie ohne unfer Buthun kommen, alfo, wie es scheint, von Dingen außer uns herrühren, daß wir von den letteren auf keinem anderen Wege als durch unfere sinnlichen Gindrucke Renntnig erhalten, daher wir diese für den Ausdruck der Dinge felbst, für deren ahnlichste Abbilder halten. Unwillfürlich beziehen wir unfere finnlichen Vorftellungen auf körperliche Ursachen, wie durch einen Naturinftinct dazu geleitet; wir betrachten diese Borftellungen, da fie die ersten find, die wir haben, als die Elemente aller übrigen und kommen so zu der Ansicht: daß in unseren Berftand alle Ideen durch die Sinne eingehen, und alle finnlichen Eindrücke durch körperliche Ursachen bewirkt werden. Indessen wissen wir ja, wie sehr wir uns über die Wahrheit unserer

<sup>\*)</sup> Méd. VI. pg. 322-25. (Ueb. S. 129-31.)

finnlichen Borstellungen täuschen, nicht blos im Traum, wo sie gar keine Realität haben, auch im wachen Zustande, wo uns die Wahrnehmung denselben Gegenstand bald so, bald anders erscheinen läßt, bisweilen auch völlig täuscht. Der vierectige Thurm erscheint in der Ferne rund; nach einer Amputation wird der Schmerz noch in dem Gliede empfunden, das dem Leibe fehlt. Das Dasein der Körper läßt sich demnach aus unserer Empfindung eben so wenig gewiß machen als aus unserer Einbildung.\*)

So viel ift gewiß, daß wir finnliche Vorstellungen haben, daß diefe verurfacht fein muffen, und das hervorbringende Bermögen entweder in oder außer uns existirt. In uns könnte es nur der Berftand ober der Wille sein, der die finnlichen Gindrücke macht; dann müßten die letteren entweder gedacht oder gewollt werden, fie find keines von beiden, fie kommen ohne Zuthun des Denkens und Wollens, oft fogar gegen den Willen; daher kann die Urfache derfelben nicht unser Geift, d. h. nicht wir selbst fein. Also existirt diese Ursache außer uns, entweder in Gott ober in Dingen anderer Ratur als Gott und unser eigenes geiftiges Wefen. Seten wir, Gott sei die Urfache unferer finnlichen Borftellungen, fo mußten diefelben burch ihn entweder unmittelbar oder durch Mittelursachen höherer Art erzeugt sein; sie würden dann auf einem Wege entstehen, der uns völlig verborgen wäre und bliebe, während wir durch unsere Natur selbst getrieben find, den Ursprung jener Borftellungen in einer gang anderen Richtung zu fuchen. Der wahre Ursprung bliebe uns dann nicht blos verhüllt, wir waren darüber nicht blos mit Blindheit geschlagen, sondern in einer völligen Täuschung befangen, die keine Selbsttäuschung ist, sondern ohne unsere Schuld aus der Beschaffen= heit unserer Natur hervorgeht; wir wären dann durch Gott selbst in die Jrre geführt, was der göttlichen Wahrhaftigkeit (intellectuellen Bolltommenheit) widerstreitet. Es ift demnach ficher, daß die Ursache unserer Vorstellung der Körper nicht wir, nicht Gott, sondern die Rörper selbst sind. So nennen wir die von Gott und Geift verschiedenen Naturen. Die Körper find. Die nächste Frage heißt: mas find die Körper?\*\*)

<sup>\*)</sup> Méd. VI. pag. 325-31. (Uebers. S. 131-34.) - \*\*) Méd. VI. pag. 331 35. /Heb. S. 135-37). Bu vgl. oben Cp. IV. S. 316.

#### 2. Die Substanzen. Gott und die Dinge.

Es leuchtet ein. daß die Rörber als Urfache unferer Borftellung ber Rorper in Wirklichkeit find, daß fie unabhängig von unferem Denten exiftiren und ju ihrem Dafein nicht des unfrigen bedürfen. Ein foldes felbständiges Wefen nennt Descartes Substang. fage: zwei Substanzen find in Wahrheit verschieden, wenn jede von beiden ohne die andere fein tann." "Eben darin befteht das Befen ber Substanzen, daß fie fich gegenseitig ausschließen." Diefe Beftimmung gilt von der torperlichen und geiftigen Ratur, jede exiftirt unabhängig von der anderen, jede ift in diefer Rudficht Subftang. Rur in diefer Rucfficht. Denn ift die Substang ein Wefen, bas zu feiner Erifteng teines anderen bedarf, alfo vollftandig unabhängig ift, so kann ftreng genommen nur ein folches Wefen substantiell fein, welches felbst von nichts und von dem alles Undere abhängt. Wären folder Substanzen mehrere, so mußten sie fich gegenseitig ausschließen, darum einschränken und bedingen: daber kann das absolut unabbangige Wefen, die Substang im mahren Sinne des Wortes, nur ein einziges Wefen fein. Diefe eine Subftang ift Gott. Substang im absoluten Sinn, Beist und Körper find ce im relativen; Bott ift unendlich, Geift und Rorper dagegen, weil fie fich gegen= feitig ausschließen und beschränken, find endlich. Es giebt demnach ameierlei Substanzen: Gott und die Dinge, jener ift unendliche Subftang, diefe find endliche. Wir konnen fie nicht zwei Arten ber Substanz nennen, denn fie haben teinen gemeinschaftlichen Gattungs= Ausdrücklich erklärt Descartes: das Wort Substanz dürfe nicht in demfelben Sinn (univoce) von Gott und den Dingen gebraucht werben. Gott ift die Urfache aller Dinge. Daber find Geifter und Körper in Rudficht auf Gott abhängige Wefen, benn fie beburfen zu ihrem Dasein der Existenz und Wirksamkeit Gottes. Begriff der Substanz muß demnach in Rücksicht auf die Welt oder den Inbegriff der endlichen Dinge dahin eingeschränkt werden, daß er folche Wefen bezeichnet, die zu ihrer Erifteng blos Gottes Mitwirkung bedürfen. "Unter der Substanz, die in keiner Weise eines anderen Wefens bedarf, kann nur eine einzige, nämlich Gott, verstanden werden, alle anderen dagegen können begreiflicherweise nur unter der Mitwirkung Gottes existiren. Daher paßt der Rame Subftang nicht "nunivoce"", wie fich die Schule ausdrückt, auf Gott und jene anderen Wefen, d. h. es giebt teine Bedeutung bes Bortes Substanz, die von Gott und den Creaturen gemeinschaftlich gelten könnte."\*)

In dieser Erklärung sind zwei Begriffe folgenreich: die Einsheit der Substanz, der gegenüber die Dinge (Geister und Körper) nur uneigentlich Substanzen genannt werden, also eigentlich nicht Substanzen sind, und die Mitwirkung Gottes. Der erste Begriffenthält das Motiv des Spinozismus, der zweite das der occasionalistischen Lehre.

#### 3. Attribut und Mobi.

Die Substanzen find grundverschieden. Was fie find, ift nur aus ihren Aeußerungen ober Eigenschaften erkennbar; diejenige Beschaffenheit, welche die Wesenseigenthümlichkeit der Substanz ausberfelben nothwendig zukommt oder inwohnt, beißt Attribut. Das Attribut ist die Qualität, ohne welche die Substanz weder sein noch gedacht werden tann; innerhalb berselben find verichiedene und wechselnde Bestimmungen möglich, das Attribut bleibt, aber es kann fich auf mannigfaltige Art geftalten und außern: diese Arten heißen Mobi oder Modificationen. Substanz und Attribut können ohne Modi, aber diese nicht ohne jene gedacht werden, baber find die Modi (nicht nothwendige, fondern) zufällige Beschaffenheiten der Substang und heißen in dieser Rucksicht Accidengen. So tann der Geift nicht fein ohne Denten, wohl aber ohne diefes oder jenes Object einzubilden und zu begehren : bas Denken ift bas Attribut des Geiftes, einbilden und begehren find Modificationen des Denkens. Die Figur kann nicht ohne Raum, wohl aber der Raum ohne Figur gedacht werden kann, die Figuren find Modificationen des Raums, welcher felbst ein nothwendiges Attribut der körperlichen Natur auß= macht. Die Substanz kann nicht ihr Wesen, nur ihre Modi ändern; der Wechsel ihrer Zustände und damit alle Veränderung überhaupt fällt unter ben Begriff bes Mobus. In Gott ift teine Beranberung moglich, barum giebt es in ihm nur Attribute, nicht Modi.\*\*)

In diesen Begriffen find alle Arten der Unterschiede enthalten. Diese bestehen entweder zwischen verschiedenen Substanzen, oder zwis

<sup>\*)</sup> Obj. et Rép. Def. V—X. Prop. IV. (Oeuvr. I. pg. 453—54, pg. 464—65. Ueb. S. 154, 162). Pr. I. § 51—52. (Ueb. S. 186-87.) — \*\*) Princ. I. § 52. 56. (Ueb. S. 187, 189.)

schen Substanz und Attribut, wie zwischen verschiedenen Attributen, oder zwischen Substanz und Modus, wie zwischen verschiedenen Modi: die erste Art des Unterschiedes nennt Descartes real, die zweite rational, die dritte modal. Real z. B. ist der Unterschied zwischen Geist und Körper, rational der zwischen Geist und Denken, Körper und Ausdehnung, Ausdehnung und Theilbarkeit, modal der zwischen Körper und Figur oder Figur und Bewegung.\*)

## II. Die Attribute der Dinge.

#### 1. Die falichen Attribute.

Wir erkennen das Wefen der Dinge aus ihren nothwendigen Eigenschaften ober Attributen. Die Frage, worin diese bestehen, kann jest als die Formel gelten, die bas Ertenntnigproblem eingeht. Was find die Dinge an fich? Was find fie als Objecte unferer flaren und deutlichen Borftellung? Die Frage mare einfach zu beantworten, wenn fie nicht zugleich auch Objecte unferer unklaren und undeut= lichen Vorstellungen wären. In der Sichtung dieser beiden Denk-arten liegt der schwierige und kritische Punkt, die Aufgabe, ohne deren Löfung von einer Erkenntniß ber Dinge felbst keine Rede sein kann. Was wir in den Dingen klar und deutlich vorstellen, ift deren wahres Attribut; was wir in den Dingen unklar und undeutlich vorstellen, ift ein falsches. Es handelt sich daher um die kritische Sonderung Wenn wir von unferer Unichauung der Dinge die falichen Attribute abziehen, so bleiben die wahren übrig. Welches also find bie falchen oder imaginären Attribute? Offenbar alle biejenigen Beichaffenheiten, die wir den Dingen als folden zuschreiben, mahrend fie nur unserer subjectiven Vorstellungsweise zukommen. Wenn wir für eine Eigenschaft der Körper ansehen, was Eigenschaft blos unseres Denkens ift, so setzen wir auf Rechnung der Körper, was allein auf die unfrige gehört; dann ist die Rechnung von Grund aus verwirrt und die Ginficht in das Wefen der Dinge unmöglich. Je gewohnter und unwillfürlicher biefe faliche Betrachtungsart ift, um fo gründ= licher ift die Berwirrung, um fo schwieriger die Sichtung.

Wir nehmen die Zeitdauer eines Dinges als eine in der Natur beffelben enthaltene Beschaffenheit und sagen: die Zeit eines Dinges

<sup>\*)</sup> Princ. I. § 61—62. (Neb. S. 192—93.)

betrage so viele Tage, Monate, Jahre u. s. w. Diese Bestimmungen find nichts anderes als gewiffe Quanta ober Zahlen der Bewegung ber Erde oder des Mondes. Das Ding, das fo viele Monate dauert, hat als foldes nichts mit dem Monde zu thun. Wir vergleichen sein Dafein mit der Bewegung des himmelskörpers, wir zählen diefe Bewegung, wir meffen mit diefer Zahl die Dauer des Dinges und machen so die Zeitbestimmung, die das Ding als Eigenschaft haben foll: wir machen fie, d. h. unser Denken. Die Zeit ist nicht Eigen= schaft des Dinges, sondern unseres Denkens, sie ist ein "modus cogitandi". Zählen und meffen find Arten bes Denkens. Was von ber Zeit gilt, gilt ebenso fehr bon ber Zahl und von allen jenen gemeinsamen Brädicaten, die das Denken, indem es die Dinge vergleicht, bildet, also von allen Gattungs= und Artbegriffen, den so= genannten Univerfalien, deren Borphyrius die bekannten fünf (quinque voces, wie die Schullogik sie nannte) unterschied: Gattung, Art, Differenz, Eigenthümlickkeit, zufällige Beschaffenheit. Das Dreieck ift Gattungsbegriff, das rechtwinklige Dreieck ist Art und spezifische Differeng, bas pythagoreische Größenverhaltniß seiner Seiten ift feine Eigenthümlichkeit (proprium), Ruhe ober Bewegung seine zufällige Beschaffenheit (accidens).\*)

Die abstracten Merkmale der Dinge find unsere Denkarten, die finnlichen Qualitäten berfelben unfere Empfindungsweisen. meinen, das Ding sei hart oder weich, kalt oder warm, sauer oder füß, hell oder dunkel, es habe diese oder jene Farbe, diesen oder jenen Ton u. f. f. Alle biefe Beftimmungen find nicht Gigenschaften der Dinge, sondern Empfindungszustände unserer Sinnesorgane. Um die sogenannten finnlichen Qualitäten klar und deutlich zu erkennen, muffen wir zwischen unferer Natur und der der Dinge genau unterscheiden und nicht dieser zuschreiben, was jener gehört. Die Empfin-Sobald wir unfere Natur dungen find in uns, nicht in den Dingen. in die der Dinge einmischen, ift die Borftellung der letteren verdunkelt und die Erkenntniß verwirrt. Es scheint so, als ob Licht und Farbe dem Dinge, das wir feben, als ob Schmerz oder Rigel dem Gliede unferes Leibes, wo wir jenes Gefühl haben, wirklich qu= Auch irren wir nicht, fo lange wir blos bekomme oder inwohne. haupten, daß es fo scheint. Erst das Urtheil, daß es so ift, macht

<sup>\*)</sup> Princ. I. § 57-59. (Ueb. S. 189-91.)

ben Frrthum: biefes Urtheil, welches bem Scheine folgt! Wenn wir uns von diesem Scheine taufden laffen, find wir in der Selbfttäuschung befangen. Daß wir diese bestimmten Sensationen haben, ift richtig; daß wir fie als Eigenschaft der Dinge vorstellen, ift Die Sensation als Zuftand unserer Empfindung ift klar; als Eigenschaft der Dinge ift fie unklar. Was in der Natur des Dinges diefer unferer Empfindung entspricht oder dieselbe veranlaßt, ift zunächft bunkel; wenn wir daher die finnlichen Qualitäten den Dingen felbst zuschreiben, so stellen wir etwas vor, von dem wir nicht wiffen, was es ift, d. h. wir haben eine unklare Vorstellung. Mar und deutlich erkennen wir in den Körpern Ausdehnung, Figur, Bewegung, nicht eben so Karben und Töne, Wärme und Kälte u. f. f. Unfere Empfindung als Gigenschaft der Dinge ift eine völlig unklare Borftellung. Wir urtheilen: die Dinge find so, wie wir fie empfin-Bett zeigt fich, welcher Werth diefem Urtheile gutommt. Es ift vollkommen baffelbe, als ob wir fagen: die Dinge find fo, wie wir fie vorstellen, wenn wir fie unklar und undeutlich vorstellen. Nicht die Empfindung ift falich, fon= Diefes Urtheil ift grundfalsch. bern das unbedachtsam und unkritisch barauf gegründete Urtheil. Hier fehlt die Selbstprüfung: dieser Mangel an dieser Stelle ift "der erfte und hauptfächlichfte Grund aller unserer Frethumer."\*)

#### 2. Die Hauptquelle und bas Heer unserer Irrthümer.

Um die wahren und falschen Attribute der Dinge zu sondern, ist eine Besonnenheit, eine aufmerksame Selbstprüfung und Geisteßereise nothwendig, die wir im Alter der Kindheit noch nicht haben können. Unter der ersten Einwirkung der Dinge sind wir nicht im Stande, die wesentlichen und scheinbaren Eigenschaften derselben zu unterscheiden und sezen daher beide einander gleich. So beginnt die Berwirrung. Wir glauben, die Dinge sind so, wie wir sie wahrenehmen; wir beurtheilen die Realität der Körper nach der Art und dem Grade unserer Empfindung: je stärker der Eindruck, um so größer erscheint uns die Realität, je schwächer der Eindruck, um so ohnmächtiger, meinen wir, sei das Ding: wo der Eindruck sehlt, ist sur nichts vorhanden. So halten wir die Sterne für kleine Flammen, die Erde für unbeweglich, ihre Obersläche für eben.

<sup>\*)</sup> Princ. 1. § 66-71. (Ueb. S. 195-98.)

bie Luft für weniger real als Steine und Metalle u. f. f. Wir leben nur in den Objecten, die wir äußerlich und finnlich vorstellen, ohne unserer eigenen vorstellenden Thätigkeit inne zu sein und zu gedenken; diese Selbstvergessenheit oder dieser Mangel an Selbstbesinnung verbirgt uns unsere eigene geistige Natur; jett glauben wir, daß es überhaupt keine anderen Objecte gebe, als die wir finnlich vorstellen, keine anderen Substanzen als Körper, keine anderen Körper als die sinnlich wahrgenommenen. In diesem Glauben leben die meisten Menschen und nehmen ihn zur Richtschnur ihrer Gedanken und Handelungen; es ist darum kein Wunder, daß sie ihr Leben lang unklar denken und handeln.

Nach den gewohnten Borftellungen richtet fich die Sprache. Der Jerthum niftet sich in den Sprachgebrauch ein und gewinnt burch die Worte einen gemeingültigen und ftereotypen Ausbruck, ber felbit der entdedten Wahrheit den hartnädigften Widerftand leiftet. Trok Kopernikus und Galilei wird in der Sprachgewohnheit der Menfchen die Sonne nie aufhören, fich um die Erde zu drehen. Durch die Sprache allein geschieht die Mittheilung. So werden die Frethumer in den Worten nicht blos befestigt, sondern überliefert und fortgepflangt von Gefchlecht zu Gefchlecht; die Begriffe machfen allmählig mit den Worten so eng zusammen, daß die Trennung sehr ichwer fällt und die meiften fich nur an die Worte halten, ohne fich der Begriffe bewußt zu sein. Das Wort tritt an die Stelle des Dinges. "Da wir uns leichter an die Worte als an die Sachen erinnern, so haben wir faft nie ben Begriff einer Sache so beutlich, daß wir ihn von aller Wortbedeutung absondern konnen. Und das Denken fast aller Menschen hat mehr mit den Worten als mit den Dingen zu thun, fo daß fie gewöhnlich unverstandenen Worten ihren Beifall geben, weil fie meinen, fie hatten fie einft verftanden oder von den glaubwürdigsten Autoritäten empfangen." Daher ift die Buchergelehrsamkeit und die Schulweisheit an wahrer Erkenntniß so arm und unergiebig: fie beruht auf bem Glauben an Worte.

Die Worte werden dem Gedächtniß eingeprägt, und wenn fie hier eine Zeitlang aufbewahrt worden, so entsteht der Schein, als ob mit ihnen auch die Vorstellungen und Dinge längst bekannte Objecte wären und eine Prüfung derselben gar nicht nöthig sei. Das Wort wird zum völlig geläusigen und bekannten Gedächtnißobject, das bekannte Wort gilt als bekannte Sache, d. h. das Unbekannte

gilt als bekannt, das Bekannte als erkannt: damit ist der Irrthum in seiner Grundsorm vollendet. Das blos Bekannte ist in der Regel am wenigsten erkannt, denn es wird am wenigsten geprüft, weil es die Prüfung als überflüssig erscheinen läßt; der Schein des Bekannten ist der größte Feind der Erkenntniß und der stärkste Schutz der Selbsttäuschung. So wird der Irrthum in der schlimmsten, weil der Selbstprüfung abgeneigtesten Form vollendet und chronisch gemacht. "Darin irren wir am häusigsten, daß wir in vielen Dingen meinen, wir wüßten sie längst, dieselben dem Gedächtniß überlassen und nun als völlig bekannte Objecte bejahen, während wir sie in Wahrheit niemals erkannt haben."

Nicht die finnliche Vorstellung ift der Arrthum, sondern unfer Aus diesem Brrthum folgen die übrigen; Sprache Glaube daran. und Gedächtniß tragen alles dazu bei, unsere Jrrthumer zu befestigen, zu verbreiten und die Selbsttäuschung dergestalt zur Herrschaft kommen au laffen, daß der Wille jur Selbstprüfung verfcwindet. "Um ernft= haft zu philosophiren und die Wahrheit aller erkennbaren Dinge zu erforschen", fo endet Descartes das erfte Buch feiner Principien, "muffen wir vor allem die Vorurtheile ablegen und uns forgfältig hüten, überlieferten Meinungen Glauben zu schenken, es sei denn, baß wir fie geprüft und für wahr befunden; bann muffen wir unfere eigenen Anfichten methobisch und aufmerksam untersuchen und nur als wahr gelten laffen, was wir klar und deutlich begriffen. Bei dieser Untersuchung werden wir zuerft erkennen, daß wir selbst denkende Wefen find, daß ein Gott ift, von dem wir abhängen, und aus dem, als der Urfache aller Dinge, die Möglichkeit einer wahren Erkenntniß der letteren folgt; daß wir außerdem ewige Wahrheiten, wie den Sat der Caufalität, in uns tragen; daß wir eine torper= liche ober ausgebehnte, theilbare und bewegliche Natur als wirkliches Object vorftellen, daß wir gemiffe Affecte und Senfationen haben, beren Urfachen uns noch unbekannt find. In diefen wenigen Sagen find, wie mir scheint, die hauptsächlichsten Principien der mensch= lichen Erkenntniß enthalten." "Der Philosoph darf nichts für wahr gelten laffen, das er nicht als solches eingefehen, und wenn er den Sinnen ohne Brufung glaubt, so sest er auf die Urtheile der kindi= iden Ginbildung ein größeres Bertrauen als auf die Ginfichten der reifen Bernunft."

## Siebentes Capitel.

Naturphilosophie. A. Das mathematische Princip der Naturerklärung.

- I. Die Ausbehnung als Attribut ber Rörper.
  - 1. Der Rörper als Gegenstand bes Dentens.

Im Fortgange der methodischen Untersuchung ist die Realität unseres Geistes, Gottes und der Körper außer Zweisel gesetzt worden; wir erkennen klar und deutlich, daß es Dinge außer uns giebt, die unabhängig von unserem Denken existiren, also Substanzen sind: endliche, wie wir, im Unterschiede von Gott, körperliche im Unterschiede von uns, die wir geistige sind. Diese Einsicht in den Gegensatz der Geister und Körper bildet den Schlußpunkt der Metaphhsikund den Ausgangspunkt der Naturphilosophie, den lebergang von der Erkenntnißlehre zur Körperlehre. Die physikalische Grundfrage heißt: was sind die Körper an sich? Worin besteht das Attribut derselben?

Aus dem Gegenfat ber beiben Substanzen folgt, daß in die Borftellung der Körper teine Gigenschaft geiftiger Natur eingemischt werden darf, daß alle blos subjectiven Vorstellungsweisen, insbesonbere unfere Empfindungsarten in Abrechnung tommen muffen. Rörper find, was fie nach Abzug ihrer finnlichen Beschaffenheiten find; fie find, auch wenn wir fie nicht wahrnehmen, daher gehören ihre wahrnehmbaren ober finnlichen Qualitäten nicht zu ihrem Wefen als foldem. Der Stein erscheint bart, wenn wir ihn berühren: in Staub verwandelt, hört er nicht auf Stein, wohl aber hart zu fein. Bas von der Harte gilt, gilt auch von Barme und Kalte, Farbe, Schwere u. f. f. Die Farbe gehört nicht zum Wefen des Steins, benn es giebt burchfichtige Steine, die Schwere nicht zum Wefen bes Körpers, denn es giebt solche, die nicht schwer find, wie das Feuer. Descartes befolgt in der Sichtung und Kritik des Begriffs der körperlichen Natur genau daffelbe Berfahren, als in der Brüfung der geiftigen. In der Selbsterkenntnig handelte es fich um den reinen Begriff unseres Befens, in ber Erkenntnig ber Welt außer uns um ben reinen Begriff bes Rorpers; dort mußte bon unferem Befen alles abgesondert werden, das nicht nothwendig zu demselben gehörte, alles, beffen Realität fich bezweifeln ließ; nichts blieb übrig, als die benkende Thätigkeit selbst: diese war das Attribut des Geistes. Eben so muß jest von dem Wesen des Körpers alles abgesondert werden, was nicht nothwendig zu demselben gehört, alles, was sich absondern läßt, ohne das selbständige Dasein oder die Substanz der körperlichen Natur aufzuheben; so bleibt nichts übrig als die reine Materialität oder Ausdehnung: diese ist das Attribut des Körpers.

Werden die beiden, einander entgegengesetten Attribute ver= mifcht, indem wir unfere Dent- und Empfindungsweisen als Gigenschaften der Körper betrachten, so entsteht eine zweifache Verwirrung, und wir täufchen uns fowohl über das Wefen der materiellen Natur als das der eigenen. Die Körper als Trager allgemeiner Begriffe und finnlicher Beschaffenheiten vorstellen, heißt dieselben in denkende Naturen verwandeln oder anthropomorphisiren. Eben bagegen ift die cartefianische Naturphilosophie grundsätlich gerichtet, fie will die Bhyfik von allen Anthropomorphismen befreien und die körperliche Ratur erkennen nach Abzug der geiftigen des Menfchen. willfürlich bichten wir unfere Gigenthumlichkeiten ben Rörpern an, und die Art, wie wir fie betrachten, ift zugleich der Schleier, der uns die Körper verhüllt. Sie zu entschleiern, ift daher die erfte Bedingung, fie ju ertennen. Wenn die Bulle, die gleichsam aus dem Stoff der geiftigen Natur gewebt ift, fällt, fo tann nichts anderes enthüllt werden als der Körper in seiner Nacktheit, in seiner dem Beift entgegengefetten, geiftentblößten Natur: diese ift bloße Ausdehnung. Der Geift ift als die selbstbewußte zugleich die selbst= thatige innere Natur, alle Selbstthätigkeit ift geiftiger Art; biefer völlig entgegengesett ist der träge Zustand des blos nach außen gerichteten Seins d. h. des Ausgedehntseins oder der Materie. Darum ift die Ausdehnung das Attribut des Rörpers; der Gegensatz zwischen Beift und Rorper ift gleich bem Gegenfat ber bentenben und ausgedehnten Substanz.

Da von diesem Begriffe der Ausdehnung alle weiteren Folgerungen und Probleme der Lehre Descartes' abhängen, so soll die Begründung desselben noch eingehender verdeutlicht werden. Man muß sich klar machen, wie aus dem Gesichtspunkt der cartesianischen Geisteselehre keine andere Auffassung des Körpers möglich ist, wie dieser als Gegenstand des Denkens und Gegentheil des Geistes kein anderes Attribut als das der Ausdehnung behält. Der Körper soll rein phhsikalisch d. h. als bloßes Erkenntnisobject betrachtet werden, was

nur geschehen kann, wenn unfere Betrachtung die Bedingungen erfüllt, unter denen es überhaupt erft Gegenftande giebt. Gewöhnlich meint man, diese seien ohne weiteres gegeben und wir haben nur die Sinne zu öffnen, um sie zu empfangen und ihre Eindrücke zu erwarten, fie feien das Modell, wir die wächserne Tafel. So einfach ift die Sache nicht. Es giebt feinen Gegenftand ohne Gegenüber= ftellung, ohne daß ich mich von dem Dinge, dieses von mir unter= scheide, d. h. mein Wesen von dem seinigen absondere und als selbst= bewufites oder denkendes Wefen der Augenwelt gegenübertrete: es giebt kein Object ohne Subject, kein Du ohne 3ch. Es giebt kein Subject ohne Selbstgewißheit, ohne felbstbewußte Unterscheidung. ohne Denken. Rur das Denken hat Objecte, weil es diefelben ent= fteben läßt, diese find so wenig gegeben als das Denken felbft, das kein vorhandenes und fertiges Ding ift, fondern Thatigkeit, die nur fo weit reicht, als wir berfelben gewiß find, als das Bewußtsein fie erleuchtet. Ohne die denkende Selbstgewißheit, das "cogito ergo sum" giebt es keine Objecte, auch keine Körper als Objecte. In unferer Empfindung ftehen uns die Dinge nicht gegenüber, sondern berühren und erareifen uns, fie find nicht unfere Gegenftande, fondern unfere Bustande und Affecte, wir find nicht von ihnen frei, sondern unter ihrem Eindruck und wiffen barum nicht, was fie find, fondern nur, wie wir fie empfinden. Den Körper als Object betrachten, wie es die Ertenntniß fordert, heißt darum genau daffelbe als fich zu der körperlichen Natur (nicht empfindend, sondern) rein denkend ver= halten, fie dem Geift gegenüberftellen und von allem geiftigen Befen absondern d. h. fie dem Beift entgegenseten, fie als das Begentheil deffelben betrachten, als ein felbstloses, trages, blos ausgedehntes Ift ber Geift nur bentend, fo ift ber Rorper nur ausgebehnt; ift jener seinem Wesen nach körperlos, so ift bieser geiftlos: biese beiben Begriffe fordern und tragen fich gegenseitig.\*)

#### 2. Der Rörper als Raumgröße.

Der Körper ist eine ausgebehnte Substanz, er ist nichts weiter. Wie der Geist nichts ist ohne Denken, so der Körper nichts ohne Ausbehnung; zwischen Substanz und Attribut giebt es keinen realen Unterschied: daher sind Körper und Ausdehnung identisch, ein Körper

<sup>\*)</sup> Princ. II. § 4. 9. 11. (Oeuvr. III.)

ohne Ausbehnung ift entweder ein Wort ohne Sinn oder ein verworrener Begriff. Die Ausdehnung unterscheidet sich in Länge, Breite und Tiese, sie hat keine anderen Unterschiede als die der räumlichen Dimensionen, sie ist blos räumlich: daher sind Ausdehnung und Raum identisch. Mithin ist der Körper, deuklich vorgeskellt, nichts anderes als Raumgröße: der physikalische Begriff desselben daher identisch mit dem mathematischen. Der Raum verhält sich zum Körper, wie die allgemeine Ausdehnung zur beschränkten. Zeder Körper ist eine begrenzte Raumgröße, außer ihm sind andere, deren einige ihn unmittelbar umgeben; der Raum, welchen der Körper einnimmt, ist sein Ort und in Kücksicht auf die Umgebung seine Lage; der äußere Ort ist der Raum (Obersläche), worin der umgebene und die umgebenden Körper einander berühren, der innere Ort ist der Raum, den der Körper erfüllt, daher sind (innerer) Ort und Größe des Körpers identisch.\*)

Gegen ben Sat, daß Körper und Raumgröße (Ausdehnung) ibentisch find, werden zwei Bedenken erhoben, die fich auf die Thatfache der Berdunnung der Rorber und die des Leeren Raumes berufen. Wenn Körper und Ausbehnung identisch maren, fo mußte berfelbe Rörper immer diefelbe Ausbehnung haben und konnte nicht bald mehr bald weniger ausgedehnt sein, was der Fall ist, wenn er verdünnt oder verdichtet wird. Der Ginwurf ift falfch. Berbunnung ift nicht vermehrte Ausbehnung, denn die Ausdehnung oder Materie besteht in der Menge der Theile, die Berdunnung dagegen nicht darin, daß die Theile des Körpers vermehrt, fondern daß die 3wi= schenräume beffelben vergrößert werben, ober bag andere Rörper in So vergrößert fich der mit Wasser gefüllte dieselben eintreten. Sowamm nicht deshalb, weil die Theile des Schwamms an Menge zunehmen, fondern weil fich mehr Waffer als vorher in feinen Zwischenräumen befindet. Die Berdünnung und Berdichtung ber Rörper besteht daher nicht in ihrer vermehrten oder verminderten Ausdehnung, fondern in der Bergrößerung ober Berkleinerung ihrer Boren. \*\*)

Aber leere Zwischenräume find leerer Raum, dieser ist Außbehnung ohne Körper, also ein thatsächlicher Beweiß, daß Körper und Außbehnung nicht identisch sind. Auch dieser Einwurf ist nichtig und beruht auf verworrenen Begriffen. Entweder wird das Leere

<sup>\*)</sup> Princ. II. § 10—15. — \*\*) Princ. II. § 5—7. Fischer, Gesch. & Abilosophie L. 3. Aust.

in relativem oder in absolutem Sinne genommen: im ersten Fall ist es nicht leer, im zweiten finnlos. Der Waffertrug, der Fischkaften, bas handelsichiff heißen leer, wenn im erften bas Baffer, im zweiten die Fische, im dritten die Waaren fehlen, obwohl immer andere Körper da find, welche die Behältnisse füllen. Man nennt den Raum leer, in welchem gewiffe Körper fehlen, die man entweder dort erwartet oder die überhaupt finnlich wahrzunehmen find. hat dieser gewöhnliche (relative) Begriff des Leeren den philosophischen (absoluten) zur Folge gehabt. Zwischen einem Gefäß und seinem Inhalt ist kein nothwendiger Zusammenhang; in dem Körper kann Waffer, auch Luft, auch Sand, auch gar nichts fein; wenn jeber Inhalt fehlt, fo ift das Gefäß absolut leer. Absolute Leere ift nichts. der Raum ift etwas; es giebt so wenig einen leeren Raum, als ein Etwas, bas nichts ift. Das Gefäß tann ohne ben Inhalt biefes oder jenes Körpers, aber nicht absolut leer fein, sonft ware es selbst Bei absoluter Leere wurde buchftablich nichts sein, was die concaven Wände der Base von einander trennt, diese mußten zusammenfallen, es gabe teine Configuration und tein Gefaß mehr. In Wahrheit giebt es keine Leere, sondern nur den Schein des Leeren. Jeder Körper ift ausgedehnt und in demfelben Mage voll als er ausgebehnt ift, er kann nicht mehr ober weniger ausgebehnt, also auch nicht mehr ober weniger voll sein als er ift, gleichviel ob das Gefäß mit Gold oder Blei, mit Waffer oder Luft gefüllt ift oder leer zu sein scheint.\*)

# II. Die Körperwelt.

Körper und Ausbehnung sind identisch, es giebt nichts Leeres: wo Raum ist, da sind Körper, aber auch nur Körper, diese erstrecken sich durch den ganzen Raum, so weit derselbe reicht; er reicht so weit als die Ausdehnung; innerhalb der letzteren ist nichts, das unausegedehnt oder untheilbar wäre: es giebt keine Atome, die kleinsten Theile der Körper sind immer noch theilbar, also nicht Atome, sone dern Molecüle oder Korpusteln. Ebenso wenig kann die Ausdehnung irgendwo aushören oder begrenzt werden, mit dieser Grenze müßte das Unausgedehnte ansangen, also könnte die Grenze selbst nicht mehr ausgedehnt sein. Es ist daher absolut unmöglich, die Ause

<sup>\*)</sup> Princ. II. § 16-19.

dehnung in Schranken zu schließen, sie ist schlechterdings schranken= Los: daher ist die Körperwelt endlos.

Da die Ausdehnung nirgends leer oder unterbrochen sein kann, so ist sie stetig und bildet ein Continuum: es giebt daher nicht verschiedene Arten der Ausdehnung oder Materie, also auch nicht verschiedene materielle Welten. Die Körperwelt ist blos ausgedehnt, schrankenlos und einzig. Außerhalb des Denkens giebt es keine andere Welt als die körperliche.\*)

### Achtes Capitel.

Natnrphilosophie. B. Das mechanische Princip der Naturerklärung.

- I. Die Bewegung als Grundphanomen ber Rorperwelt.
  - 1. Die Bewegung als Modus ber Ausbehnung.

Alle Erscheinungen ober Borgange ber inneren Welt find Dobificationen bes Denkens; alle Erfcheinungen und Borgange ber äußeren find Modificationen der Ausdehnung, die als das Attribut ber körperlichen Substanz erkannt worden. Run ift die Ausdehnung ins Endlose theilbar, die Theile berfelben laffen fich verbinden und trennen, woraus verschiedene Bildungen oder Formen der Materie hervorgeben. Diefe Berbindung und Trennung gefchieht durch die Annäherung und Entfernung der Theile d. h. durch Bewegung: die Ausbehnung ift bemnach theilbar, geftaltungsfähig, beweglich. Ihre moalichen Beranderungen bestehen in Theilung, Gestaltung, Bewegung; es giebt teine anderen Modificationen der Ausdehnung. Mit dieser Erklärung schließt Descartes ben zweiten Theil feiner Principien. "Ich gestehe offen, daß ich in der Natur der körperlichen Dinge teine andere Materie anertenne, als jene, die in mannigfal= tigfter Beise getheilt, gestaltet und bewegt werden tann, welche bie Mathematiter Größe (Quantitat) nennen und jum Gegenftand ihrer Demonstrationen machen; daß ich in dieser Materie blos ihre Theilungen. Figuren und Bewegungen betrachte und nichts für mahr gelten laffe, das aus diesen Principien nicht so einleuchtend folgt,

<sup>\*)</sup> Princ. II. § 20-22.

als bie Gewißheit der mathematischen Sähe. Auf diesem Wege lassen sich alle Naturerscheinungen erklären. Deshalb bin ich der Ansicht, daß in der Physik andere Principien, als die hier dargelegten, weder erforderlich noch zulässig sind."\*)

Diese Principien lassen sich vereinsachen. Alle Theilung und Gestaltung der Materie geschieht durch Bewegung; daher lassen sich sämmtliche Modisicationen der Ausdehnung auf die letztere zurücksführen. Die Veränderungen in der Körperwelt sind insgesammt Bewegungserscheinungen, aller Wechsel der Materie und alle Verschiedenheit ihrer Formen ist durch Bewegung bedingt.\*\*) Jetzt ist der Standpunkt der cartesianischen Naturphilosophie vollkommen Kar: das Wesen der Körper besteht in der Kaumgröße, die Veränderung derselben in der Bewegung; jenes wird mathematisch, diese mechanisch begriffen: die Naturerklärung Descartes' beruht daher völlig auf mathematisch=mechanischen Grundsähen.

# 2. Die Bewegung als Ortsveranderung.

Alle Bewegung befteht in einer räumlichen Beränderung. Run ist der Raum, den ein Körper in Beziehung auf andere einnimmt, sein Ort oder seine Lage. Wenn sich ein Körper bewegt, verändert er diesen seinen Ort, daher ist alle Bewegung Ortsveränderung: "sie ist die Action, vermöge deren ein Körper aus einem Ort in einen anderen wandert."\*\*\*)

Dieser Begriff ist näher zu bestimmen, um gegen den Einwurf gesichert zu sein, daß derselbe Körper in derselben Zeit zugleich bewegt und nicht bewegt sein könne. Ein Körper kann seinen Ort verändern, während er ruht, wie der Mann, der im Schiffe sitzt, während dieses mit dem Lause des Stroms sich fortbewegt; der Mann verändert seinen Ort in Kücksicht auf die User des Stroms, nicht in Kücksicht auf den Schiffsraum, worin er sich besindet, er bleibt in derselben Nachbarschaft der ihn nächst umgebenden Körper: er ruht. Da die Bewegung lediglich als ein Modus des beweglichen Körpers oder als eine diesem eigene Veränderung gilt, so kann von einem Körper ohne eigene Action, wenngleich er seinen Ort verändert, nicht gesagt werden, daß er sich bewege. Ein Körper oder (da alle Körper Theile einer und derselben Materie sind) ein Theil der Materie

<sup>\*)</sup> Princ. II. § 64. - \*\*) Princ. II. § 23. - \*\*\*) Princ. II. § 24.

bewegt sich nur dann, wenn er seinen Ort in Rücksicht auf die nächst benachbarten Theile ändert, d. h. wenn er aus der Umgebung derjenigen Körper, die ihn unmittelbar berühren, in die Nachbarschaft anderer versetzt wird. Nur diejenige Ortsveränderung, die den Charatter einer solchen Ortsversetzung oder Translation (Transport) hat, gilt als Bewegung im eigentlichen Sinn.

Aber auch diefer Begriff bedarf noch einer näheren Bestimmung, um dem obigen Ginwurf nicht von neuem ju begegnen. Die Ortsveränderung ift immer relativ. Wenn ein Körper A seinen Ort in Rücksicht auf die ihm nächst benachbarten Theile der Materie B verändert, fo verändert B auch seinen Ort in Rudficht auf A. ift möglich, daß beide Körper zugleich activ und bewegt sind; aber es giebt Falle, wo bei der Ortsveranderung zwischen unmittelbar benachbarten Theilen der Materie die Bewegung nur von dem einen Körper und nicht ebenso von dem andern gilt. Zwei Körper A und B bewegen fich auf der Oberfläche der Erde unmittelbar gegen ein= Diese Bewegung ift reciprot und tommt jedem bon beiben auf gleiche Beife au; augleich andern beibe Rorper ihre Orte in Ruckficht auf die ihnen nächst benachbarten Theile der Erdoberfläche, auch diese Ortsveränderung ist reciprot, also mußte auch die Erde in Ruckficht auf A und B für bewegt gelten d. h. fie mußte in derfelben Beit fich in entgegengesetten Richtungen bewegen, was unmöglich Die Maffe ber Erbe gilt baber in Betreff ber irbifchen und fo viel Meineren Körper, die fich auf ihrer Oberfläche hin= und her= bewegen, als ruhend. hieraus erhellt, daß ein Rorper bann bewegt ift, wenn er aus der Umgebung derjenigen Theile der Materie, die ibn unmittelbar berühren und in Rücksicht auf ihn als ruhend anausehen find, heraustritt; wenn er diefen feinen Ort nicht verläßt, Ein Schiff, bas vom Strome vorwärts und vom Winde ruht er. mit gleicher Gewalt zurückgetrieben wird, bleibt dem Ufer gegenüber an berfelben Stelle, es ändert seinen Ort auf der Erde nicht, sondern ruht, mahrend die Theile des Wassers und der Luft, die es umgeben. unaufhörlich bewegt find. "Wenn wir wiffen wollen", fagt Descartes, "was die Bewegung in Wahrheit ift, so muffen wir, um dieselbe genau zu bestimmen, erklären: ""sie ist die Ortsversetzung (Transport) eines Theils der Materie oder eines Körpers aus der Rachbarschaft berjenigen Körper, die ihn unmittelbar berühren und als rubend gelten, in die Nachbarschaft anderer."" "Unter einem Körper ober einem Theil der Materie verstehe ich die Gesammtheit der bewegten Masse, ganz abgesehen von den Theilen, woraus sie etwa besteht, und die gleichzeitig noch andere Bewegungen haben mögen. Ich sage: die Bewegung ist Ortsversehung, nicht die Kraft oder Thätigkeit, welche diese Beränderung bewirkt, um durch den Ausdruck darauf hinzuweisen, daß die Bewegung stets in dem beweglichen Objecte stattsindet und nicht in der bewegenden Ursache, denn ich glaube, daß man diese beiden Dinge nicht sorgfältig genau zu unterscheiden pstegt. Wie nämlich die Figur dem gesormten und die Ruhe dem ruhenden Dinge als Eigenschaft zukommt, so, meine ich, ist die Bewegung eine Eigenschaft des bewegbaren Dinges, nicht aber ein Wesen sür sich oder Substanz."\*)

Aus der gegebenen Erklärung laffen fich gewiffe Folgerungen in Betreff sowohl der einfachen als der complicirten und zusam= mengesetzen Bewegung herleiten.

Runächst folgt, daß jeder Rörper, da feine active Ortsveränderung nur in Rücksicht der ihm benachbarten und ruhenden Materie gilt, in derfelben Zeit auch nur eine, ihm eigenthümliche Bewegung hat Aber als Theil eines größeren, felbft eigenartig und haben kann. bewegten Rörpers, der auch wieder Theil eines großeren und eigenartig bewegten Rörpers ift, kann er unbeschadet feiner eigenen Bewegung an unendlich viel anderen theilnehmen. So bewegen fich die Räder eines Uhrwerks in der ihnen eigenthümlichen Art, während fie mit der Uhr in der Tasche des Seemanns, der im Schiff aufund abgeht, an der Bewegung deffelben theilnehmen, mit ihm an ber Bewegung des Schiffs, mit biefem an der des Meeres, mit biesem an der Achsendrehung der Erde u. s. f. Die Räder dieser Uhr haben eine eigene, nur ihnen zugehörige Bewegung, während fie zugleich an einer Complication unendlich vieler anderweitiger Bewegun= gen theilnehmen. Ohne die eigene Bewegung bes Körpers von der durch Theilnehmung vermittelten genau zu unterscheiden, würden wir nicht mehr bestimmen können, ob und wie sich ein Körper bewegt. Run kann diese eigenthumliche Bewegung, obwohl fie in berfelben Beit nur diese und keine andere ift b. h. als einfache erscheint, sehr mohl aus verschiedenen Bewegungen zusammengesett fein oder refultiren, wie a. B. ein im Lauf begriffenes Bagenrad zugleich um feine

<sup>\*)</sup> Princ. II. § 15. § 24-30.

Achse rotirt und in gerader Linie fortschreitet, oder ein Punkt, der zugleich nach verschiedenen Richtungen getrieben wird, sich in der biagonalen bewegt.

Weiter folgt aus dem Begriff der Bewegung, daß kein Körper für sich allein bewegt sein kann, während alle übrigen ruhen. Es giebt keinen leeren Raum, darum keinen leeren Ort. Wenn daher ein Körper seinen Ort verläßt, so muß sogleich ein anderer an seine Stelle treten, während er selbst aus dem neuen Ort, den er ein-nimmt, den hier besindlichen Körper verdrängt und nöthigt, wiederum andere Körper aus ihrer bisherigen Lage zu vertreiben. Daher ist mit jedem bewegten Körper zugleich eine Körperwanderung gegeben, die eine Kette bildet, deren letztes Glied in das erste eingreift, so daß stets ein Compley von Körpern bewegt wird, der einen Kreis oder Ring ausmacht.\*)

# II. Die Urfachen ber Bewegung.

1. Die erfte Urfache und die Große ber Bewegung.

Das Gesch der Causalität fordert, daß nichts ohne Ursache geschieht. Die bewegende Ursache ist Kraft, das Gegentheil der Bewegung ist Ruhe. Ruhe ist aufgehobene oder gehemmte Bewegung. Kein Körper kann ohne Kraft bewegt, keine Bewegung ohne Kraft gehemmt werden. Daher ist auch die Ruhe nicht ohne Krast möglich. Die gegentheilige Ansicht ist ein kindischer Jrrthum, der sich auf die kindische Ersahrung gründet, daß wir Krast und Anstrengung brauchen, um den eigenen Körper zu bewegen, aber keine, um ihn ruhen zu lassen. Sobald man einen anderen bewegten Körper hemmen oder in Ruhe sehen will, wird man sogleich ersahren, ob dazu Krast gehört oder nicht.\*\*)

Bewegung und Ruhe sind die beiden entgegengesetzten Modi oder Zustände der körperlichen Natur. Die Körper sind bloß außzgebehnt und bewegbar, nicht auß eigener Kraft bewegt oder ruhend, denn sie sind von sich auß kraftloß. Woher also kommen Bewegung und Ruhe in die Körperwelt, da sie auß derselben nicht kommen? Beide müssen verursacht sein. Da sie weder durch die Körper noch die Geister bewirkt sein können, so kann ihre erste Ursache nur

<sup>\*)</sup> Princ. II. § 31-33. - \*\*) Princ. II. § 26.

Gott sein. Er ist in Rücksicht der Geister das Princip der Erkenntniß, in Rücksicht der Körper das der Bewegung und Ruhe: er erleuchtet jene und bewegt diese oder macht, daß sie unbewegt sind. Die Materie ist im Zustande theils der Bewegung, theils der Ruhe geschaffen, beide kommen ihr ursprünglich zu; wir müssen daher die Körperwelt als eine von Anbeginn theils bewegte, theils ruhende Masse auffassen.

Wenn nun die Körper von sich aus die Bewegung weder hervorbringen noch hemmen können, so haben sie auch nicht die Kraft, diesselbe zu vermehren oder zu vermindern. Darum bleibt das Quantum der Bewegung und Ruhe in der Körperwelt stets dasselbe. Wenn in einem Theile der Materie die Bewegung vermehrt wird, muß sie in einem anderen um eben so viel vermindert werden; wenn die Bewegung in einer Form verschwindet, muß sie in einer anderen erscheinen. Die Größe der Bewegung in der Welt ist constant. Descartes solgert dieses Geseh aus der Unveränderlichseit des göttlichen Wesens und Wirkens; das Geseh ist nothwendig, weil sein Gegentheil sowohl in Folge der göttlichen als der körperlichen Natur unmöglich ist.\*)

# 2. Die zweiten Ursachen ber Bewegung ober bie Naturgesetze.

Aus der Unwandelbarkeit Gottes folgt, daß alle Beränderungen in der Körperwelt nach conftanten Regeln geschehen. Diese Regeln nennt Descartes Naturgesetze. Da alle Beränderungen der Materie Bewegungen sind, so sind sämmtliche Naturgesetze Bewegungsgesetze; da Gott als die erste Ursache der Bewegung gilt, so werden diese Gesetze als die zweiten Ursachen (causae secundae) derselben bezeichnet. Die Körper sind aus eigener Natur kraftlos, daher kann keiner von sich aus den Zustand, in dem er sich besindet, ändern: er bleibt oder beharrt in dem gegebenen Zustand seiner Gestalt und Lage, seiner Ruhe oder Bewegung, bis eine äußere Ursache die Nenderung desselben bewirkt.

1) Darin besteht das erste Naturgesetz. Alle Beränderungen in der Körperwelt ersolgen aus äußeren Ursachen. Man kann dieses Gessetz das der Trägheit oder Beharrlichkeit nennen, nur darf man darunter nicht Ruhe verstehen und etwa meinen, daß ein Körper

<sup>\*)</sup> Princ. II. § 36.

von sich aus das Bestreben habe zu ruhen, im Zustande der Ruhe zu beharren, aus dem Zustand der Bewegung in den der Ruhe zurückzuschen. Als ob der Körper die Ruhe lieber hätte als die Bewegung oder lieber inactiv wäre als activ! Diese Vorstellung ist grundsalsch. Wenn ein solches Bestreben vorhanden wäre, so würde jeder Körper, sobald die äußere Ursache seiner Bewegung zu wirken aufgehört hat, sogleich sich in Ruhestand setzen. Dann würde ein Körper, den wir mit der Hand sortstoßen, in dem Augenblick ruhen, wo unsere Hand ihn freiläßt; vielmehr setzt er seine Bewegung fort, bis äußere Ursachen d. h. andere in seinem Wege besindliche Körper sie hindern und aushören machen. Weil wir diese Ursachen nicht einsehen, meinen wir, daß der Körper nicht aus äußeren Ursachen, sondern aus eigenem Bestreben ruht. Dieses Urtheil aus Unkenntniß ist unser Jrrthum.\*)

Wenn überhaupt von einem Streben des Körpers geredet werben barf, fo tann baffelbe nur ein Beharrungsftreben fein, aber nicht barin bestehen, daß einer seiner Buftande auf Roften bes anberen erstrebt, sondern daß der Zustand, worin sich der Rörper befindet, gleichviel ob er ruht oder sich bewegt, erhalten d. h. jeder äußeren Ursache, die ihn angreift, widerstrebt oder Widerstand Dieses Beharrungsftreben fällt mit dem Dasein des geleistet wird. Körpers zusammen. Jedes Ding will sein Dasein erhalten und wehrt fich gegen feine Bernichtung, jeber Körper vermöge feiner Tragheit oder Beharrung, wehrt sich gegen die Bernichtung seines vorhandenen Zustandes d. h. er widersteht jeder äußeren Ursache, die jenen Zustand Ohne einen folden Widerftand mare die Große der Bewegung in der Körperwelt nicht conftant. Daher ist der Widerstand Run ift jede Leiftung ein Kraftausdruck, daher barf nothwendia. von einer Widerstandstraft der forperlichen Natur geredet und in diesem Sinn dem Begriffe der Kraft in der Körperwelt Geltung eingeräumt werden. Die Körper haben keine ursprüngliche Kraft zu wirken, wohl aber die Rraft äußeren Ginwirkungen zu widerstehen. "Die Araft eines jeden Körpers, auf einen anderen zu wirken oder der Einwirkung deffelben Widerftand zu leiften, befteht lediglich darin, daß jedes Ding, so viel es bermag, in dem Zuftande, worin es sich befindet, nach dem ersten aller Naturgesetze, zu beharren strebt." Diese Kraft hat jeder Theil der Materie; je mehr Theile daher ein

<sup>\*)</sup> Princ. II. § 37-38.

Körper hat, um so mehr hat er Kraft. Die Wenge der Theile heißt Masse, die Größe der Bewegung Geschwindigkeit. Ze größer daher die bewegte Masse, um so größer die Leistung, also die Kraft. Daher ist das Maß der Kraft gleich dem Product der Masse in die Geschwindigkeit.\*)

- 2) Aus dem Gefet der Beharrung folgt, daß jeder bewegte Körper seine Bewegung fortsett und zwar von sich aus in einer Richtung, die unverändert dieselbe bleibt. Wenn er eine Curve beschreibt, so wird in jedem Moment die Richtung verändert, was nur geschehen kann unter der beständigen Ginwirkung einer außeren Ursache. Die unverändert gleichförmige Richtung ift die gera de Linie. Daher muß jeder bewegte Körper von sich aus bestrebt sein, seine Bewegung in gerader Linie und, wenn er fraft einer äußeren Ursache (wie der Stein in der Schleuder) im Kreise bewegt wird, in ber Tangente des letteren fortzuseten. Jeber Rörper muß feinen Bewegungszuftand erhalten, er muß beshalb beftrebt fein, in der Richtung der geraden Linie fich fortzubewegen, da jede Abweichung davon nur durch äußere Ursachen bewirkt werden kann. Darin be= fteht bas zweite Naturgefet. \*\*)
- 3) Es giebt teinen leeren Raum; baber muß jeder bewegte Rörper auf feinem Wege, ben er in gerader Linie fortzuseten bestrebt ift, einem andern Rorber begegnen, mit bem er aufammenftoft. Der Busammenstoß erfolgt entweder in entgegengesetter ober in ber-Im erften Fall find entweder beide Rorper befelben Richtung. wegt oder einer von beiden ruht: feten wir, daß beide bewegt find, so lassen sich drei Möglichkeiten unterscheiden, je nachdem auf beiden Seiten Maffen und Geschwindigkeiten gleich ober bei ungleichen Maffen die Geschwindigkeiten gleich ober bei gleichen Maffen bie Gefchwindigkeiten ungleich find; feten wir, bag einer ber beiben Körper ruht, fo find ebenfalls drei Möglichkeiten zu unterscheiden, je nachdem die ruhende Masse größer oder kleiner oder eben so groß ift als die bewegte. In dem zweiten der obigen Fälle, wenn die zusammentreffenden Körper in derselben Richtung bewegt find, foll die kleinere und geschwindere Masse die größere und weniger geichwinde einholen, wobei nach bem Berhaltnig der Größenbiffereng zur Geschwindigkeitsdifferenz auch drei Doglichkeiten in Frage kommen,

<sup>\*)</sup> Princ. II, § 43. — \*\*) Princ. II. § 39.

bie aber nicht als gesonderte Fälle betrachtet werden. Im Ganzen find es daher sieben Fälle, die Descartes bei dem Zusammenstoß der Körper unterscheidet, und demgemäß sieben Regeln, nach denen die Beränderung. die aus dem Zusammenstoße solgt, geschehen soll.\*)

Diefe Regeln werben unter folgenden Borausfetzungen beftimmt: 1) daß in den Zuftanden verschiedener Körper nicht die Bewegungen, fondern nur Bewegung und Rube einander entgegengefett find. baber zwischen bewegten Körpern tein anderer Gegensatz als der ihrer Richtungen möglich ift; 2) daß die zusammenftogenden Rörper völlig hart ober fest find; 3) daß von jeder Einwirkung anderer fie umgebenden Körper, welche die Bewegung der zusammenftoßen= ben vermehren oder vermindern tonnen, insbesondere ber Ginwirkung flüffiger Körper, völlig abgesehen wird. Unter diefen Boraus= setzungen foll in jedem der unterschiedenen Fälle die Regel beftimmt werden, nach welcher die Körper in Folge des Zusammenftoges ihre Bewegung und Richtung ändern. Die Beränderung folgt aus der Widerstandstraft der Körper und berechnet sich aus deren Größe. Die größere Widerstandskraft, so rechnet Descartes, besiegt die kleinere ober hindert beren Wirtung.\*\*)

Wenn daher ein Körper B fich in gerader Linie fortbewegt und einem anderen Körper C von größerer Widerftandstraft begegnet, fo tann er benfelben nicht von ber Stelle bewegen ober fortftogen, benn C ift der Voraussehung nach vollkommen hart ober fest, aber B vermag in Folge des Widerftandes seinen Weg nicht fortzusehen, sondern muß in entgegengesetter Richtung gurudgeben, es verliert daber feine Richtung, nicht aber feine Bewegung, benn Richtungen find entgegengefett, nicht Bewegungen. Wenn aber B bie größere Wiberftands= traft hat, so wird es seinen Weg mit dem Körper C fortsetzen, es andert nicht feine Richtung, wohl aber die Große feiner Bewegung, von der es so viel verliert, als es dem anderen Rörper mittheilt. Da die Größe der Bewegung (bewegten Masse) d. h. das Product der Maffe in die (einfache) Geschwindigkeit ftets dieselbe bleibt, fo muß fich die Geschwindigkeit in bemselben Mage vermindern, als fich die bewegte Maffe vermehrt oder vergrößert, diefe kann sich nur burch mitgetheilte Bewegung vergrößern, daber muß jeder Rörper,

<sup>\*)</sup> Princ. II. § 46-52. - \*\*) Princ. II. § 44, 45, 53.

der einen anderen in Bewegung sett, so viel von der eigenen Be= wegung verlieren, als er diesem mittheilt.\*)

Nennen wir die Bewegung, die ein Rorper dem anderen mittheilt, feine Wirkung und den Bewegungsverluft, ben er eben badurch selbst erleidet, die Gegenwirkung, so find in jeder mitgetheilten Bewegung Wirkung und Gegenwirkung, Action und Reaction stets einander gleich. Und da innerhalb der Natur keine Bewegung geschaffen, sondern alle nur mitgetheilt, weil nur aus äußeren d. h. körperlichen Ursachen bewirkt werden kann, so ift jene Gleichung bas eigentliche Grundgeset ber mechanisch bewegten Rörverwelt. Daß Descartes biefes Gefet, bas er aus ber Conftang ober Erhaltung ber Bewegungsgröße in der Welt ableitet \*\*), als einen besondern Fall behandelt und nicht für alle Arten bes Busammenftoges gelten läßt, ift der durch falsche Boraussetzungen bedingte Fehler seiner Be= wegungslehre. Wenn alle Veränderungen forperlicher Zuftande aus äußeren Urfachen folgen, fo muß ber Bewegungsverluft eines Rörpers als eine Wirkung betrachtet werden, deren äußere Urfache die Widerftandstraft besienigen Rörpers ift, dem er Bewegung mittheilt, gleich= viel wie groß oder klein beffen Widerftandstraft ift. Es ift falich, daß die kleinere Wirkungstraft in Ruckficht auf die größere wirkungs= los fein foll, oder daß diese die Wirkung jener bollig zu hindern vermag\*\*\*); es ist falfc, daß im Zusammenstoß der Körper der eine als der ftogende, der andere blos als der geftogene gilt und nun alles davon abhängt, ob jener größer ober kleiner ist als dieser, es ift endlich falfch, ben Gegensat zwischen Rube und Bewegung als absolut und Gegensätze zwischen Bewegungen gar nicht gelten zu laffen.

Aus den Principien Descartes' folgt, daß die Körper von sich aus kraftlos sind, daß sie nur, weil sie in ihrem Zustande beharren müssen, Widerstandskraft haben, daß alle Veränderungen in der Körperwelt aus äußeren Ursachen, darum alle Bewegungen durch Mittheilung d. h. durch Druck und Stoß erfolgen, daß es daher keine inneren, verborgenen Ursachen, keine geheimen Kräfte, überhaupt keine sogenannten qualitates occultae in der Körperwelt giebt. Als eine solche dem Körper eigene und ursprüngliche Kraft gilt die Schwere. Descartes verneint sie: darin besteht der Gegensatz zwisschen ihm und Galilei; mit der Schwere muß er die Gravitation

<sup>\*)</sup> Princ. II. § 40-42, - \*\*) Princ. II. § 42. - \*\*\*) Princ. II. § 45.

und Anziehungskraft verwerfen: barin befteht der spätere Gegensak Rewtons gegen Descartes; er ist deshalb genöthigt, die sogenannten Centralkräfte, wie jede actio in distans, zu verneinen und den Fall der Körper, wie die Bahnen, welche die Planeten beschreiben, aus dem Stoß oder der äußeren und unmittelbaren Einwirkung anderer Körper zu erklären. Da die bisherigen Regeln nur den Zusammensstoß sester darter Körper ins Auge gesaßt haben, so werden alle Bewegungen, die daraus allein nicht abzuleiten sind, aus dem Unterschiede der sesten und slüssigen Körper, insbesondere aus der Beschaffenheit, Bewegung und Einwirkung der letzteren erkannt werden müssen.\*)

# III. Hydromechanik. Feste und flüssige Körper.

### 1. Unterschied beiber.

Da es in den Körpern teine anderen entgegengesetten Zustände giebt als Bewegung und Rube, fo leuchtet ein, daß hieraus allein bie entgegengefetten Cohafionszuftande fester und fluffiger Rorper abzuleiten find. Schon die handgreifliche Wahrnehmung belehrt uns, baß die feften Rorper jeder eindringenden Bewegung, jedem Berfuche, ihre Theile ju verschieben oder ju trennen, einen Widerftand entgegenseten, der bei ben fluffigen fehlt. Run ift nach dem bekannten Sațe Descartes' der Bewegung nicht die Bewegung entgegengesett, fondern die Ruhe. Was daher den Körper fest oder seine Theile gegen die eindringende Bewegung, die fie zu verschieben oder zu trennen sucht, widerstandskräftig macht, kann nichts anderes sein, als daß diefe Theile fich durchgängig im Zuftand der Ruhe befinden; während die leichte Berschiebbarkeit und Trennbarkeit der Theile des flüffigen Korpers barin befteht, daß biefelben bis in ihre kleinften Theile durchgängig bewegt find. Richts tann die Berbindung oder den Zusammenhang materieller Theile kräftiger machen als ihre Ruhe, es mußte fie benn eine befondere Art Leim zusammenhalten und verknupfen; biefes Medium konnte nur Substanz ober Modus fein, aber Substanzen find die Theile felbst, und Modus derfelben ift die Rube, fie ift unter allen torperlichen Zuftanden der bewegungs= feindlichfte. Die Thatsache, daß fluffige Körper, wie Waffer und Luft,

<sup>\*)</sup> Princ. II. § 53.

manche feste Körper durch ihre Einwirkung aufzulösen im Stande find, beweift, daß ihre Theile beständig bewegt sein müssen, da sie sonst jene Körper nicht zersetzen könnten.\*)

2. Der feste Rörper im flüffigen.

Die Theile der Materie find entweder ruhend oder bewegt, da= her die Cohäfionszustände der Körper entweder fest oder flüfsig. Da es keinen leeren Raum giebt, fo muffen überall, wo feste Rorper nicht find, fluffige fein; mithin find von diefen alle Zwischenraume erfüllt und die feften Körper umgeben. Setzen wir nun, daß flüssige Materie, deren kleinste Theile fortwährend, zugleich und dergestalt bewegt find, daß fie nach allen möglichen Richtungen ftreben, einen feften Körper rings umgiebt, so wird derfelbe überall von fluffigen Thei= len berührt und gleichmäßig nach entgegengesetten Richtungen bewegt, so daß er in der fluffigen Materie, die ihn umgiebt, schwebt ober Es ift keine Urfache da, kraft deren fich der Körper eher in dieser als in jener Richtung fortbewegen müßte. Sobald daher eine folche außere Urfache eintritt, fei es auch mit dem geringsten Aufwande von Araft, die dem Körper einen bestimmten Impuls giebt, so wird fie denfelben forttreiben. Die kleinste Kraft genügt, um einen festen, von fluffiger Materie rings umgebenen Körper zu bemegen.\*\*)

Seten wir nun, daß die flüssige Materie, in welcher der seste Körper schwebt oder ruht, mit ihrer ganzen Masse in einer bestimmten Richtung sortgetrieben wird, wie die Ströme nach dem Weer und die vom Ostwind bewegte Luft nach Westen, so wird jener seste Körper von der Gewalt der Strömung ergriffen und mit den slüssigen Theilen, die ihn berühren und umgeben, fortgetragen werden; er wird daher, während er mit dem Strome treibt, immer in derselben Nachbarschaft bleiben, also seine Umgebung oder seinen Ort nicht verändern: er ruht in der flüssigen Materie, die ihn umgiebt, und beren Gesammtmasse sich in bestimmter Richtung fortbewegt.\*\*\*)

3. himmel und Erde. Planetenbewegung. Sypothese ber Wirbel.

Auf die Lehre von der Ruhe und Bewegung, von der festen und flüssigen Materie und der Einwirkung dieser auf jene gründet Des-

<sup>\*)</sup> Princ. II. § 54-56. \*\*) Princ. II. § 56-57. \*\*\*) Princ. II. § 61-62.

cartes feine Anficht von der Rube und Bewegung der Beltkörper. Diefe ruben nicht auf Säulen und hängen nicht an Tauen, noch find fie an durchfichtige Spharen befestigt, sondern schweben in den Raumen bes himmels, die nicht leer fein konnen, fondern aus fluffiger Materie bestehen, welche die himmelskörber von allen Seiten um-Die letteren unterscheiden fich in Ruckficht der Große, des Lichts und ber Bewegung; einige find felbftleuchtend, wie die Rirfterne und die Sonne, andere von fich aus dunkel, wie die Blaneten, ber Mond und die Erde, die Sonne ift den Fixfternen, die Erde ben Blaneten analog; einige icheinen ihre Lage gegen einander nicht zu verändern und unbeweglich zu fein, andere verändern diefe ihre Orte und gelten als Wandelfterne: jene Geftirne heißen Firfterne, diese Planeten. Das System der himmelskörper, insbesondere das der Planeten, erscheint demnach als ein specieller Fall und zugleich als das größte Beifpiel, in welchem fluffige Materie andere Rörper von allen Seiten umgiebt.\*)

Um die Bewegung der Planeten ju erklären, muß bor allem ber Standpunkt bestimmt werden, aus dem fie betrachtet und be-Denn es tommt alles barauf an, ob biefer Stand= puntt felbst in Rudficht der Planeten ruht oder bewegt ift. Es giebt drei Hppothesen, welche die Erklärung versucht haben: die bes Btolemaus im Alterthum, die des Ropernitus und Tocho in der neueren Zeit. Die ptolemäische ift von der Wiffenschaft aufgegeben, benn fie widerftreitet ficheren Thatfachen, welche die neuere Beobachtung und Forschung festgestellt hat, insbesondere den telestopisch entbedten Lichtphasen ber Benus, die denen des Mondes ahnlich find. Daher konnen nur noch die Erklärungsversuche des Ropernikus und Tycho in Frage kommen, die in Rücksicht der heliocentrischen Blane= tenbewegung übereinftimmen, nicht in Rudficht ber Bewegung ber Erde, welche lettere Kopernikus bejaht, Thicho dagegen verneint. die Erbe ruhend ober bewegt? Darin befteht die Streitfrage, in deren Löfung Descartes mit teinem jener beiden Aftronomen einverftanden fein will. Obaleich die kovernikanische Spoothese etwas einfacher und klarer als die tochonische befunden wird, foll fie awischen Bewegung und Rube nicht forgfältig genug unterschieden haben, wäh= rend Thos die Erdbewegung in einem Sinne verneint habe, der

<sup>\*)</sup> Princ. III. § 5-14.

mit der Wahrheit streite. Weil Tycho nicht genug erwogen, worin eigentlich die Bewegung besteht, behaupte er den Worten nach zwar die Ruhe der Erde, lasse aber im Grunde dieselbe noch mehr bewegt sein, als selbst Kopernikus. Man müsse daher sorgfältiger als Kopernikus und richtiger als Tycho versahren. "Ich unterscheide mich nur darin von jenen beiden Astronomen," sagt Descartes etwas zweibeutig, "daß ich mit größerer Sorgsalt als Kopernikus die Bewegung der Erde verneine und meine Ansicht darüber wahrer als Tycho zu begründen suche; ich werde hier die Hypothese darlegen, die mir die einfachste von allen und sowohl zur Erkenntniß der Erscheinungen als zur Ersorschung ihrer natürlichen Ursachen die tauglichste zu sein scheint. Indessen will, wie ich ausdrücklich erkläre, diese meine Ansicht keineswegs als vollkommene Wahrheit, sondern nur als eine Hypothese oder Annahme gelten, die möglicherweise irrt."\*)

Die beiden wesentlichen Voraussetzungen, unter welche Descartes feinen Erklärungsversuch ftellt, find die Unermeflichkeit des Weltalls und die Nichtigkeit des leeren Raums. Aus der erften folgt, daß bie Welt keinen kugelförmigen Rörper bildet und nicht in concentri= schen Spharen besteht, woran die Gestirne befestigt find; daß baber teine Firsternsphäre giebt jenseits des oberften Planeten (Saturn), und daß die Sonne nicht mit den Firsternen in derfelben sphärischen Oberfläche liegt. Aus der zweiten folgt, daß die himmels= raume von fluffiger Materie erfüllt und die Weltförper von der letteren umgeben und ihren Einwirkungen unterworfen find. ift der Punkt, wo Descartes seine hydromechanischen Brincipien auf die Bewegung der Weltkörper d. h. auf Planeten und Erde anwendet. Die Erde ift rings von fluffiger himmelsmaterie umgeben und wird, wie der feste Körper im fluffigen, gleichmäßig nach allen Richtungen bewegt oder von dem Strome derfelben fortgetragen; sie ruht im himmel, wie das Schiff auf bem Meer, das von keinem Winde bewegt, von keinem Auder getrieben, von keinem Unker festgehalten, ruhig mit dem Meeresftrome treibt. Daffelbe gilt von den übrigen Planeten: "jeder ruht in dem himmelsraum, wo er fich befindet, und alle Ortsveränderung, die wir an diesen Körpern bemerken, folgt lediglich aus der Bewegung der Himmelsmaterie, die sie von allen Seiten umgiebt". Man kann baber, wenn man den wahren Begriff

<sup>\*)</sup> Princ. III. § 15-19. Zu vgl. oben, Ginleitung, Cp. VI. S. 113-117.

ber Bewegung kennt, nicht fagen, daß Blaneten und Erbe felbft bewegt find; dies mare ber Fall, wenn fie ihre Umgebung anderten, b. h. wenn der himmelsraum, der fie umgiebt, ruhte, während der Blanet ihn burchwandert. Aber dieser himmelsraum selbst ift in allen seinen Theilen fluffige, stets bewegte Materie, die als solche nicht aufhört, ben Weltkörper ju umgeben, wenn auch im Ginzelnen die berührenden Theile fortwährend wechseln d. h. bald diese bald andere Theile derfelben Materie die Oberfläche jenes Körpers be-So find auf der Oberfläche der Erde Waffer und Luft in fortwährender Bewegung, mahrend die Erde felbst in Rudficht auf die Theile ihrer Gemäffer und Atmosphäre nicht für bewegt gilt. Sie ruht in ihrem bewegten himmelsraum, in dieser im Ausse beariffenen Materie, die sie umgiebt und in Rücksicht auf welche sie ihren Ort nicht andert; wohl aber andert fich, wahrend fie ruht, ihre Lage in Ruckficht auf andere himmelskörper. Will man, nach ber gewöhnlichen Urt zu reden, ber Erde eine Bewegung zuschreiben, in bewegt fich diefelbe, wie der Mann, der im Schiffe ichläft, mahrend ihn diefes von Calais nach Dover bringt.\*)

Sehen wir nun, daß jener Fluß der Himmelsmaterie, welche die Planeten umgiebt und mit sich fortträgt, gleich einem Wirbel eine treisende Strömung beschreibt, in deren Mittelpunkt sich die Sonne besindet, und daß die Erde einer dieser Planeten ist, so leuchtet ein, in welchem Sinne Descartes die heliocentrische Bewegung der Erde, wie Kopernikus, lehrt, ohne mit diesem die Ruhe derselben zu verneinen und noch weniger mit Thcho diese Ruhe im kosmischen Mittelpunkte zu bejahen; es leuchtet ein, wie er die Bewegung der Erde und Planeten nicht kraft der Schwere und Attraction, sondern lediglich aus der fortbewegenden Kraft der sie unmittelbar umgebens den und berührenden Materie erklärt.\*\*)

Die kreisende Strömung oder Centralbewegung der Materie nennt Descartes Wirbel oder Strudel (tourbillon)\*\*\*) und erklärt daraus den Gang der Wandelsterne (Planeten, Wonde, Kometen). Es verhält sich mit dieser Bewegung der himmlischen Materie, wie mit den Wasserstrudeln, die in immer weiteren Kreisen um einen Mittel=punkt rotiren und die schwimmenden Körper, die in ihr Gebiet kommen, mit sich sortreißen. Je näher dem Mittelpunkt, um so

<sup>\*)</sup> Princ. III. § 20—29. -- \*\*) Princ. III. § 30. -- \*\*\*) Princ. III. § 47. Fif Ger. Gefd. d. Bhilosophie I. 3. Aust.

schneller die Drehung, um so geschwinder der Umlauf, je weiter entfernt, um so langsamer. "Wie die Gewässer, wenn sie zum Rücksluß genöthigt werden. Strudel bilden und schwimmende Körper leichter Art, wie Strohhalme, in ihre Wirbelbewegung hineinreißen und mit sich forttragen, wie dann diese vom Strudel ergrissenen Körper sich oft um ihren eigenen Mittelpunkt drehen und allemal die dem Centrum des Strudels näheren ihren Umlauf früher als die entsernteren vollenden, wie endlich diese Wassertrudel zwar stets eine kreisende Richtung, aber sast nie vollkommene Kreise beschreiben, sondern sich bald mehr in die Länge, bald mehr in die Breite ausdehnen, weshalb ihre peripherischen Theile vom Centrum nicht gleich weit entsernt sind: so kann man sich leicht vorstellen, daß die Bewegung der Planeten sich ebenso verhält, und keine anderen Bedingungen ersorderlich sind, um alle ihre Erscheinungen zu erklären."\*)

Unter diesen werden besonders hervorgehoben die Bewegung und Umlaufszeit der Planeten und Sonnenslecken, der Erde und Wonde, die Schiese der Erd= und Planetenbahn (Ekliptik), die elliptische Form dieser Bahnen, die dadurch bedingte ungleiche Entsernung des Planeten von der Sonne, die dadurch bedingte ungleiche Geschwindigskeit seines Umlaufs. "Ich brauche nicht weiter zu entwickeln, wie sich aus dieser Hypothese der Wechsel der Tages= und Jahreszeiten, die Mondphasen, die Sonnen= und Wondsinsternisse, die Stillskände und Kückläuse der Planeten, das Vorrücken der Nachtgleichen, die Beränderung in der Schiese der Ekliptik und ähnliche Dinge erklären lassen, denn alle diese Erscheinungen sind leicht zu begreisen, wenn man nur ein wenig in der Asktonomie bewandert ist.\*\*)"

Wir wissen jest, von welchen Voraussetzungen die cartesianische Hypothese abhängt und worin sie besteht. Es würde uns zu weit von dem Systeme selbst absühren, wollten wir die Wege näher versfolgen, auf denen Descartes seine Hypothese zu begründen und zu zeigen sucht, wie aus dem Chaos diese so geordnete Welt, die slüssige und seste Materie, die kreisenden Strömungen der slüssigen, die Arten der Materie und Weltkörper nach den Gesetzen der Bewegung entsstehen. Er setzt voraus, daß die Materie in ihrem Urzustande auf eine gewisse gleichmäßige Weise getheilt war, daß in einigen ihrer Gebiete die Theile eine rotirende Bewegung hatten, woraus sich

<sup>\*)</sup> Princ. III. § 30. - \*\*) Princ. III. § 31-37.

fluffige Maffen bilbeten, die ein gemeinsames Centrum umtreiften, während ihre Theilchen jedes fich um den eigenen Mittelbunkt bewegte, woraus der Unterschied centraler und veribberischer Massen hervorging; daß die rotirenden und verschiedenartig gestalteten Molecule durch ihre wechselseitige Berührung und Reibung ihre Configuration änderten, die Eden derselben abstumpften und fich allmählig bergeftalt abrundeten, daß fie die sphärische Form kleiner Rügelchen annahmen; fo entstanden Intervalle, die ausgefüllt werden mußten und sogleich durch die noch kleineren und geschwinder bewegten Theil= den gefüllt murden, die bei jener wechfelseitigen Abstumpfung und Abrundung der Molecule abficlen; der Ueberfcuß diefer Abfalle wurde in die Centra der freisenden Strömungen getrieben und bas Material, woraus fich die Centralmaffen (Firfterne) bildeten. während die umgebenden, in concentrifchen Spharen bewegten, in ihren kleinsten Theilen tugelformig gestalteten Maffen die himmels= gebiete ausmachten. Aus den Bewegungsgesehen folgt, daß jeder kreisförmig bewegte Körver, wie der Stein in der Schleuder, fort= während das Beftreben hat, fich vom Centrum zu entfernen und in gerader Linie fortzugehen; dieses centrifugale Bestreben hat jedes Theilchen der Centralmaffen und der himmelsmaterie: in dieser Tendenz besteht das Licht. In Rücksicht auf das Licht unterscheiden sich die Arten der Materie und der Weltkörper. Die letteren find felbst= Leuchtende, durchfichtige und dunkle; die selbstleuchtenden find die Centraltorper (Firfterne und Sonne), die durchfichtigen die Simmel, die dunklen die Wandelsterne (Planeten und Kometen, Erde und Monde). Es giebt bemnach drei Arten der Materie oder Elemente: das erfte find jene kleinsten und geschwindesten Theile, woraus die felbstleuchtenden Körper bestehen; das zweite die sphärischen Körperchen, die das Material der himmel bilben: das dritte die durch ihre Größe und Geftalt schwerer bewegliche und gröbere Materie, bie den Stoff der Wandelfterne ausmacht. Die leichte, beweglichste, fortwährend in ichnellfter Bewegung begriffene, subtile Materie ift der Weltäther, der jeden scheinbar leeren Raum füllt.\*)

Wenn Descartes ausdrücklich fagt, daß seine Hoppothese zur Er-Märung des Weltgebäudes nicht blos falsch sein könne, sondern in einer gewissen Rücksicht in der That falsch sei, so wollte er sich offen-

<sup>\*)</sup> Princ. III. § 54-64.

bar gegen das Schickfal Galileis sichern. Denn es war nach der Ersahrung des letzteren nicht genug, seine Weltansicht für eine bloße Hepothese auszugeben; es mußte erklärt werden, daß sie irre. Desecartes sagte es freiwillig im voraus, um es nicht nachträglich sagen zu müssen. Er bekannte seinen Jrrthum, weil seine Welterklärung mit der biblischen Schöpfungsgeschichte streite. Diese behaupte, daß die Ordnung der Weltkörper geschaffen sei, während er dieselbe, um sie der menschlichen Erkenntniß begreislich zu machen, nach rein mechanischen Gesetzen allmählig entstehen lasse.\*)

Diese Wendung kommt auf Rechnung seiner Zeit und seiner Person und bedarf nach den ausführlichen Erörterungen, die wir darüber in der Lebensgeschichte des Philosophen gegeben haben, keiner weiteren Rechtsertigung oder Berurtheilung. In dem Versuche, die Entstehung des Weltgebäudes rein mechanisch zu erklären, besteht die Bedeutung seines naturphilosophischen Systems. Das war die Absicht seines ersten Werks, das aus den bekannten Gründen unveröffentlicht blieb und bis auf jene Abhandlung vom Lichte verloren ging; der wesentliche Inhalt ist in den beiden letzten Büchern der Principien erhalten, und man darf annehmen, daß nach der Herausegabe dieses Werks die des "monde" aus sachlichen Gründen übersstüssigig war.

Was aber das Berhalten unseres Philosophen zu der neuen Aftronomie, insbesondere zu Kopernitus und Galilei betrifft, so läßt sich jett ein abschließendes Urtheil aussprechen. Replers große Entbeckungen hat er unerwähnt gelassen und dieselben wahrscheinlich nicht gekannt. Tychos geocentrische Hypothese hat er verworfen. Wenn man den Himmel um die Erde rotiren lasse und die Bewegung in ihrer relativen und reciproken Bedeutung richtig verstehe, so müsse man der Erde in Rücksicht auf den Himmel nach der tychonischen Unsicht weit mehr Bewegung zuschreiben, als selbst Kopernikus beshauptet habe.\*\*)

Descartes lehrt, daß die Planetenbewegung heliocentrisch und die Erde Planet ist, er lehrt deren tägliche Uchsenrotation und jährliche Bewegung um die Sonne in elliptischer Bahn: er ist daher in der Sache einverstanden mit Kopernikus und Galilei. Aber er begründet diese seine Ansicht aus mechanischen Gesehen anderer Art

<sup>\*)</sup> Princ. III. § 43-45. - \*\*) Princ. III. § 38-39.

als Galilei; diefe Begründung, die wir tennen gelernt, folgt aus feinen Principien, und, wie es fich auch mit der Geltung und Rich= tigkeit derfelben verhalten möge, die Differenz zwischen ihm und Galilei ift, mas diesen Bunkt betrifft, in keiner Beife erkunftelt. Auch daß Descartes die Bewegung der Erde in einem gewiffen Sinne verneint, folgt aus dem Begriff der Bewegung felbst, den er aufgeftellt hat und auf die Weltkörper anwenden mußte. In allen diefen Bunkten kann ohne Unkenntniß der Sache von keinerlei Accom= modation des Philosophen die Rede sein. Die cartesianische Berneinung der Erdbewegung hat gar nichts gemein mit der firchlichen, vielmehr ift fie der letteren völlig entgegengesett. bejahte diejenige Erdbewegung, welche die Kirche, die Bibel, Ptole= maus und die gewöhnliche Anficht verneinen; fagte er doch felbft: "man fieht, daß ich mit dem Munde die Bewegung der Erde leugne und in der Sache das Syftem des Kopernikus festhalte." Er bejaht die heliocentrische Erdbewegung, und das ist der Bunkt, um den allein es sich handelt. Es ware mehr als sophistisch, wenn seine Lehre den Schein annehmen wollte, als ob fie die Ruhe der Erde im Gegenfatz gegen Galilei, in Uebereinstimmung mit der Kirche oder aus Gefälligkeit gegen die lettere behaupte. Bielleicht mare es Des= cartes nicht unangenehm gewesen, wenn fich die Welt und namentlich die kirchlichen Autoritäten über diefen Punkt feiner Lehre getäuscht Aber daß er irgend jemand über den Inhalt feiner Lehre zu täuschen gesucht, ist falsch und kann nur von solchen gemeint werben, die seine Werke nicht tennen. Daher bleibt von der Accommodation, die man ihm vorwirft, nur so viel übrig: daß Descartes, nachdem er seine Lehre offen und ehrlich vorgetragen und begründet hat, erklärt: seine Spoothese sei falich, so weit sie mit dem Glauben ftreite. Er hat wie Galilei gehandelt, nur daß er den Widerruf anticipirte, um die Chicanen zu vermeiden.\*)

### 4. Die Leere und ber Luftbrud.

Die Ueberzeugung von der Unmöglichkeit des leeren Raums und der Nothwendigkeit, daß alle Bewegungen in der Natur durch äußere, körperliche Ursachen und deren unmittelbare Einwirkung, d. h. durch Druck und Stoß hervorgebracht werden, mußte Descartes dazu führen,

<sup>\*)</sup> Bgl. oben Buch I. Cap. V. S. 202-207.

mit dem Bacuum auch den fogenannten "horror vacui" der Natur, eine bei den Physitern seines Zeitalters noch herrschende Borftellung, grundfäklich zu verneinen und für einen der größten Brrthumer zu erklären. Es ift eben fo falfch, die Realität eines leeren Raumes au bejahen, als mit den Peripatetikern deshalb zu verneinen, weil die Natur Abscheu vor der Leere habe und darum dieselbe nicht dulbe. Es hieß beide Jrrthumer vereinigen, wenn man, wie die fortaeschrittenen Physiker in den Tagen Descartes' wollten, den "horror vacui" auf ein gewiffes Mag einschränkte, damit trot deffelben auch eine gewisse Leere in der Natur bestehen konnte. Aus Spothesen folder Art suchte man das Steigen ber Müffigkeiten, wie des Waffers im Bumprohr und des Queckfilbers in der Röhre, zu erklären. Descartes fekte der Annahme der Leere die seiner subtilen Materie (Aether) entgegen, traft beren nirgends ein Bacuum fein könne. Dieser Bunkt machte die Streitfrage amischen ihm und Blaife Bascal, der die Existenz jener subtilen Materie bestritt und die Realität des Leeren auf Grund eines gemäßigten horror vacui behauptete.

Wenn wir Bewegungen ober beren Gegentheil mahrnehmen, ohne zugleich die körperlichen Urfachen, welche die Bewegung bewirken ober hemmen, wahrnehmen zu konnen, sind wir geneigt zu meinen, daß überhaupt keine Urfachen vorhanden find. So ift die Bewegung der atmosphärischen Luft, der Stoß und Druck, den fie auf alle Rörper, die sie umgiebt oder berührt, ausübt, eine beständig wirtfame Rraft, fo wenig die bewegende Maffe in die Sinne fällt. Descartes forderte, daß jur wirklichen Erklärung gewiffer Bewegungs= erscheinungen flüffiger Rorper an die Stelle des leeren Raums und bes Abicheus vor demfelben ber atmosphärische Druck (Schwere ber Luft) geset werden muffe. Selbst in dem Dialoge Galileis begegnete er der Annahme des "horror vacui", wo die Ursache des Phanomens in der Schwere der Luft zu suchen war, und tadelte biefen Brithum in den kritischen Bemerkungen, die er im Oktober 1638 über jenes Werk brieflich niederschrieb. Neun Jahre später gab er in mündlichen Gesprächen Bascal den Rath, sich durch einen augenicheinlichen Berfuch von der Richtigkeit der Leere und der Wirkfam= keit des atmosphärischen Drucks zu überzeugen, indem er die Höhen= ftande des Quecfilbers in der Röhre am Jug und auf dem Gipfel eines fehr hohen Berges mit einander vergleiche; er werde finden, daß er mit der zunehmenden Sohe des Orts die Queckfilberfaule in Folge

des abnehmenden Luftdrucks falle; Pascal könne dieses Experiment leicht in seiner Heimath, der Aubergne, bewerkstelligen lassen. Der Bersuch wurde auf dem Puy-de-Dôme gemacht und bestätigte, was Descartes ohne die Probe desselben vorhergesagt hatte. Indessen hat Pascal diesen Umstand unerwähnt gelassen und auch nichts über den Ersolg jenes Experimentes dem Philosophen mitgetheilt. Der letztere schrieb dieses unbillige Berhalten dem seindseligen Einstusse Kobervals zu, der Pascals Freund war und Prosession daraus machte, Desecartes' Gegner zu sein.\*)

Was die Sache selbst betrifft, so kann die Priorität der Entbeckung nicht für Descartes beansprucht werden. Der Versuch, den er Pascal im Sommer 1647 empfahl, besteht in der barometrischen Höhenmessung, und das Barometer war von Torricelli einige Jahre früher (1643) erfunden worden. Aber das Geseh, auf dem die Erstindung beruht, kannte Descartes vorher, wie seine Briese aus den Jahren 1631 und 1638 beweisen. Und es bedarf nicht einmal brieselicher Zeugnisse, denn das Geseh folgt, wie wir gesehen, nothwendig aus seinen Principien. Angewendet auf die Bewegung schwimmender Körper (sester Körper im Wasser), läßt sich aus der Wirksamkeit und den Modificationen des Luftdruckes leicht jene Ersindung machen und erklären, die unter dem Namen der cartesianischen Taucher bestannt ist.

#### Reuntes Capitel.

Verbindung zwischen Seele und Körper. Die Leidenschaften der Seele. Das natürliche und sittliche Menschenleben.

- I. Das anthropologische Problem.
  - 1. Bedeutung und Umfang bes Problems.

Es bleibt noch ein Problem übrig, nachdem die metaphhfischen Grundfragen gelöft find. Diese betrafen das Wesen Gottes, des

<sup>\*)</sup> Ueber Descartes' Lehre vom Luftbruck sind zu vgl. die Briefe besselben vom 2. Juni 1631, vom October 1638 an Mersenne (Galilei betr.), vom 11. Juni und 17. August 1649 an Carcavi (Pascal betr.). Oeuvres VI. pg. 204, VII. pg. 436, X. pg. 343, 351. Millet: Descartes etc. II. pg. 214—26. Siehe oben Buch II. Cap. VII. S. 238.

Geistes und der Körper und forderten die klare und deukliche Ertenntniß derselben, d. h. die Feststellung ihrer Realität und Wesenseigenthümlichkeit, die nur dann einleuchtet, wenn sie ohne jede Bermischung mit ihrem Gegentheil begriffen wird. Das Wesen Gottes wollte unabhängig von allen endlichen und unvollkommenen Dingen, das des Geistes unabhängig vom Körper, das des letztern unabhängig von jenem erkannt sein; beide mußten daher als völlig entgegengesette Substanzen betrachtet werden: der Geist blos als denkende Natur, die Körper blos als ausgedehnte, die Vorgänge der geistigen Natur nur als Modi oder Arten des Denkens, die der körperlichen nur als Modi oder Arten der Ausdehnung, d. h. als Bewegungen. Gott als der Kealgrund aller Dinge mußte in Kücksicht des Geistes als Urquell der Erkenntniß, in Kücksicht der Körper als Urquell der Bewegung gelten.

Wenn es nun Vorgange geiftiger Art giebt, die mit gewiffen Bewegungen bergeftalt verknüpft find, daß fie ohne diefelben nicht stattfinden können, so haben wir eine Thatsache bor uns, in der ein neues Problem liegt. Gine folche Thatfache lagt fich aus bem Dualismus zwischen Geift und Körper, diesem Grundbegriff der Brincipienlehre Descartes', nicht erklären: daber ift das neue Broblem nicht metaphysisch. Gine Berbindung zwischen Geift und Rörper kann nur in einem Wesen stattfinden, welches aus beiden besteht. Diefes Wesen find wir felbft, und zwar unter allen endlichen Subftangen nur wir, denn wir find bentende Raturen, als welche wir unmittelbar und barum mit zweifellofer Gewißheit unfer Befen und Dasein erkennen; zugleich sind wir mit einem Körper verbunden, ben wir als den unfrigen vorstellen. Unsere außeren Sinneswahrnehmungen beweifen, daß es Rörper außer uns giebt, unsere Affecte und Naturtriebe beweifen, daß einer diefer Körper der unfrige ift. "Nichts lehrt mir die Natur ausdrücklicher, als daß ich einen Körper habe, mit bem es übel fteht, wenn ich Schmerz empfinde, und ber Speise oder Trank bedarf, wenn ich Hunger oder Durft leide. tann nicht zweifeln, daß etwas Reales in diefen Empfindungen ift. Jene Affecte und Triebe machen mir klar, daß ich mich in meinem Rörper nicht, wie der Schiffer im Fahrzeug, befinde, sondern auf das Engfte mit ihm verbunden und gleichsam vermischt bin, so daß wir gemiffermaßen ein Wefen ausmachen. Sonft würde ich fraft meiner geistigen Ratur nicht Schmerz empfinden, wenn der Körper verlett

wird, sondern diese Verletzung blos als Erkenntnisobject einsehen, wie der Schiffer Kenntnis davon nimmt, wenn etwas im Schiffe zerbricht. Ich würde, wenn der Körper Speise und Trank bedarf, diese seine Zustände erkennen, ohne die unklaren Entpfindungen des Hungers und Durstes zu haben. Diese Empfindungen sind in der That unklare Vorstellungen, die von der Vereinigung und gleichsam Vermischung des Geistes mit dem Körper herrühren. In dieser thatsfächlichen Verbindung mit einem Körper besindet sich unter allen erkennbaren Geistern nur der menschliche: das neue Problem ist daher ant hropologisch.\*)

Das Wesen des Geistes besteht im Denken, die wahre Erkenntniß besteht im klaren und deuklichen Denken, das durch die absolute Kraft des Willens sowohl erstrebt und erreicht, als gehemmt und versehlt wird. Die ächte Willenssreiheit sucht die wahre Erkenntniß und handelt ihr gemäß: darin erfüllt der menschliche Geist sein Wesen und seine Bestimmung.\*\*) In der Verbindung mit dem Körper ist seinen Klarheit getrübt und seine Freiheit beschränkt, also er selbst in einem Zustande, der seinem Wesen nicht gemäß ist. Jeht erscheint die Freiheit des Wollens und die Klarheit des Denkens d. h. die wahre Geistessreiheit als ein zu erringendes Ziel, als eine zu leistende Arbeit, als eine zu lösende, durch richtige Willensenergie allein zu lösende Aufgabe. So begreift das anthropologische Problem das ethische in sich.

Doch ift dieser mit dem Körper verbundene Geisteszustand in seiner Weise auch naturgemäß, denn er ist in der Ordnung der Dinge begründet; wir dürsen daher unser körperliches Leben nicht nach platonischer Art als Berhängniß oder durch Absall von der geistigen Welt und Begierde nach irdischem Genuß verschuldete Strase ansehen, sondern müssen dasselbe als die Erfüllung natürlicher Gesetze bestrachten. Ist aber die Verbindung zwischen Geist und Körper naturgesehlich, so kann sie auch in Rücksicht des Geistes, so wenig sie dem Wesen desselben consorm ist, nicht als naturwidrig gelten; vielmehr ist mit der Natürlichseit auch die Richtigkeit jener Verbindung und aller der Borgänge anzuerkennen, die aus dem Zusammenleben des Geistes und Körpers nothwendig solgen, wie Triebe, Reigungen, Leidenschaften u. s. w. Alle diese Bewegungen der menschlichen Natur

<sup>\*)</sup> Méd. VI. pg. 335-36. (Ueb. S. 138). \*\*) Bal. oben Buch II. Cap. V. S. 322-23.

find als folche gut und förderliche Bedingungen oder Werkzeuge bes geiftigen Lebens; wenn fie bas lettere bemmen und verbunkeln. so ift dies nicht Folge der Natur, sondern Schuld des Willens. Nicht ihre ursprüngliche Richtung ift falsch, sondern die Ablenkung davon ift unfere Berirrung; nicht ihre natürliche Urt ist schlimm, sondern die Entartung derfelben traft unferes Willens. Was in der menfclichen Doppelnatur vor sich geht, will natürlich erklärt und moralisch verwerthet d. h. in seinem Werth für die Befreiung des Geiftes erkannt werben. Insbesondere find es die Leidenschaften, auf welche Descartes diefen Gefichtspunkt einer rein natürlichen Anficht anwendet, überzeugt, daß er damit in der Betrachtung derfelben eine völlig neue Richtung einschlägt. "Wie mangelhaft bie Wiffenschaften find, die und die Alten überliefert haben, ift nirgends deutlicher zu feben als in ihrer Behandlung der Leidenschaften; benn fo viel man fich auch mit diesem Gegenstande beschäftigt hat und so leicht berfelbe zu erkennen ift, da jeder die Natur der Leidenschaften in fich felbft entdeden tann, ohne weitere Beobachtung außerer Dinge, fo find boch die Lehren der Alten darüber fo dürftig und größtentheils fo unficher, daß ich die herkömmlichen Wege völlig verlaffen muß. um mit einiger Zuverficht mich ber Wahrheit zu nähern. Ich muß beshalb so schreiben, als ob ich mit einem Thema zu thun hatte, bas bor mir noch teiner berührt hat." Mit diefen Worten beginnt Descartes seine Schrift über die Leidenschaften der Seele. Absicht ift", fagt er in dem brieflichen Borwort, "nicht als Redner, auch nicht als Moralphilosoph, sondern nur als Physiker über die Leidenschaften zu handeln."\*)

#### 2. Der Cardinalpunkt des Broblems.

Wenn nun Descartes die Leidenschaften zum Hauptobject seiner anthropologischen Betrachtung nimmt, so muß er hier den charakteristischen Ausdruck des menschlichen (geistigskörperlichen) Lebens, den Erkenntnißgrund der menschlichen Doppelnatur sinden. Die Erskärung dieser Thatsache gilt ihm als der Cardinalpunkt des psychoslogischen Problems. Wie sich die Bewegung zum Körper verhält, so verhält sich die Leidenschaft zum Menschen; wie dort der Begriff

<sup>\*)</sup> Les passions de l'ame. Part. I. Art. I. Rép. à la lettre II. Oeuvr. T. IV. pg. 34-38.

der Bewegung vor allem näher bestimmt werden mußte, so ist hier festzustellen, worin das Wesen der Leidenschaft besteht.

Es leuchtet sogleich ein, daß die Leidenschaften insgesammt paffiver Natur find. Doch ift nicht jedes Leiden ichon Leidenschaft. Im Gegensatz zur körperlichen Natur besteht das Wesen der geistigen in der Selbstthätigkeit, die Quelle und Rraft der letteren im Willen, daher ift alles, mas in uns vorgeht, ohne von uns gewollt zu fein, im weiteften Umfange leidender Art. Dabin geboren alle unwill= türlichen Functionen, auch die Wahrnehmungen ober Berceptionen, bie wir machen und erfahren, unabhängig von jedem Acte der Selbftbestimmung und Willfur. Ginige dieser Wahrnehmungen find innere und beziehen sich blos auf den Geift, wie die unwillturliche Perception unferes Denkens und Wollens. Nicht unfere benkende Ratur ift paffiv, wohl aber die Wahrnehmung berfelben; sofern dieselbe fich uns bon felbst aufdrängt und wir genöthigt find, fie ju machen. Es giebt andere Wahrnehmungen, die fich blos auf Körper beziehen, fei es auf aufere ober auf unseren eigenen : babin geboren bie Sinnesempfindungen oder Sensationen, wie Farben, Tone u. f. w., die korperlichen Affecte, wie Luft und Schmerz, die torperlichen Triebe, wie Sunger und Durft. Alle diese Wahrnehmungen, innere und äußere, find Arten des Leidens, aber nicht Leidenschaften im eigentlichen Sinn, wir verhalten uns darin paffiv, aber nicht paffionirt.\*)

Es giebt eine britte Art leidender Zustände, die weder dem Geiste allein, noch dem Körper allein, sondern beiden zugleich zukommen, Zustände, in denen unter dem Einfluß und der Mitwirtung des Körpers die Seele selbst leidet: sie kann gleichgültig bleiben im Sehen und Hören, im Hunger und Durst, nicht in Freude und Zorn; sie allein kann freudig und traurig erregt, von Liebe und Haß bewegt sein, aber sie könnte es nicht, wenn sie körperlos wäre. In dieser Art des Leidens besteht die Leidenschaft. Unmöglich würsden die Leidenschaften unsere Seele so gewaltig, wie es geschieht, spannen, beleben, erschüttern können, wenn sie nicht geistige Kräfte wären: unmöglich würden sie im Stande sein; den Geist so gewaltig, wie es der Fall ist, zu verdunkeln und zu verwirren, wären sie nicht zugleich körperlicher Natur. Sie sind Geisteszuskände, aber nicht solche, die aus der freien Thatkraft des Geistes erzeugt werden, son-

<sup>\*)</sup> Les passions. I. Art. XIX. XXIII—XXIV.

bern die ihn unwillfürlich befallen und ergreifen; fie sind Empfindungszustände, aber nicht folche, die im Leibe, sondern in der Seele stattfinden: fie sind mit einem Wort Gemüthsbewegungen (émotions de l'âme), gemischt aus beiden Naturen, der geistigen und körperlichen. "Man kann sie als Wahrnehmungen oder Empfindungen oder Bewegungen der Seele definiren, die ihr eigenthümlich angehören und durch die Wirksamkeit der Lebensgeister verursacht, unterhalten, verstärkt werden."\*)

3. Die Leidenschaften als Grundphänomen der menschlichen Seele.

hieraus erhellt die Bedeutung, welche Descartes der Thatfache der Leidenschaften zuschreibt. Sie gelten als Grundphanomen, als das dritte und wichtigste neben Denken (Wollen) und Bewegung. Berstand und Wille find nur in der geistigen, die Bewegung nur in der körperlichen, die Leidenschaften nur in der menschlichen Natur möglich, die Geift und Körper in fich vereinigt. benken, bedarf es blos der geiftigen Substanz; um bewegt zu werden, blos der körperlichen; dagegen um Leidenschaften zu haben, der Bereinigung beiber. Die menschliche Doppelnatur ift ber einzige Realgrund ber Leidenschaften, biefe find ber einzige Erkenntnifgrund jener, die aus der Thatsache der Sensationen und Naturtriebe nicht ebenso gut einleuchtet. Um zu verstehen, warum Descartes diefe Bedeutung nur den Leidenschaften einräumt, die finnlichen Wahrnehmungen und Begierben bagegen blos als forperliche Borgange gelten läßt, muß man sich die Grundlage seiner ganzen Lehre wohl vergegenwärtigen. Unter seinem Standpunkt nämlich giebt es, so weit unfere Erkenntnif reicht, nur einen mit bem Geifte verbundenen oder beseelten Körper: den menschlichen; alle übrigen Körper find geift- und feelenlos, bloge Maschinen, auch die thierischen. Seele ift Beift, die Realität des letteren erhellt nur aus feiner Selbftgewiß= heit und fällt mit diefer gufammen: ohne Selbstbewußtsein tein Denken, kein Geift, keine Seele. Die Thiere find ohne Selbstbetouft= sein, daher ohne Seele, also nichts als bewegte Körper oder Automaten; aber fie haben finnliche Empfindungen und Triebe, mithin muffen diese für körperliche Bewegungen gelten, die nach rein mechanifchen Gefegen gefchehen und zu erklären find. Die Thiere

<sup>\*)</sup> Les passions I. Art. XXV. XXVII—XXIX.

empfinden, aber fie find feelenlos: bas erfte ift eine unleugbare Thatsache, bas zweite in dem Spfteme Descartes' eine nothwendige Folgerung: Es ift gewiß, daß die Thiere sehen und hören, hungern und dürften; es ift eben fo gewiß, daß fie teine tlare und beutliche Erkenntniß, kein Selbstbewußtsein, also (nach den Grundsätzen Des= cartes') weder Geist noch Seele haben. Es bleibt demnach nur übrig. die Sensationen und Triebe überhaupt, also auch im Menschen, für mechanische Borgange zu nehmen, die mit psychischen Thätigkeiten nichts gemein haben. So findet Descartes teine andere Thatfache. die ihm das Zusammenleben von Geist und Körper erkennbar macht, als die Leidenschaften. Man kann fragen, ob die Leidenschaften nicht auch thierischer und die Sensationen und Triebe nicht auch pfp= difder Natur find, man tann die cartefianischen Sage, die beides verneinen, bestreiten und felbft zweifeln, ob der Philosoph benfelben durchgängig treu blieb und bleiben konnte, aber man barf nicht in Abrede stellen, daß er fie lehrte und zufolge seiner Brincipien lehren mußte. Die Untersuchung dieser Punkte ift jett nicht unsere Sache. Wir haben es noch mit der Darftellung und Begrundung des Spftems zu thun und folgen den Wegen, die Descartes ging; sobald wir seine Lehre beurtheilen, werden wir auf jene Fragen gurudtom= men und bann genau auf fie eingeben.

# II. Berbindung zwifden Seele und Rorper.

### 1. Der Mechanismus bes Lebens.

So weit das menschliche Leben dem thierischen gleicht, muß dasselbe aus rein materiellen und physikalischen Ursachen, insbesonbere aus Bewegung und Wärme erklärt werden. Man hat fälschlich gemeint, daß die Seele den Körper bewege und erwärme und darum auch physikches Lebensprincip sei. Indessen beweist jede Flamme, daß es die Seele nicht ist, die dem Körper Bewegung und Wärme mittheilt. Und wenn der menschliche Körper nach dem Tode erstarrt und erkaltet, so erleidet er diese Beränderung nicht, weil er beseelt zu sein aufgehört oder die Seele ihn verlassen hat. Der lebendige Körper ist nicht der beseelte, sonst müßten die Thiere beseelt sein, was den Principien der Lehre Descartes' widerstreitet. Das Leben besteht nicht in der Berbindung zwischen Seele und Körper, der Tod nicht in der Trennung beider; das Leben ist nicht das Product,

meldes die Seele erzeugt, sondern die Voraussekung, unter der fie die Berbindung mit einem Rorper eingeht, die Bedingung, ohne welche eine solche Bereinigung nicht ftattfinden tann. Die Sache verhält sich daher gerade umgekehrt, als man sie gewöhnlich vorftellt: nicht weil ber Körper befeelt ift, darum ift er lebendig, fonbern weil er lebt, barum kann er beseelt werden; nicht weil sich die Seele vom Rorper trennt, erftarrt und ertaltet der lettere, fondern weil er todt ift, darum verläßt ihn die Seele. Der Tod ift Ber= nichtung des Lebens und eine nothwendige Wirkung physischer Ursachen; das Leben ist Mechanismus, der Tod ist die Zerstörung des= selben, er erfolgt, wenn ein Theil des lebendigen Körvers dergestalt Dem Jrrthum, Schaben leidet, daß die ganze Maschine ftillfteht. welcher die Seele jum Lebensprincip macht, halt Descartes folgende Erklärung entgegen: "Der Tob tritt nie ein, weil die Seele mangelt, sondern weil eines der Hauptorgane des Körpers zerstört ift; darum lafit uns urtheilen, daß der Körper eines lebendigen Menschen von dem eines todten nicht anders unterschieden ift, als eine Uhr (ober ein Automat anderer Art, d. h. eine von felbst bewegte Maschine), die das körperliche Brincip der Bewegungen, die fie verrichten foll, nebft allen zu ihrer Thatigkeit erforderlichen Bedingungen in fich trägt und, wenn fie aufgezogen ift, geht, fich von dem zerbrochenen Uhrwerk unterscheidet, in dem das bewegende Princip aufgehört hat thätia zu sein. "\*)

Die Seele kann nur mit einem lebendigen Körper verbunden sein. Da sie geistiger, also unter den endlichen Wesen, so weit uns dieselben extennbar sind, ausschließlich menschlicher Natur ist, so kann diese Berbindung nur mit dem menschlichen Körper stattsinden.

Der menschliche Körper ist, wie der thierische, Maschine. Sein Lebensprincip ist der Feuerheerd in ihm, der die Lebenswärme bereitet und sie dem gesammten Organismus mittheilt: das Feuer, dessen Brennmaterial das Blut und dessen Heerd das Heur, farveh's große Entdeckung der Herz- und Blutbewegung der Thiere hat diese Grundbedingung des Lebensmechanismus erklärt und ist in der Geschichte der Biologie epochemachend gewesen. Descartes lernte sie kennen, als er, mit der Ausarbeitung seines Kosmos beschäftigt und in die Untersuchung des menschlichen Körpers vertieft,

<sup>\*)</sup> Les passions I. Art. IV-VI.

auf eigenem Wege zu einer ähnlichen Anschauung gekommen war. Diese Lehre erschien ihm so wichtig und als ein so großer und augenscheinlicher Triumph der mechanischen Physik und der wissenschaftelichen Wethode überhaupt, daß er sie als ein Beispiel der letzteren in dem fünsten Abschnitt seines Discours darstellte und hier die Bewegung des Herzens und die Circulation des Blutes durch die arteriellen und venösen Gefäße auseinandersetzte, indem er auf Harvers glorreiche Entdeckung hinwies.\*)

Nach diesen Grundbedingungen erörtert Descartes die übrigen Theile und Functionen der Maschine des thierisch = menschlichen Rörpers. Die Bewegungsorgane find die Musteln, die Empfindungs= organe die Nerven; das Centralorgan des Blutes und feiner Bewegung ift das Herz, das der Nerven das Gehirn. Zwischen beiden läßt Descartes ein Mittelglied wirten, beffen Entftehung und Birtfamteit er als die mertwürdigfte Lebenserscheinung bezeichnet. feinften, beweglichften und feurigften Theile des Bluts, die im Bergen durch eine Art Deftillation erzeugt werden, fteigen nach mechanischen Geseken durch die Arterien in das Gehirn empor und werden von bier aus den Rerben und durch biefe den Musteln zugeführt; fie find es, die in jenen Organen Empfindung und Bewegung bewirken, also ben eigentlichen Lebensfunctionen vorfteben: darum nennt fie Des= cartes Lebensgeifter (esprits animaux). "Das Merkwürdigste in biefen Dingen ift die Entstehung ber Lebensgeifter, die einem febr feinen Winde oder beffer gefagt einer fehr reinen und lebhaften Flamme gleichen, die unaufhörlich in großer Fulle vom Bergen ins Gehirn emporfteigt und von hier durch die Nerven in die Musteln eingeht und allen Gliebern die Bewegung mittheilt. Warum aber die bewegtesten und feinsten Bluttheile, die als solche den tauglichsten Stoff ber Lebensgeifter ausmachen, eher nach bem Gehirn als anderswohin geben, erklärt sich sehr einfach baraus, daß die Arterien, die fie nach dem Gehirn führen, bom Bergen am geradeften auffteigen; wenn nun mehrere Dinge jugleich nach derfelben Richtung ftreben, während, wie bei den Bluttheilen, die aus der linken Herzkammer ins Gehirn wollen, für alle nicht Raum genug ift, fo folgt nach den Regeln der Mechanik, die mit den Gesetzen der Natur identisch find,

<sup>\*)</sup> Disc. de la méth. Part. V. Oeuvr. I. pg. 174—184. (Ueb. S. 43—50). Les passions I. Art. VII. S. oben Buch I. Cap. V. S. 202.

daß die schwächeren und weniger bewegten den stärkeren weichen muffen und diese mithin allein ihren Weg machen."\*)

So find alle unsere unwillkürlichen Bewegungen, wie überhaupt alle Thätigkeiten, die wir mit den Thieren gemein haben, lediglich von der Einrichtung unserer Organe und der Bewegung der Lebensegeister abhängig, die, durch die Wärme des Herzens erregt, ihren naturgemäßen Lauf in das Gehirn und von hier in die Nerven und Muskeln nehmen, in derselben Weise, wie die Bewegung einer Uhr nur durch die Kraft ihrer Feder und die Figur ihrer Käder erzeugt wird.\*\*)

### 2. Das Seelenorgan.

Der menschliche Körper ift eine fehr complicirte Maschine, beren Theile, wie Herz, Gehirn, Magen, Arterien, Benen, Muskeln, Rerven u. f. f. in burchgangiger Wechselwirkung find, fich gegenseitig erhalten und eine Gemeinschaft ausmachen, in der jeder dem andern bient und jeder mit dem andern leidet. Diese Maschine bilbet ein Ganges, jedes ihrer Theile ift ein Werkzeug des Gangen, daher find ihre Theile nicht blos aggregirt, sondern articulirt: die Gemeinschaft oder der Complex der Organe macht den Organismus, die gegliederte Organismus ift bemnach eine besondere Art des Mecha-Maschine. nismus; er ist eine solche Maschine, deren Theile sich von selbst bilben und zusammenfügen, daber kein bloßes Aggregat, sondern eine Einheit oder ein Ganzes ausmachen. Mit dieser Bestimmung, dem Kennzeichen des Organismus, nimmt es Descartes so ernsthaft, daß er von dem lebendigen Körper geradezu fagt: "er ift einer und in gewiffer Weise untheilbar." Daber tann die Seele, wenn fie mit dem menschlichen Körper verbunden sein soll, nicht blos einem seiner Theile inwohnen, fondern muß in dem ganzen Organismus gegen= wärtig sein. Da jeder Theil des lebendigen Körpers mit jedem zu= sammenhängt, so kann keiner eine ausschließende Berbindung mit ber Seele eingehen; und da diefe vermöge ihres Wefens nichts mit ber Ausdehnung und Theilbarkeit gemein hat, fo kann fie unmöglich mit einem Theile bes Organismus in ausschließende Gemeinschaft treten.\*\*\*)

<sup>\*)</sup> Disc. de la méth. Part. V. pg. 183-84. (lleb. ©. 49-50). Les passions I. Art. X-XIII. \*\*) Les passions I. Art. XVI. \*\*\*) Les passions I. Art. XXX.

Bohl aber kann fie mit einem der Organe vorzugsweise verknupft sein, ja ce muß bei der Grundverschiedenheit beider Subftangen, die eine unmittelbare Berbindung berfelben nicht guläßt, ein befonderes Organ geben, durch welches die Seele mit dem gejammten Organismus verkehrt. Da es fich nun zwischen beiden Subftanzen hauptfächlich barum handelt, daß Bewegungen ber Organe in Empfindung und Vorftellung, diefe in jene verwandelt werben. fo ift leicht ju feben, daß es die Lebensgeifter, diefe Factoren der Empfindung und Bewegung, fein werden, die den Berkehr zwischen Seele und Leib vermitteln. In der Bewegung derfelben giebt es zwei Centra: Berg und Gehirn; in jenem werden sie erzeugt, in dieses fteigen fie empor und wirken von hier aus auf die Organe. Daber wird die Seele, wenn fie mit dem Organismus durch die Lebens= geifter verkehrt, mit einem der beiden Centralorgane vorzugsmeife verknüpft fein muffen. Die nabere Entscheidung giebt fich von felbft. Da die eigenthümliche Wirksamkeit der Lebensgeister vom Gehirn ausgeht, so kann nur biefes bas bevorzugte Organ fein und nur in ihm, wie fich Descartes ausdruckt, "ber Sit ber Seele" werden.

Der Ort des eigentlichen Seelenorgans ift in dem Central= organ der Rerven felbst wieder central und liegt in der Mitte des Gehirns, wo die Lebensgeifter aus den beiden Theilen deffelben, den vorderen und hinteren Söhlungen, mit einander verkehren, fo daß es hier am leichtesten von diesen bewegt werden und selbst sie bewegen tann. Es ift die Zirbeldrufe oder das Conarion (glans pinealis). beren Gebilbe Descartes für das eigentliche Seelenorgan erklärt. Er findet noch einen befondern Grund gur Unterftützung diefer Spothefe. Die Sinneseindrude unferes Gefichts und Gehors find, wie die Organe, durch die fie empfangen werden, doppelt, mahrend das finnliche Object felbft, wie unfere Borftellung beffelben einfach ift, was nicht möglich wäre, wenn nicht in dem Centralorgan eine Bereinigung ber Doppeleindrucke ftattfande. Es scheint daber nothwendig, daß im Gehirn ein Organ existirt, welches die zweifachen Eindrücke empfängt und einzig in feiner Urt ift. Diefes Organ fieht Descartes in der Zirbeldruse, darum gilt fie ihm als der haupt= sächliche Sitz (principal siège) der Seele, als derjenige Theil des menichlichen Rörvers, mit dem die Seele am nächsten (etroitement) verbunden ift. Die centrale Lage und die Einzigkeit jenes Gehirntheils waren die Gründe, die den Philosophen vermocht haben, hier die psychische Wirksamkeit, so weit sie körperliche Eindrücke empfängt und bewirkt, zu localisiren.\*)

Aus dem Zusammenhange zwischen Seele und Körper, wie derfelbe jett einleuchtet, erklärt sich ber natürliche Ursprung ber Leiden= ichaften. Der empfangene Gindruck wird traft ber pfpchischen Thatigkeit in Borftellung und Motiv umgewandelt. Wenn ein folcher Eindruck als etwas unserem Leben Schädliches empfunden wird, 3. B. wenn wir ein wildes Thier auf uns losfturgen feben, fo ent= fteht mit der Borftellung des Objects zugleich die der Gefahr; un= willfürlich rührt fich der Wille, um den Rorper ju fcugen, fei es durch Kampf oder Mucht; unwillfürlich wird demgemäß das Seelenorgan bewegt und bem Laufe ber Lebensgeifter berjenige Impuls gegeben, der die Glieder entweder jum Kampf oder jur Flucht dis= ponirt. Der Wille zum Kampf ist Kühnheit, der zur Flucht ift Rühnheit und Furcht find nicht Sinneseindrucke, fondern Willenserregungen, sie sind nicht bloge Borstellungen, sondern Gemuthebewegungen ober Leibenschaften. Die Bewegung, Die bei folchen Emotionen im Herzen empfunden wird, beweift so wenig, daß die Leidenschaften im Herzen ihren Sitz haben, als die schmerzhafte Empfindung im Fuße beweift, daß der Schmerz im Fuße fitt, oder der Anblick der Sterne am Himmelsgewölbe den wahren Ort berfelben anzeigt.\*\*)

#### 3. Wille und Leibenschaften.

Diese Exklärung der Leidenschaften aus der geiftig-körperlichen Natur des Menschen ist durch die Annahme, die sie macht, und die Richtung, die sie grundsählich ergreift, für die Lehre Descartes' charakteristisch. Mit Hülse der Lebensgeister und des Seelenorgans, welches letztere die Zirbeldrüse sein soll, sucht der Philosoph den Ursprung der Leidenschaft rein mechanisch zu begründen. Hier liegt der Schwerpunkt und die Neuheit seines Versuchs, die Descartes im Auge hatte, als er gleich im Ansange seiner Schrift aussprrach, daß er in der Lehre von den Leidenschaften den herkömmslichen. Weg gänzlich verlassen müsse und über dieselben nicht als

<sup>\*)</sup> Les passions I. Art. XXXI—XXXII. XXXIV. XLI. -- \*\*) Les passions I. Art. XXXIII. XXXV—VI. XL.

Redner und Philosoph, sondern lediglich als Physiter handeln wolle. Man hatte vorher die menschlichen Leidenschaften blos als psychische Borgänge betrachtet und nicht eingeschen, daß sie Factoren enthalten, die nur auf Rechnung des Körpers kommen. Da sie nun den Geist bemeistern und seine Freiheit überwältigen, daher dem Wesen dessel ben widerstreiten, so wußte sich die psychologische Erklärung nicht anders zu helsen als durch eine Theilung der Seele in höhere und niedere Kräfte, in ein oberes und unteres Begehrungsvermögen, in eine vernünftige und vernunftlose Seele, welcher letzteren man die Leidenschaften zuschrieb. So wurde die Seele in verschiedene Theile gespalten, sie sollte gleichsam aus verschiedenen Personen oder Seelen bestehen, ihre Einheit und Untheilbarkeit wurde preisgegeben und damit ihr Wesen vollkommen verleugnet. Dies ist der Punkt, den Descartes angreift und als die Verirrung bezeichnet, in der die gesammte frühere Seelenlehre besangen war.

Es ift richtig, daß die Bernunft mit den Leidenschaften kampft, daß sie in diesem Kampse siegen oder unterliegen kann, daß hier in der menfclichen Natur zwei Mächte in Streit gerathen, von denen die größere den Sieg davon trägt. Aber es ist falsch, diese That= sache so zu erklären, daß jener Kampf in der geistigen Natur des Menfchen stattfindet und diese sich gleichsam- gegen sich selbst erhebt. In Wahrheit besteht der Conflict zwischen zwei ihrer Richtung nach entgegengesetten Bewegungen, die dem Seelenorgan mitgetheilt werden: die eine von Seiten des Körpers durch die Lebensgeifter, die andere von Seiten der Seele durch den Willen; jene ift unwill= fürlich und allein durch die körperlichen Gindrücke bestimmt, diese ift willfürlich und durch die Absicht motivirt, die der Wille ent= scheidet. Jene körperlichen Gindrucke, welche die bewegten Lebens= geifter in dem Seelenorgan und durch diefes in der Seele felbft erregen, werden hier in sinnliche Vorstellungen umgewandelt, die entweder den Willen ruhig laffen, wie es bei der gewöhnlichen Wahr= nehmung der Objecte der Fall ift, oder durch ihre unmittelbare Beziehung zu unserem Dasein benfelben beunruhigen und bewegen: die Borftellungen der ersten Art find leidenschaftslos, und es ift tein Brund, fie zu befämpfen; die der zweiten bagegen haben die leiden= schaftliche Erregung zur nothwendigen Folge, da fie auf den Willen einstürmen und feine Gegenwirkung hervorrufen. Die Einwirkung folgt aus körperlichen Urfachen, sie geschieht mit naturnothwendiger

Rraft und erfolgt nach mechanischen Gesetzen: in ihrer Starke besteht bie Macht der Leidenschaften; die Gegenwirkung ift frei, fie handelt mit geistiger, an sich leidenschafteloser Rraft, sie kann daher die Leibenichaften befämpfen und beberrichen: in diefer Starte befteht die Macht über die letteren. Die Seele tann, von den Gindrucken der Lebensgeister bestürmt, Furcht leiden und, durch den eigenen Willen aufgerichtet, Muth haben und die Furcht, welche die Leidenschaft zuerft einflößte, bemeistern, sie tann dem Seelenorgan und dadurch ben Lebensgeiftern die entgegengesette Richtung geben, traft beren die Glieder zum Kampfe bewegt werden, mahrend die Furcht fie zur Flucht treibt. Jest ift klar, welche Mächte in den Leidenschaften mit einander tampfen. Was man für den Streit zwischen der niederen und höheren Natur der Seele, zwischen Begierde und Bernunft, zwischen der finnlichen und denkenden Scele halt, ift in Wahrheit ber Conflict awischen Rörper und Seele, zwischen Leidenschaft und Wille, gwischen Naturnothwendigkeit und Bernunftfreiheit, zwischen Natur (Materie) und Geift.\*) Selbst die schwächsten Gemüther kön= nen durch den Einfluß auf das Seelenorgan die Bewegung der Lebens= geifter und badurch den Gang der Leidenschaften bergeftalt bemeiftern und lenken, daß fie eine vollkommene Herrschaft über dieselben zu erwerben im Stande find. \*\*)

Der mechanische Ursprung der Leidenschaften hindert nicht die moralische Folge, sondern begründet dieselbe vielmehr. Die Geiftes= freiheit will errungen sein, was nur durch die Unterwerfung der Begenmächte geschen tann; biefe Gegenmächte find bie Leiben= schaften, die darum zur Befreiung des menschlichen Geiftes nothwendige Bedingungen find: darin befteht die Bedeutung und der Werth, den fie haben. Sie waren nicht die Gegen machte des Willens, wenn fie nicht in der dem Geift entgegengesetten Natur ihren Urfprung hatten: daber die Rothwendigkeit ihrer mechanischen Ent= ftehung; fie waren nicht Gegenmächte, wenn fie nicht mächtig waren, b. h. auf den Willen einwirken konnten, was nur möglich ift, wenn Geift und Körper vereinigt find, wie in der menschlichen Natur: daher diese als der nothwendige und alleinige Erklärungsgrund der Leidenschaften gilt. Best ift die Grundlage vollkommen klar, auf der innerhalb bes cartefianischen Syftems die Lehre von den Leiden= schaften beruht. Die nächste Frage ist, worin sie bestehen?

<sup>\*)</sup> Les passions I. Art. XLVII. \*\*) Les passions I. Art. L.

## III. Die Arten ber Leibenfchaft.

### 1. Die Grundformen.

Wir haben unter den finnlichen Borftellungen schon die leiden= icaftslofen von den leidenschaftlich erregten unterschieden. Nicht in dem Object als solchem liegt ber Grund einer passionirten Empfindung, fondern in dem Intereffe, welches unfer Wille am Dafein deffelben nimmt, oder in der Art und Weise, wie fich bas Object zu unferem Dasein verhält und wir dieses Berhältniß empfinden. Die Art des lekteren ift unendlich variabel, denn fie ift abhängig von der Berichiedenheit ber Individuen und unferer jeweiligen Seelenzuftande: was dem einen furchtbar erscheint, findet ein anderer verächtlich, ein britter gleichgültig; bei bem Wechsel unserer Lebenszustände und Stimmungen macht daffelbe Object auf diefelbe Berfon jett einen freudigen, jett den entgegengesetten, jett gar keinen Gindruck. Daber geht die Mannigfaltigkeit der Leidenschaften ins Endlose. Doch laffen fich aus bem Wefen der leidenschaftlichen Erregung überhaupt gemiffe einfache und nothwendige Formen herleiten, die fich zu allen übrigen wie die Grundformen zu den Modificationen oder die (im Zeiger ber Combinationsrechnung gegebenen) Elemente zu den Variationen verhalten. Die Grundformen nennt Descartes die ursprünglichen oder "primitiven", die daraus abgeleiteten oder combinirten die besonderen ober "particularen Baffionen". Unter diefem Gefichts= fich unsere Leibenschaften unterscheiben und ordnen. vunkt laffen Bas wir leidenschaftlich empfinden, find nicht die Dinge, sondern die Werthe derfelben, d. i. der Nugen oder Schaden, den wir von den Dingen haben ober ju haben uns einbilden. Es scheint, daß ber dritte Fall, in dem ein Object weder als nütlich noch als schädlich empfunden wird, jeden Werth und darum jede leidenschaftliche Erregung ausschließt. Dem ift nicht fo. Es giebt Objecte, die blos durch die Macht und Reuheit des Gindrucks unfer Gemuth mit un= widerstehlicher Gewalt ergreifen, ohne im mindesten unsere Begierde ju locken. Mit Borftellungen diefer Art ift wegen ihrer unwillfür= lichen und mächtigen Wirkung auch eine leidenschaftliche Erregung verbunden, die Descartes mit dem Worte "Bewunderung" bezeichnet. Wir erkennen fogleich, daß diese Empfindung affectvoll ift und weder den gewöhnlichen Charakter der Begierde noch weniger den der Gleich= gültigkeit hat.

Was wir als nüklich ober unserem Dasein förderlich vorstellen, erscheint als etwas Begehrenswerthes oder als ein Gut, das Gegentheil davon als ein Uebel, beffen Bernichtung begehrt wird. Das But wollen wir haben, das Uebel loswerden; in dem erften Fall wird die Aneignung des Objects, im zweiten unsere Befreiung von bemfelben begehrt, mahrend wir das bewunderte Object blos betrachten, also weder besitzen noch lossein wollen. Demnach lassen fich junachft zwei Grundformen der Leidenschaft unterscheiden: die Bewunderung und die Begierde. Diese lettere verhält fich gu ihrem Object entweder positiv oder negativ, fie will das Gut haben und erhalten, das llebel logwerden und vernichten: fie ift in der ersten Richtung Liebe und in der entgegengefetten Sag. Run find die begehrten Objecte entweder fünftige ober gegenwärtige. Das bevorstehende Gut lockt, das bevorstehende Uebel droht: in beiden Fällen ift die Begierde gespannt und besteht in der Erwartung ober dem "Berlangen" (desir) nach der Erreichung eines Guts und der Bermeidung eines Uebels. Da nun in beiden Fällen auch das Gegentheil eintreffen (bas zu erreichende Gut verfehlt, bas zu vermeidende llebel erlitten werden) kann, fo ift das Berlangen von Hoffnung und Furcht bewegt, d. h. positiv und negativ zugleich. Wenn die be-gehrten Objecte gegenwärtig sind, so befinden wir uns entweder im Befite des gewünschten Guts oder find von einem Uebel betroffen: im erften Fall erfüllt uns die Empfindung der Freude, im zweiten die der Trauer. Demnach giebt es folgende primitive Leidenschaften, bie allen übrigen zu Grunde liegen: Bewunderung, Liebe und haß, Berlangen, Freude und Trauer. Die Bewunderung ist die einzige Leidenschaft, die weder positiv noch negativ ift, das Berlangen die einzige Begierde, die beides zugleich ift, alle übrigen Baffionen find Begierben entweder der einen oder der anderen Art.\*)

## 2. Die abgeleiteten ober combinirten Formen.

Wir wollen jest zunächst die Begierden betrachten und zulest auf die Bewunderung zurücktommen; wir wollen von diesen particularen Leidenschaften die hauptsächlichsten Formen hervorheben und zeigen, wie sie aus einigen der gegebenen Elemente entweder combinirt oder Species derselben sind.

<sup>\*)</sup> Les passions II. Art. LXIX.

Die Grundwerthe der Objecte, die wir als Nugen und Schaden bezeichnet haben, find in Rücksicht ihrer Grade unendlich verschieden. Es giebt einen Mafftab, um die Stärke ober Große unferer Begierden zu bestimmen und gewisse Hauptabstufungen zu unterscheiden. Wir lieben oder haffen, was uns nühlich oder schädlich erscheint: daher ist unsere Selbstliebe das Maß, womit unsere Begierde nach den Dingen zu vergleichen und die Größe derfelben zu schäten ift. Wir tonnen andere Wefen entweder weniger oder eben fo fehr oder mehr lieben als uns felbft, unfere Liebe zu bem Object kann, mit unferer Selbftliebe verglichen, geringer ober gleich ftart ober ftarter als diefe fein: im erften Fall ift fie Reigung (affection), im zweiten Freundschaft (amitie), im britten Singebung (devotion). wir im höchften Grade, d. h. mit Selbstaufopferung lieben, find die Mächte, von benen unfer Dafein abhängt und durch die es bedingt ift, wie Gott, Baterland, Menschheit u. f. w. Unter den Objecten, die in unserer Seele Liebe und haß erregen, find besonders das Schone und hafliche als Gegenstände des finnlichen Ergögens und Widerwillens hervorzuheben: die Liebe jum Schonen ift Wohlgefallen (agrement), die entgegengesette Empfindung Abicheu (horreur), beide Leidenschaften find, weil fie die Sinne erregen, die ftartften Arten der Liebe und des Hasses, aber auch die am meisten trügerischen.\*)

Das Berlangen war die auf das bevorstehende Gut oder llebel gespannte Begierde: die leidenschaftliche, noch ungewisse Erwartung. Rach dem Grade ihrer Ungewißheit ist diese Erwartung entweder Hoffnung (esperance) oder Furcht (crainte); der höchste Grad der Horcht Geryweislung (desespoir). Die Eisersucht nennt Descartes beiläusig eine Species der Furcht. Wenn der gehofste oder gefürchtete Ersolg nicht von äußeren Umständen, sondern blos von uns selbst und unserer eigenen Thätigkeit abhängt, wenn wir nur durch eigene Kraft das Gut erwerden, das llebel vermeiden können und zur Erreichung dieses Ziels die Mittel wählen, gewisse Handlungen aussühren und dabei mit Schwierigkeiten kämpsen müssen, so modisiciren sich demsgemäß Hoffnung und Furcht. Die Furcht, sich in der Wahl der Mittel zu vergreisen, kommt vor der Wenge ihrer Bedenken und Erwägungen zu keinem Entschluß und wird zur Unentschlosssen und Erwägungen zu keinem Entschluß und wird zur Unentschlosssen

<sup>\*)</sup> Les passions II. Art. LXXIX-LXXXV.

(irrésolution); die thatkräftige Hoffnung, die Schwierigkeiten der Ausführung bekämpsen und besiegen zu können, ist Muth (courage) und Kühnheit (hardiesse), die entgegengesetzte Empfindung, welche die Schwierigkeiten des Handelns fürchtet und sich vor ihnen entsetzt, ift Feigheit (lächeté) und Schrecken (épouvante).\*)

Die Vorstellung vorhandener Güter oder Uebel erregt uns Freude (joie) oder Trauer (tristesse). Wenn jene Güter ober lebel nicht uns felbst, sondern andere betreffen, so ift es fremdes Glud oder Unglud, das uns erfreut oder betrübt. Demgemäß modificiren fich Freude und Trauer, Liebe und Haß. Die Mitfreude an fremdem Glück ift Wohlwollen, bas Mitgefühl an frembem Unglück ift Mitleid (pitié); wenn uns das Glud des Anderen betrübt, fo empfinden wir Neid (envie), wenn fein Unglud uns erfreut, Schabenfreude. Descartes hat diefe Empfindungen von einer moralischen Bedingung abhängig gemacht, die bei der natürlichen Erklärung der Leidenschaften nicht mitsprechen sollte: er läßt das fremde Glück und Unglück verdient ober unverdient, die betroffenen Berfonen würdig oder unwürdig deffelben fein, fo daß ihnen von Rechtswegen zukommt, was fie Gutes oder Schlimmes erfahren. Wir haben dann weni= ger die gludlichen und ungludlichen, als die verschuldeten Buftande anderer vor Augen und freuen uns des gerechten Laufes der Dinge. Nur das verdiente Glud des Anderen erregt unfer Wohlwollen, wie das unverdiente unferen Reid, nur das verdiente Unglud erregt unsere Schadenfreude, wie das unverdiente unser Mitleid. Jest erscheinen diese Gemüthsbewegungen als gerecht, als so viele Arten unferes natürlichen Rechtsgefühls, beffen Befriedigungen freudig und deffen Berletungen schmerzlich empfunden werden. Reid und Mit= leid gehören zum Geschlecht der traurigen, Wohlwollen und Schabenfreude zu dem der freudigen Erregung, nur daß die Empfindungs= weise der letteren darin verschieden fein foll, daß die Freude über verdientes Glud ernft geftimmt ift, während in die Freude über verdientes Unglück sich Hohn und Spott (moquerie) mischen.\*\*) Man erkennt sogleich, daß in der Erklärung diefer Leidenschaften Descartes bie natürlichen und moralischen Beweggründe nicht genug auseinander gehalten hat. Das Rechtsgefühl kann unfer Wohlwollen und Mitleid verftärken, aber es hat nichts mit Schadenfreude und Neid zu

<sup>\*)</sup> Les passions II. Art. LVII-LIX. \*\*) Les passions II. Art. LXI-LXII.

schaffen. Hier hat der Philosoph die natürliche Erklärung, die zu geben war, versehlt und nicht, wie er wollte, "als Physiker" von den Leidenschaften geredet.

Die auten und ichlimmen Werke ber Menschen find besondere Arten nütlicher und ichablicher Objecte, fie find barum befondere Begenftande unserer Freude und Trauer, die fich verschieden gestalten, je nachdem wir felbst oder andere die Urheber jener Werke sind und die fremden Sandlungen uns betreffen oder nicht. Die Freude über bas eigene gute Werk ift Selbstaufriedenheit (satisfaction de soi-même) und das Gegentheil Reue (repentir). Das Ansehen, das wir durch unsere Berdienste in der Meinung anderer gewinnen, ift ber Ruhm (gloire), beffen Gegentheil in der Schande (honte) be-Fremde Berdienste weden in und eine bem Underen gunftige Gefinnung (faveur) und, wenn unfer eigenes Wohl dadurch gefördert worden, unsere Dankbarkeit (reconnaissance); wogegen der Nebelthäter unferen Unwillen (indignation) und, wenn er uns felbft Schaben zugefügt, unferen Born (colere) erregt. Die Guter und Uebel, die uns zu Theil werden, find von langerer oder kurzerer Dauer, die lange Gewohnheit stumpft die Empfindung ab und verwandelt die fatte Freude gulett in Ueberbruß (degout), mahrend fie die Trauer über unsere Berlufte und Leiden allmählig vermindert. Die guten und ichlimmen Zeiten, die wir erleben, geben vorüber; wir feben die erften mit Bedauern (regret) ichwinden und empfinben mit Fröhlichkeit (allegresse) das Ende der anderen.\*)

Unter den primitiven Leidenschaften hat Descartes die Bewunsberung (admiration) als die erste und über den Gegensatz der anderen erhabene bezeichnet. Wir müssen, jetzt auf den Charakter, die besonderen Arten und Eigenthümlichkeiten dieser Leidenschaft etwas näher eingehen. Sie wird stets durch ein neues und ungewöhnliches, seltenes und außerordentliches Object hervorgerusen, dessen Gindruck unser Gemüth ergreift und als Neberraschung empfunden wird. Ihre Krast wächst nicht erst in allmähliger Steigerung, sondern ist, weil sie alle gewohnten Eindrücke unterbricht, sogleich in ihrer ganzen Stärke wirksam: daher ist die Bewunderung unter allen Leidenschaften die stärkste, sie hat, wie jede Neberraschung den Charakter einer plötzlichen Wirkung. In allen Gemüthsbewegungen werden

<sup>\*)</sup> Les passions II. Art. LXIII—LXVII.

wir unwillfürlich von einem Object ergriffen, aber nirgends ist der Zustand eines solchen Ergriffenseins so rein und vollkommen außegeprägt als in der Bewunderung, deren Wesen derselbe ausmacht, darum ist sie in gewisser Weise mit allen Leidenschaften verbunden oder etwas von ihrer Empfindungsweise ist in allen gegenwärtig. Ihre Stärke kann so gewaltig sein, daß sie jeden Widerstand außeschließt und das Gemüth nicht blos bewegt, sondern dergestalt bannt und sesselt, daß alle Lebensgeister im Gehirn nach dem Orte des Eindrucks strömen und sich hier concentriren, der übrige Körper wird bewegungslos und wir erstarren gleichsam im Anblick des Objects: dann geht die Bewunderung in Staunen (étonnement) über und entartet durch den Exceß.\*)

So lange wir nur von der Macht des neuen und ungewöhn= lichen Eindrucks bewegt find, empfinden wir noch nichts von der Nüklichkeit ober Schädlichkeit des Objects, die das Grundthema aller übrigen Leidenschaften ausmachen: baber ift die Bewunderung früher als diefe, fie ift die erfte der Leidenschaften und an der gegenfat= lichen Natur ber anderen nicht betheiligt. Ihr wirkliches Gegentheil wurde in einem Gemuthszustande bestehen, der sich von gar nichts ergreifen läßt und in feiner Unempfänglichkeit für die Dacht der Eindrücke völlig leidenschaftslos ift: es giebt daher teine ber Bewunderung entgegengeschte Leidenschaft, d. h. fie hat kein Gegentheil. Wohl aber giebt es Unterschiede ober Arten der Bewunderung, Die sich nach dem Object richten, deffen Seltenheit uns überrascht, je nachdem fein außerordentlicher Charafter in der Größe oder Rlein= heit besteht, je nachdem wir oder andere freie Wesen dieses Object find. Descartes nennt die beiden Grundformen der Bewunderung Hochachtung (estime) und Verachtung (mépris); ist die Selbstichatung entweder Großherzigkeit (magnanimité) und Stola (orgueil) ober Rleinmüthigkeit (humilité) und niedrige Gefinnung (bassesse), während ber überraschende Eindruck fremder Größe oder Kleinheit unsere Berehrung (veneration) oder Gerinafchähung (dedain) erregt. \*\*)

Unter diesen Arten der Bewunderung find die unserer eigenen Werthschätzung die bemerkenswertheften. Nichts prägt sich in der

<sup>\*)</sup> Les passions II. Art. LXX. LXXII—LXXIII. — \*\*) Les passions II. Art. LIII—LV.

Haltung des Menfchen, im Ausdruck ber Miene, in Geberde und Bang fichtbarer aus als ein aukerordentlich gefteigertes ober gedrudtes Selbstgefühl. Es giebt in unserer Selbstschätzung eine richtige und falfche Erhebung des eigenen Werths, wie es eine richtige und falsche Berkleinerung besselben giebt. Die wahre Selbstachtung nennt Descartes Großherzigkeit (magnanimite), nicht Hochmuth, sondern Großmuth (generosite), die faliche bagegen Stolg; die achte Demuth nennt er humilité (humilité vertueuse), die unächte dagegen "bassesse". Run ift das Kriterium zu bestimmen, das in der Macht und Richtung unferer Selbstgefühle das mahre vom falichen unterscheidet. Ueberhaupt können nur freie Wesen Gegenstände der Hoch= achtung und Berachtung sein; nur ein Object ift in Wahrheit ach= tungewerth, wie fein Gegentheil verächtlich: unfere Willensfreiheit, fraft beren in unserer Natur die Bernunft herrscht und die Leiden= schaften dienen. In dieser freien und vernünftigen Selbstbeherrschung besteht aller fittliche Menschenwerth, das einzige Gut, das keine Gunst des Schickfals gewähren, sondern nur Arbeit und Willenszucht, die jeder an fich felbst übt, verdienen tann. Wer die Meisterschaft über fich felbst errungen hat, befigt jene Seelengroße, woraus das mahr= haft hohe und allein berechtigte Selbstgefühl, die großmüthige Gefinnung herorgeht, die Descartes als générosité bezeichnet. Nichts ift werthvoller als dieses Gut, aber auch keines ist schwieriger zu erreichen, denn man muß dagegen die gewöhnlichen Güter des Lebens für nichts achten und sich über die Schwächen der menschlichen Natur hoch erheben. Wenn man mit ben eigenen Schwächen ernfthaft kämpft und seine Freiheit ihnen abzuringen sucht, erst dann erkennt man, wie zahlreich diefelben find und wie gebrechlich die menschliche Natur; daher wird die Rleinheit und Begehrlichkeit der letteren in bemfelben Mage empfunden, als die Seelengroße erftrebt und errungen wird: die mahre Selbstachtung geht deshalb mit der mahren Demuth Sand in Sand. Jede Selbstachtung, die nicht aus dem Ge= fühle der eigenen Willensgröße und Freiheit herrührt, ist falsch und verkehrt, wie jede Demuth, die fich auf andere Empfindungen gründet, als die der eigenen Willensohnmacht. Die verkehrte Selbstachtung ift Hochmuth oder Stolz, die verkehrte Demuth Wegwerfung und niedrige Gefinnung. Wie mit dem großmuthigen Selbstgefühl die ächte Demuth sich nicht blos verträgt, sondern nothwendig zusammen= hängt, so mit dem Stolz die Kriecherei. "Der Stolz ist so undernunftig und ungereimt, daß ich taum glauben wurde, wie fich Menfchen bagu berfteigen konnen, wenn nicht fo viel unverdientes Lob gespendet würde, aber die Schmeichelei ift eine so landläufige Sache, daß jeder noch fo fehlerhafte Menfch fich ohne jedes Berdienft und felbst für seine Schlechtigkeiten gepriesen findet: daber kommt cs, daß die Unwiffenoften und Dummften ftolg werben." "Menfchen der niedrigften Gefinnung find häufig die Anmagendsten und Nebermuthiaften, wie große Seelen die Bescheibenften und Demuthiaften. Diefe bleiben im Glud und Unglud gleichmuthig, mahrend die kleinen und niedrigen Seelen von den Launen des Zufalls abhängen und vom Glück ebenso aufgeblasen, als vom Mißgeschick niedergeworfen werden. Ja man erlebt fogar oft, daß biefe Leute vor anderen, die ihnen nüten oder schaden konnen, fich in schimpflicher Weise ernied= rigen und fich zugleich unverschämt gegen folche betragen, von denen fie nichts zu hoffen ober zu fürchten haben." Achtung verdienen kann iedes willenskräftige ober freie Wesen, barum ist kein Mensch als solcher verächtlich, am wenigsten deshalb, weil ihm gewiffe äußere Vorzüge und Glücksgüter, wie Talente, Schonbeit, Chre. Reich= thum u. f. f. fehlen. Wenn der Andere unsere Sochachtung verdient, so empfinden wir Respect oder Berehrung, die fich aus Scheu und Bewunderung mischt, während wir in der begründeten Verachtung den Anderen so tief unter uns sehen, daß uns seine Schlechtigkeit zwar Berwunderung, aber nicht die mindeste Furcht erregt.\*)

# IV. Die fittliche Lebensrichtung.

1. Der Werth und Unwerth ber Leibenschaften.

Hier ist der Punkt wo die Seelenlehre in die Sittenlehre übergeht und das Thema der letzteren vollkommen einleuchtet. Frei sein ist alles. Die Willensfreiheit, das höchste Vermögen in uns, bezeichnet die Richtung und das Ziel. Die Erhebung unserer geistigen Natur über die sinnliche, die Geistesfreiheit, welche die Begierden und Leidenschaften unter sich hat, ist der Endzweck des menschlichen Lebens, das höchste Gut, dessen Vesitz allein unsere Glückseit, den einzigen sittlichen Werth, den einzigen Grund unserer Selbstachtung ausmacht. Descartes hat seine Sittenlehre

<sup>»)</sup> Les passions III. Art. CXLIX-CLXIII.

in einem besonderen Werke ausgeführt, sondern nur die Hauptte derselben theils in seiner Schrift über die Leidenschaften, theils en Briesen behandelt, die er über das glückselige Leben (Seneca heilend und berichtigend) der Prinzessin Elisabeth schrieb und die Liebe und das höchste Gut der Königin von Schweden tete. Wir kennen den directen Zusammenhang zwischen jenen sen und der Entstehung wie Vollendung der Schrift über die nschaften der Seele.\*)

Wenn das höchste Gut in der Freiheit besteht, welche die Leidenen beherrscht, so kann es ohne den Kamps mit den letzteren
errungen, also ohne das Dasein derselben nicht gedacht werden.
n das höchste Gut unter allen das begehrenswertheste ist, so
es in gewissem Sinne auch als ein Gegenstand unserer Begierde
n, und es muß eine Leidenschaft geben, die von sich aus die sittLebensrichtung einschlägt. Hier sind die beiden Punkte, wo in
Erklärung der Gemüthsbewegungen die Seelenlehre und die
enlehre ineinander greisen.

Alle unsere Leidenschaften laffen sich auf jene sechs primitiven Kführen, deren einfachste Formen die Bewunderung und die Bee waren. Auch die Bewunderung, sofern fie die Borftellung Betrachtung ihres Gegenftandes begehrt, ift eine Begierde. Da= ind im Grunde unsere Leibenschaften insgesammt Begierben und olche die natürlichen Triebfedern des Handelns. Alles mensch= Sandeln ift badurch bedingt, daß etwas gewünscht ober begehrt , das richtige Sandeln besteht im richtigen Begehren; wenn das lettere bestimmen können, so ift die Grundregel gefunden, vas Thema der gesammten Moral ausmacht. Diese Grundregel hr einfach und einleuchtend. Der Besit aller begehrenswerthen r ift entweder gang ober jum Theil oder gar nicht von uns , b. h. von unserem eigenen Bermögen abhängig. Bas wir nicht traft eigener Thätigkeit erwerben können, das können wir auch wahrhaft besigen, darum vernünftigerweise auch nicht begehren. begehren daher unvernünftigerweise, was zu erwerben oder uns eignen die eigene Kraft nicht allein ausreicht, vielmehr von Be= ungen abhängt, die ganz oder zum Theil außer unserer Macht

<sup>)</sup> S. oben Buch II. Cap. IV. S. 192. Cap. VIII. S. 250—56. Die Briefe an deth über das »beate vivere« finden fich: Oeuvr. T. IX. p. 210—249.

liegen. Unfere Buniche find unvernünftig, wenn ihre Erfullung unmöglich ift; fie ift ftreng genommen unmöglich, fobald bas Bermögen bazu weiter reicht, als wir felbst. So unvernünftig find die gewöhnlichen und meisten Buniche der Menschen, fie begehren am leiden= schaftlichsten, was von ihrer eigenen Thatkraft am wenigsten abhängt: die äußeren Lebensgüter, wie Schönheit, Ehre, Reichthum u. f. w. Die Regel ber Erkenntniß fagt: bente klar und beutlich, nur bas klar und beutlich Erkannte ift mahr. Die Willensregel fagt: begehre klar und beutlich, nur das jo Begehrte ist aut; wünsche nichts, was du zu erreichen nicht vermagft, durch dich allein vermagft; bein höchstes Bermögen ist die Freiheit, fie kann dich nicht schön, reich, angesehen, mächtig, glücklich in ben Augen ber Welt, sondern nur frei machen, sie macht dich nicht zum Herrn der Dinge, nur zum Herrn beiner selbst. Wolle nichts anderes fein! Das einzige Gut, bas du begehrst, sei biese Selbstherrschaft, sie fei bas einzige Ziel beines Strebens, das einzige Object deiner Bewunderung! Alle übrigen Wünsche find eitel. \*)

#### 2. Der Werth ber Bewinderung.

Demgemäß ift das richtige handeln durch die mahre Erkenntniß unserer Macht und Ohnmacht bedingt. Aus der ersten Ginficht ent= springt bas Gefühl unserer wahren und erreichbaren Erhabenheit, aus der zweiten die achte Demuth. Nichts ift der letteren forderlicher als die Betrachtung des unermeßlichen Weltalls, .worin der Mensch nicht der Mittelpunkt und Zweck der Dinge, sondern ein verschwindender Theil ift, ju ohnmächtig, um den Gang der Dinge nach feinen Bunfchen zu andern. "Beil die Leidenschaften uns nur durch das Verlangen, das sie erregen, zum Handeln treiben, so muß unfer Berlangen regulirt werden, und darin befteht der hauptfach= lichste Nuten der Moral." "Es giebt zwei Mittel gegen unsere eitlen Wünsche: das erfte ift das hohe und wahre Selbstgefühl (generosite), von dem ich fpater fprechen werde, bas andere die Betrachtung, die wir oft anstellen muffen: bag die gottliche Borfehung ben Gang der Dinge von Ewigkeit ber gleich einem Berhangniß ober einer unabänderlichen Nothwendigkeit bestimmt hat, welche lettere dem blinden

<sup>\*)</sup> Les passions II. Art. CXLIV-VI. Bgl. Brief an Glisabeth: Geuvr. IX. pg. 211-14.

Schictfal entgegenzuftellen ift, um dieje Chimare, ein bloges Birngespinnst unserer Einbildung, ju zerftoren. Denn wir konnen nur wünschen, was nach unserer Meinung irgendwie im Reiche ber Mög= lichkeit liegt; was dagegen von unserer eigenen Macht unabhängig ift, können wir nur dann für möglich halten, wenn wir es von jenem blinden Schickfal abhängen laffen und der Anficht find, daß es geschehen konne und Achnliches sonft schon geschehen sei. Wir glauben an den Zufall, weil wir die wirksamen Urfachen nicht kennen. Wenn ein Ereigniß, das nach unferer Meinung vom Zufall abhängt, nicht eintritt, so ift klar, daß eine feiner hervorbringenden Ursachen gefehlt hat, daß es daher nicht geschen konnte und Aehnliches nie geschehen ist, nämlich nie etwas ohne Ursache. Hätten wir vorher diesen nothwendigen Gang der Dinge klar vor Augen gehabt, so würden wir die Sache nie für möglich gehalten, darum auch nie begehrt haben."\*) Alle eitlen Bunfche find Jrrthumer, die richtigen eine nothwendige Folge unferer mahren Selbstichätzung barauf gegründeten großen Gefinnung (générosité): barum nennt Descartes diese letztere "gleichsam den Schlüssel aller übrigen Tugen= den und ein Hauptmittel gegen den Taumel der Leidenschaften. "\*\*)

Die Selbstachtung ift eine Art Bewunderung. Hier ift die Ge= muthsbewegung, die von selbst die fittliche Richtung ergreift und allen übrigen ben Weg zeigt. Denn die Bewunderung ift ein Berlangen, das fich nicht im Befit, sondern in der Borftellung oder Betrachtung der Dinge befriedigt und darum das Gemuth in einer Richtung bewegt, die der Erkenntnif vorausgeht und diefelbe vorbereitet. Wenn wir von der Macht eines überraschenden Gindrucks, von einem neuen, ungewöhnlichen, feltenen Objecte ergriffen find, fo verlieren mir uns gleichsam in die Betrachtung deffelben; nichts ift jett natürlicher als der Bunfch, diefe Betrachtung ju vervollkommnen oder durch ein= gehende Erforschung zu verdeutlichen. In dieser Berdeutlichung befteht die Erkenntniß. Aus der Begierde jur Betrachtung folgt natur= gemäß die Begierde zur Erkenntniß. Unter allen unseren Leidenschaften ist keine so theoretischer Natur und dem Erkennen so günstig gestimmt als die Bewunderung. Sie ift auf dem Wege zum Ziel, fie fteht an der Schwelle des Weges: der Sat des Ariftoteles, daß die Phi= Losophie mit der Bewunderung beginne, gilt auch bei Descartes, ohne

<sup>\*)</sup> Les passions II. Art. CXLIV-CXLV. \*\*) Les passions III. Art. CLXI.

ber eigenthümlichen Erklärung bes letzteren, daß der Zweisel den Ansang der Philosophie mache, zu widerstreiten. Ein anderes ist der Wille zur Erkenntniß, ein anderes die Gewißheit derselben: jener entspringt aus der Bewunderung, diese aus dem Zweisel. Wir wissen, welche Bedeutung die Lehre Descartes' dem Willen in Rücksicht der Erkenntniß der Wahrheit und der Vermeidung des Irrthums zuschreibt. Die Bewunderung giebt dem Willen unwillkürlich die theoretische Richtung und macht ihn der Erkenntniß geneigt: daher gilt sie unserem Philosophen nicht blos als die erste unter den prismitiven, sondern als die wichtigste aller Leidenschaften.

E3 ift von der naturgemäßen und gesunden Bewunderung die Rede, die das menfcliche Gemuth bewegt, nicht feffelt, und die Begierbe zur Erkenntniß hervortreibt, nicht aber hindert. Un diefer Stelle unterscheidet Descartes, was Aristoteles in Rücksicht der natürlichen Triebe überhaupt gethan hatte, die beiden fehlerhaften Extreme des Buwenia und Buviel: den Mangel und den Ercek, Die Stumpfheit und die Widerftandslofigkeit gegen die Macht der Ginbrude, die Unfahigkeit zu bewundern und die Bewunderungefucht. Die erfte Gemüthsart besteht in der ausgemachten Gleichgültigkeit. bie fich von nichts ruhren und ergreifen läßt, die zweite in der blinben Reugierde, bie nach neuen Gindrucken hafcht und fich jedem ohne Forschungstrieb hingiebt: diese Art der Bewunderung ist nicht eigent= lich Gemüthsbewegung, sondern Stillstand, nicht eigentlich Bewunde= rung, sondern, wie Descartes icon fruher gesagt hatte, Staunen. Gerade darin besteht der Werth der Bewunderung, daß sie nicht den nüklichen ober schädlichen, sondern den seltenen und aukerordent= lichen Charafter ber Gindrucke auf bas Stärkfte empfindet und bem Gemüthe bergeftalt einprägt, daß fie die intellectuelle Fortwirkung derfelben fichert und unser Rachdenken hervorruft. "Die übrigen Leibenschaften können bazu bienen, uns bie nütlichen ober schädlichen Objecte bemerkenswerth zu machen, die Bewunderung allein beachtet bie seltenen. Wir sehen auch, bag Leute ohne jede natürliche Neigung zu diefer Gemüthsbewegung gewöhnlich fehr unwiffend find." "Biel häufiger aber findet fich der entgegengesette Fall, daß in der Bewunderung zu viel geschieht und man über Dinge erstaunt, die wenig ober gar nicht beachtenswerth find. Und baburch wird ber vernünftige Werth dieser Leidenschaft entweder völlig aufgehoben oder in fein Gegentheil verkehrt. Gegen den Mangel hilft die gefliffent=

liche und befondere Aufmerkfamkeit, wozu unfer Wille den Berftand ftets verpflichten tann, sobald wir einsehen, daß die Beachtung des Objects der Mühe werth ift; aber gegen die excessive Bewunderung hilft tein anderes Mittel, als daß man viele Dinge tennen und die feltenften und ungewöhnlichsten unterscheiden lernt. Obwohl nur die ftumpfen und ftupiden Menichen von Natur gur Bewunderung unfähig find, so geht die Fähigkeit berfelben nicht immer mit der Große ber geiftigen Begabung Sand in Sand, fondern ift hauptsächlich solchen Gemüthern eigen, die einen guten natürlichen Berstand haben, ohne fich deshalb groß einzubilden, fie feien fertig. 3mar vermindert fich der Bewunderungstrieb in Folge der Gewohnheit; je mehr man feltene Objecte erlebt hat, die man bewunderte, um fo mehr gewöhnt man fich, fie nicht mehr zu bewundern und alle fol= genden für gewöhnlich zu halten; wenn aber der Bewunderungstrieb alles Dag überschreitet und feine Aufmerksamkeit immer nur an dem erften Gindruck ber jedesmaligen Objecte haften läßt, ohne nach einer weiteren Erkenntniß berfelben zu trachten, fo folgt baraus die Gewohnheit, nach immer neuen Eindrücken zu haschen. Und dies ift der Grund, der die Krankheit der blinden Reugierde chronisch macht, dann fucht man die Seltenheiten, blos um fie zu bewundern, nicht um fie zu erkennen, und die Leute werden allmählig so bewunderungs= füchtig (admiratifs), daß fie von läppischen Dingen eben so gefesselt werden als von den wichtigsten."\*)

#### 3. Die Beiftesfreiheit.

Ohne Leidenschaften würde die Seele an ihrem körperlichen Leben keinen Antheil nehmen, ohne sie gäbe es für die menschliche Natur in der Welt weder Güter noch Uebel, sie allein sind die Quelle unseres freud= und leidvollen Daseins. Je mächtiger sie uns bewegen und erschüttern, um so empfänglicher sind wir für die Fülle der Freuden und Leiden des Lebens, um so süßer empfinden wir jene, und um so bitterer diese; und zwar sind die letzteren um so schmerz= licher, je weniger wir unsere Leidenschaften zu lenken vermögen und je widriger unsere äußeren Schicksale sind. Aber es giebt ein Mittel, unsere Leidenschaften zu bemeistern und dergestalt zu mäßigen, daß ihre Uebel sehr erträglich werden und sich alle in eine Quelle freu=

<sup>\*)</sup> Les passions II. Art. LXXV—LXXVIII. Filder. Geld. b. Philosophie I. 3. Aufl.

digen Lebens verwandeln. Dieses einzige Mittel ist die Weisheit. Mit dieser Erklärung schließt Descartes seine Schrift'über die Leidensschaften der Secle.\*)

Den natürlichen Impul's, den Weg zu ergreifen, dessen Ziel die Weisheit ist, giebt die Bewunderung; sie entbindet den Erkenntnißtrieb, der nicht befriedigt werden kann ohne unsere Selbsterkenntniß, ohne die Einsicht in unsere Selbstäuschung, ohne den gründlichen Zweisel, der zur Gewißheit, zur richtigen Selbsterkenntniß, darum zur richtigen Selbstächtung, jenes ächte Freiheitsgesühl gründet, das mit der wahren Erkenntniß zusammenfällt und den sittlichen Werth bestimmt. So geht aus dem Tried der Bewunderung der Drang nach Erkenntniß, aus diesem der Zweisel und die Selbstgewißheit und daraus im Lichte der Vernunft diesenige Bewunderung hervor, deren Object das größte und erhabenste aller Vermögen ist: die Willenssfreiheit. Hier entspringt jene Gemüthsbewegung, die Descartes die großherzige Gesinnung (magnanimité oder generosité) genannt hat und die den Zügel des sittlichen Lebens in der Hand hält.

Bor diefer Erkenntnig ichwinden die eingebildeten Berthe ber Dinge, die Scheinwerthe der Welt, die von foldem Schein geblendeten Begierden, die Macht aller der Leidenschaften, deren Thema diese Art der Begierde oder Selbstfucht ift. So lange die Seele fich diesen Leidenschaften überläßt, wird fie von ihnen hin= und herbewegt, fie tann die eine unterdrücken, indem fie der entgegengesetten folgt und auf diese Weise einen herrn mit dem andern vertauscht. Gin folder Triumph ist scheinbar, nicht die Seele triumphirt, sondern eine ihrer Leidenschaften, fie felbst bleibt unfrei. Wenn fie dagegen aus eigener Willenstraft und Freiheit durch ihre klare und beutliche Erkenntniß fich über das Niveau jener Begierden erhebt, erft dann hat fie "mit ihren eigenen Waffen" und darum wahrhaft gefiegt. Diefer Sieg ift der Triumph der Geiftesfreiheit. "Was ich ihre eigenen Waffen (ses propres armes) nenne, find die festen und ficheren Urtheile über das Gute und Bofe, nach benen die Seele zu handeln ent= schloffen ift. Das find unter allen die fcmachften Seelen, deren Wille, ohne das Steuer der Einficht, fich von feinen jeweiligen Leibenschaften jest nach dieser, jest nach ber entgegengesetten Richtung

<sup>\*)</sup> Les passions III. Art. CCXII.

treiben läßt, diese Leidenschaften kehren den Willen gegen sich selbst und bringen die Seele in den elendsten Zustand, in den sie gerathen kann. So läßt uns von der einen Seite die Furcht den Tod als das größte lebel erscheinen, dem nur durch die Flucht zu entgehen sei, während von der anderen der Ehrgeiz diese schmachvolle Flucht als ein llebel empfinden läßt, das noch schlimmer ist als der Tod. Die beiden Leidenschaften treiben den Willen nach verschiedenen Richtungen, und dieser, bald von der einen, bald von der anderen bewältigt, streitet beständig mit sich selbst und macht so den Zustand der Seele knechtisch und elend."\*)

Sier schließt die Lehre Descartes', indem fie in ihre tiefften Grundlagen zurückfehrt. Bas dem Zweifel zu Grunde lag, war der Wille, der die Selbsttäuschung durchbrechen und zur Gewißheit durchdringen wollte; diefe beftand in der flaren und deutlichen Selbft= und Gotteserkenntnig und daraus folgte die klare und deutliche Erkenntniß der Existenz und Natur der Dinge außer uns. Wir erkannten im Lichte der Bernunft den vollen Gegenfat zwischen Seele und Rörper. Nun bezeugen unfere Leidenschaften die Berbindung beider, benn nur diese konnte bie Quelle berfelben fein : fie verneinen, mas die klare Erkenntniß bejaht. So besteht ein Widerstreit zwischen unferer freien Bernunfteinficht und unferen unwillfürlichen Gemüths= bewegungen. Das in diefem Widerspruch enthaltene Problem wird gelöft, indem wir die Leidenschaften erkennen, die eingebildeten Werthe ihrer Objecte durchschauen und die Macht derfelben brechen. Gegensat zwischen Seele und Körper hindert nicht ihre Berbindung in der menschlichen Natur, diese Berbindung hindert nicht den Gegen= sat beider, vielmehr findet diefer erft in der Erhebung der Seele über das körperliche Dasein, in der Befreiung von den Leidenschaften und Begierben, mit einem Worte in der Geiftesfreiheit feinen wahren und thatkräftigen Ausbruck. Die Leidenschaften verhalten fich zu unferer benkenden Natur, wie die unklaren Borftellungen zu ben In dieser ihrer Unklarheit liegt ihre Ohnmacht. Wenn der Wille traft bes Zweifels die Selbsttäuschungen durchbrechen und traft bes Denkens jur klaren und beutlichen Erkenntniß gelangen konnte, so tann er durch diese auch die Macht der Leidenschaften bewältigen, benn die Begierden find auch Selbsttäuschungen, die uns durch die

<sup>\*)</sup> Les passions I. Art. XLVIII.

Scheinwerthe der Dinge verblenden und in dieser Blendung gefangen halten. Der Zweisel trifft und erschüttert jede unserer Selbsttäuschungen, auch die Macht der Leidenschaften, und die Geistesfreiheit, d. i. der von der Erkenntniß erleuchtete Wille siegt über jede.

## Zehntes Capitel.

### Die erste kritische Probe. Einwürfe und Erwiederungen.

#### I. Ginwürfe.

1. Standpunkte und Richtungen ber Berfaffer.

Wir haben die philosophische Lehre Descartes' in dem Zusammenhang aller ihrer wesentlichen Theile ausgeführt und wenden uns jetzt zur Prüfung derselben. Hier begegnen uns sogleich jene gegen das erste der grundlegenden Werte gerichteten Einwürse, welche der Philosoph selbst hervorgerusen, erwiedert und mit seinen Entgegnungen zugleich veröffentlicht hat. Es war die erste tritische Probe, die das neue System vor seinem Urheber und der Welt zu bestehen hatte. Desecartes wünsche, seine Lehre gleich bei ihrer ersten öffentlichen Erscheinung auf eine solche Probe zu stellen und als ihr bester Kenner auch ihr erster Interpret und Vertheidiger zu sein. Deshalb sind biese kritischen Verhandlungen geschichtlich denkwürdig.\*)

Wenn die Einwürfe, wie es gewöhnlich geschieht, in die Darftellung der Lehre eingemischt und willfürlich an verschiedenen Orten auseinandergestreut werden, so geht der Gesammteindruck derselben völlig verloren, während der des Systems ohne Noth unterbrochen wird. Es giebt keine Quelle, aus der die erste Wirkung der neuen Lehre auf die philosophischen Stimmungen des Zeitalters und die ersten Gegenwirkungen des letzteren sich besser erkennen lassen, als diese von so verschiedenen Seiten her geltend gemachten, durch berusene und unberusene Kritiker erhobenen, unter dem frischen Sindruck des noch handschriftlichen Werks entstandenen Bedenken. Man sindet hier die herrschenden Richtungen des philosophischen Zeitbewußtseins bei einander und einige derselben durch die namhaftesten Stimm-

<sup>\*)</sup> S. oben Buch I. Cap. V. S. 216-18.

führer vertreten. Es ist daher der Mühe werth, dieser Gruppe der ersten Kritiker Descartes' eine zugleich aufmerksame und übersichtliche Betrachtung zu widmen.

Abgesehen von den Sammelberichten Mersennes an zweiter und sechster Stelle, hat Descartes die Einwürfe von Caterus, Hobbes, Arnauld, Gassendi, Bourdin in der eben genannten Reihensfolge empfangen und erwiedert. Die späteren, die sich als achte und neunte bezeichnen lassen und nicht mehr in die Ausgabe der Meditationen aufgenommen werden konnten, wurden brieslich verhandelt. Dahin gehören die Einwürfe unter dem Namen Hyperaspistes und die des englischen Philosophen Henry More; zene sind kaum bemerkenswerth, da sie nur wiederholen, was schon gesagt war; diese erneuern gegen Descartes den theosophischen Standpunkt, sie bestreiten die bloße Materialität der Ausdehnung und behaupten eine immaterielle, die von den geistigen Wesen gelten und die Gegenwart Gottes in der Welt, wie die der Seele im Körper erklären soll.\*)

Die zweiten und sechsten Einwürse, in denen die Bedenken versichiedener Philosophen und Theologen zusammengefaßt sind und Merssenne wohl auch die seinigen untergebracht hat, sind nach Art der Dilettanten, sie sind beshalb nicht verächtlich, denn in einem philossophisch so bewegten und rührigen Zeitalter, wie das cartesianische war, sind die mitspielenden Dilettanten keine unwichtige Macht. Caterus' Einwürse bezogen sich nur auf den Gottesbegriff, insbesondere auf den ontologischen Beweis und tressen daher nicht die Grundrichtung und Grundlagen der neuen Lehre.

Um die principiellen und darum bemerkenswerthesten Gegenssätz zu erkennen, müssen wir uns die sundamentalen Gedanken verzgegenwärtigen, auf denen das gesammte cartesianische Lehrgebäude beruht. Die methodische Erkenntniß der Dinge in dem natürlichen Licht der Bernunft oder des Denkens war die Ausgabe und das durchgängige Thema des Philosophen. Sosern das Licht der Erkenntniß das natürliche ist und sein will (les lumières naturelles), bezeichnen wir seine Richtung als naturalistisch; sosern diesenatürliche Licht die Bernunft oder das reine (klare und deutliche) Denken ist und sein will, bezeichnen wir diese naturalistische Erkennt=

<sup>\*)</sup> Die Briefe zwischen H. Morc und Descartes fallen in die letzte Lebenszeit des Philosophen (Dec. 1648 bis Oct. 1649). Oeuvr. T. X. pg. 178—296.

nißrichtung als rationalistisch. In der Art und Weise, wie jenes Licht im Denken entdeckt und dergeskalt hervorgebracht wird, daß es bie Dinge erleuchtet, befteht die Methode. Bier find die Grundibeen. Wer diefe angreift, bekampft grundfätlich die neue Lehre-Diefer Gegenfat ift ein breifacher. Man kann bas natürliche Licht ber Ertenntnig bejahen, aber zugleich verneinen, daß es im Denken entspringt und wirte, biefes Licht foll nicht in ber Bernunft, fondern in den Sinnen gefucht werben: bann bestreitet man nicht den Naturalismus, sondern den Rationalismus Descartes', man betampft nicht die philosophische (natürliche), sondern die metaphysische (rationale) Erkenntniß der Dinge, und stellt dieser die empiristische ober senfualistische entgegen. Dieser Senfualismus ift fo alt, als die atomistische Denkart, und so neu, als die baconische Philosophie. Die Renaiffance hatte die alte Lehre Demokrits, die Cpikur und nach ihm Lucrez schon im Alterthum erneuert hatten, wieder belebt. In diefer Richtung gegen Descartes fteht Gaffendi, den wir als einen Spätling der Rengissance ansehen können, da er dem Borbilde Spiturs folgte. Aus der Erneuerung der Philosophie durch Bacon, der den Empirismus begründet hatte, mußte eine fenfualiftische Rich= tung hervorgehen, die schon den Materialismus in fich trug: in diesem Gegenfat gegen Descartes fteht Sobbes. Wir haben jene Antithese vor uns, die wir bei dem erften Ausblick auf den Entwicklungsgang der neuern Philosophie innerhalb derfelben entstehen saben.\*) Es ift der erfte der bezeichneten Gegenfage.

Aber auch das natürliche Licht der Erkenntniß bleibt nicht unbestritten. Die Gegenmacht gegen den Naturalismus bildet das übernatürliche Licht des Glaubens und der Offenbarung, welches das
Reich der Enade und Kirche erleuchtet: das theologische und näher
augustinische System, das die Reformation gegen die römische Kirche erneuert hatte und der Jansenismus innerhalb derselben
wieder aufrichten wollte, dieser erschien gleichzeitig mit der Lehre
Descartes' und darf als der mächtigste Ausdruck des religiösen Zeitbewußtseins gelten. In dieser Richtung tritt der neuen Philosophie
der augustinisch gesinnte Arnauld entgegen, einer der bedeutendsten
Theologen des damaligen Frankreichs, später das Haupt der Jansenisten.

<sup>\*)</sup> S. oben Einleitung, Cap. VII. S. 142-44.

Es giebt einen kirchlichen Rationalismus, den die Scholastik ausgebildet hatte, und deffen Aufgabe nicht darin beftand, Wahrheiten zu finden, sondern die dogmatisch gegebenen zu beweisen. Rein größerer Gegensat als zwischen ber cartesianischen und scholaftischen Methode, amischen dem voraussekungelosen, durch den Ameifel geläuterten und dem dogmatifch gebundenen und geschulten Denten, zwischen der erfinderischen Deduction und der unfruchtbaren Spllogistit, die mit "barbara" und "celarent" Staat macht. Diese Methode hatte Descartes durch die Jesuiten, die Neuscholastifer des Beitalters, die besonders die dialektischen Rünfte der alten Schule zu brauchen wußten, frühzeitig kennen und aus eigenstem Urtheile verachten gelernt. Jest wurde feine Methode die besondere Zielscheibe, bie der Jefuit Bourdin, der Berfaffer der fiebenten Ginwürfe, ju treffen und damit die neue Lehre felbst über ben Saufen zu werfen fuchte. So wenig diese Bolemit in der Sache zu bedeuten hatte, fo charakteristisch mar es, daß gerade ein Jefuit die Methode bekampfte, und die Art, wie er es that.

### 2. Gegenfate und Berührungspuntte.

Unter den Richtungen, die sich im Widerstreit mit der Lehre Descartes' befinden, giebt es keinen größeren Gegenfat als augustinisch gefinnte Theologie und die sensualistisch (materialistisch) gerichtete Philosophie: Arnauld und Sobbes! Gleichzeitig bekämpfen beide das neue Syftem, nämlich die rationale Erkenntniß Bottes und ber Dinge; fie greifen von entgegengesetten Seiten ber die metaphyfischen Grundlagen des Lehrgebäudes an, die Brincipien, die durch methodisches Denken gefunden und nicht blos ficherer als alle bisherigen, sondern absolut gewiß und unzweiselhaft sein wollen. Der theologische Standpunkt verwirft diese Grundlagen, denn er anerkennt kein anderes Fundament als die Thatsachen der Religion und Offenbarung; der sensualistische Standpunkt verwirft fie ebenfalle, weil er der menschlichen Erkenntnig tein anderes Fundament einräumt als die Thatsachen der Sinnenwelt und Erjahrung. Diefer theologische und fenfualiftische Gegensat gegen die Lehre Descartes' ift unvermeidlicher Art und erleuchtet zugleich die Grundzüge des ganzen Systems in ihrem naturalistischen und rationalistischen Charatter. Darum gelten uns die Einwürfe, welche Hobbes, Gaffendi und Arnauld gegen die Meditationen gerichtet haben, als die bemerkenswerthesten und lehrreichsten. Hobbes, obwohl bedeutender und moderner als Gassendi, nahm die Sache, die in Frage stand, etwas oberstächlich und behandelte sie weniger genau und eingehend, als dieser; weshalb Descartes den Streit mit ihm abbrach und mit Gassendi zu Ende führte. Aus diesem Grunde dürsen wir Arnauld und Gassendi, diese beiden Landsleute des Philosophen, als die wichtigsten Gegner betrachten, gegen welche es galt die neue Lehre zu vertheidigen.

Nicht minder bedeutfam als die Gegenfage find die Berührungs= punkte zwischen der Philosophie Descartes' und der augustinisch gerichteten Theologie, zwischen ihr und dem materialistisch gerichteten Senfualismus. Sobald man von der metaphyfischen (rationalen) Begründung absieht, treten nach beiben Seiten die Aehnlichkeiten deut= lich zu Tage. Die sensualistische Lehre ist ihrer ganzen Anlage nach einer materialistischen und mechanischen Naturerklärung zugeneigt; Descartes gab diefe Erklärung, fie konnte nicht ftrenger fein; Hobbes, ber junachft nur diefe Seite ber neuen Lehre bemerkt hatte, glaubte icon, daß fie mit der feinigen völlig übereinftimme. Indeffen war die cartefianische Naturerklärung eine nothwendige Folge der uns bekannten dualistischen Principien, ihre rein materialistische und medanische Richtung tam aus einer ganz anderen Gegend, als bei ben sensualistischen Bhilosophen. Diese dachten: weil die Ratur materiell ift, darum ift es auch der Geift; weil jene nur mechanisch erklärt werden kann, darum find auch die geiftigen Thatigkeiten fo zu er-Maren. In der Lehre Descartes' dagegen verhielt sich die Sache ge= rade umgekehrt: weil der Geift gar nicht materiell ift, darum ift die Rörperwelt nur materiell; weil die Erscheinungen der geiftigen Welt gar nicht aus materiellen Bedingungen abgeleitet werden konnen, barum find die ber torperlichen nur aus folden Bedingungen au erklären; weil der Geift das Gegentheil der Materie ift, darum ift auch die Materie das Gegentheil des Geiftes. In diesem Bunkte lag die Streitfrage zwischen unserem Philosophen auf der einen Seite und Hobbes wie Gaffendi auf der andern.

In der Entgegensetzung der geistigen Natur gegen die körperliche, in diesem ausgemachten Dualismus beider hatte das neue Shstem seinen Schwerpunkt. Eben hier, wo es von den Sensualisten bekämpft wurde, übte es eine unwillkürliche Anziehungskraft auf den augustinisch gesinnten Theologen. Descartes selbst fühlte sich diesem verwandter als seinen philosophischen Gegnern, er sah sich von Arnauld weit beffer verftanden, als von hobbes und Gaffendi, deren ganze Denkweise ihn abstieß, und nahm die Einwürfe, die ihm jener gemacht hatte, für die wichtigsten unter allen. Wir fennen feine tieffinnige Untersuchung über den Gottesbegriff und die ent= scheidende Bedeutung, die das Ergebniß derselben für das ganze Syftem Wenn der Philosoph erklärte, daß er durch diese Richtung seiner Lehre auch die Sache der Religion fördern und innerlich ftarken wollte, fo war dies teine leere oder nur vorfichtig confervative Redens= art. Er meinte es aufrichtig mit den religiösen Interessen. Bug wurde von Arnauld sympathisch empfunden. Dazu tam eine wörtliche Nebereinstimmung mit Augustin, die dem Theologen will= tommen fein und um so bedeutsamer erscheinen mußte, als fie gerade an der Stelle herbortrat, die Descartes seinen Archimedespunkt genannt hatte: in dem Sat der Gewißheit. Um das Dafein Gottes zu beweisen, nimmt Augustin in seiner Schrift vom freien Willen unfere Selbstgewißheit jum Ausgangspunkt; er läßt hier ben Alppius ju Euodius fagen: "ich will mit der ficherften Sache beginnen: darum frage ich dich zuerft, ob du felbft bift ober in beiner Antwort auf diese meine Frage eine Täuschung befürchteft, obgleich hier keinerlei Frethum möglich ift, benn wenn du nicht wärest, könntest du auch nicht getäuscht werben." Genau fo hatte Descartes in feinen Meditationen gesprochen, ohne zu wissen, daß sein "cogito ergo sum" in Augustin einen Borganger hatte. Als er durch Arnauld die leber= einstimmung erfuhr, dankte er ihm diese erfreuliche Ueberraschung.

Indessen wird durch ähnliche Ausgangspunkte so wenig eine wirkliche und endgültige Uebereinstimmung bewiesen, als durch ähneliche Resultate. Richtungen, die von entgegengesetzen Principien ausgehen, können in gewissen Punkten zusammentressen, wie z. B. die cartesianische und sensualistische Lehre in Rücksicht der mechanischen Naturerklärung; ebenso können aus einem gemeinsamen Anfang Richetungen entspringen, die in ihrem Berlauf weit auseinandergehen; so verhält es sich in gewisser Rücksicht mit der cartesianischen und augustinischen Lehre. Wenn man ihre Tragweite versolgt und die geschichtlichen Entwicklungsformen beider vergleicht, so entdeckt sich ein Gegensah, der nicht größer gedacht werden kann: aus dem augustinischen System solgte das kirchliche Bewußtsein des Mittelalters und die Herrschaft der Scholastik, aus der Lehre Descartes' das

Spftem Spinozas. Indeffen lag ein folder Gegenfat dem Bewuftsein unseres Philosophen noch fern. So weit die Richtung der Phi= losophie, die er begründet hatte, in ihm selbst entwickelt und auß= geprägt war, durfte er fich über den gründlichen Gegenfat feiner Lehre und bes theologischen Systems täuschen und in den wesentlichen Bunkten die Uebereinstimmung beider für ausgemacht halten. Galt ihm doch das Dasein der Dinge, die Erkenntnif der Geister, die Bewegung ber Rörper als das ichöpferische Werk Gottes. Der menfcliche Geift mare in undurchbringliches Dunkel gehüllt, wenn nicht die Idec Gottes, also Gott selbst ihn erleuchtete; die Körverwelt ware ftarr und leblos, wenn nicht Gott felbst fie bewegte; die Dinge könnten weder sein noch bestehen, wenn nicht Gott sie geschaffen hatte und erhielte. So ist die menschliche Erkenntnig in ihrem letten Grunde Erleuchtung, das Dafein ber Welt Schöpfung, ihre Dauer fortwährende Schöpfung. Dies alles lehrte auch Auguftin, aber er lehrte aus supranaturalistischen Gründen, die auf der Thatsache des Glaubens und der chriftlichen Offenbarung beruhten, mas Descartes im natürlichen Lichte ber Bernunft, beffen Urquell er in Gott fah, beweifen wollte. Die Richtschnur des augustinischen Spfteme ift das christliche Glaubensinteresse und die (schlechterdinas übernatür= liche) Thatfache ber Erlöfung; die Richtschnur des cartefianischen ift natürliche Licht der Bernunft, das klare und deutliche Darin besteht der durchgängige Gegensatz beider. Arnauld fühlte biefen Gegenfat; feine Bedenken regten fich gegen die rationaliftische Denkart und deren nothwendige Folgerungen. Methode des klaren und deutlichen Denkens ift die Wahrheit der kirchlichen Glaubenslehre nicht verträglich. Wir erkennen klar und beutlich, daß die Modi nicht ohne Substang, diese Beschaffenheiten nicht ohne diefes Ding, dem fie gutommen, fein tonnen; es ift un= möglich, daß die Beschaffenheiten find, mahrend das Ding nicht mehr ift, daß jene bleiben, mahrend diefes fich vermandelt, daß Brod und Wein in Fleisch und Blut umgewandelt werden und doch ihre Beschaffenheiten, Geftalt, Farbe, Gefchmad u. f. f. behalten. unmöglich, daß Substang und Modi je von einander getrennt werden, eine solche undenkbare Trennung kann auch die göttliche Allmacht nicht bewirken, fouft wurde fie bem klaren und beutlichen Denken zuwiderhandeln. Descartes verneint diese Möglickkeit, die der Glaube an die Transsubstantiation im Sacrament des Altars bejaht. Arnauld und die Ginwurfe an fechfter Stelle hielten dem Philosophen diefe Bedenken entgegen. Wir erkennen klar und beutlich, daß Substangen unabhängig von einander find, alfo niemals ein Wefen ausmachen können, Berfonen find Substangen, die Ginheit dreier Berfonen, wie fie in der göttlichen Trinität gelehrt wird, erscheint Mit dem Sat, daß Substanz und Modi untrennbar undenkbar. verbunden find, ftreitet die Abendmahlslehre, mit dem Sat, daß Substanzen nothwendig getrennt sind, die Trinitätslehre.\*) Arnauld bemerkte, daß die Regel der Gewißheit auf die philosophifche Erkennt= niß einzuschränken und nicht auf Religion und Moral anzuwenden sei, Descartes möge in Uebereinstimmung mit Augustin die Grenzen awischen Glauben und Wiffen einhalten, diefes beruhe auf Gründen, jener auf Autorität. Descartes konnte sich leicht mit Arnauld ver= einigen, benn jene Ginfchränkung war nach feinem Sinn und nach der Richtschnur seiner Lebensmethobe. Indeffen find die Probleme der Philosophie mächtiger als die Reigungen und Lebensregeln des Philosophen. Die Selbstbeschränkung, welche Descartes für seine Person fich aufzulegen für gut fand, konnte der Geist seiner Lehre nicht auf die Dauer ertragen.

#### 3. Die Angriffspunkte.

Wir werden uns über den Inhalt der Einwürfe und ihre Angriffspunkte am besten orientiren, wenn wir uns die Cardinalpunkte des Systems, soweit dasselbe in den Meditationen enthalten ist, vergegenwärtigen. Die hervorspringenden Lehren sind: der methodische Zweisel, das Princip der Gewißheit, die Idee, das Dasein und die Wahrhaftigkeit Gottes, die Realität der Sinnenwelt, die Ursache des Irrthums, der Wesensunterschied zwischen Geist und Körper. Gegen diese Hauptpunkte concentriren sich die Einwürse und lassen sich demgemäß ordnen.

Die neue Methode und deren steptische Begründung findet ihren Hauptgegner in dem Scholastiker, der sich in der alten Richtung der Spllogismen und Kettenschlüsse heimisch und stark fühlt. Das Princip der Gewißheit krast des reinen Denkens und die darauf gegründete Lehre der absolnten Unabhängigkeit des Geistes vom Körper wird von den sensualistischen Philosophen bekämpst, denen die sinnliche Denkart,

<sup>\*)</sup> Obj. IV. (T. 11. pg. 35.) Obj. VI. (T. 11. pg. 327-29.)

die das Bewußtsein der meisten Menschen beherrscht, zur Seite steht. Daher ist an dieser Stelle der Hausen der Einwürse am dichtesten; hier verbinden sich mit Hobbes und Gassendi jene "verschiedenen Theologen und Philosophen", von denen die zweiten und sechsten Einwürse herrühren. Gegen die Beweise vom Dasein und der Wahrshaftigkeit Gottes, insbesondere gegen die Folgerung, daß Gott nicht zu täuschen vermöge, erheben sich eine Reihe Bedenken, worin die ungenannten Theologen mit Caterus und Arnauld wetteisern; nur daß der letztere, der in den Geist der neuen Lehre tieser eindrang, die Einsicht voraushatte, daß Descartes' ontologischer Beweis der scho-lastische nicht war.

1. Es ift bei den Philosophen der neuen Zeit, gleichviel welcher Richtung sie angehören, ein stehender Zug, daß sie die alte Schule, insbesondere die Disputirkunst, die auf den Kathedern des Mittelalters ihre Triumphe geerntet hatte, von Grund aus verachtet. Das Recht, womit sie auf die Scholastist herabsehen, wird sich aus einem concreten Fall am besten beurtheilen lassen, wenn man vor Augen sieht, wie ein Klopfsechter der alten Dialektist gegen den Begründer einer neuen, entdeckenden Methode seine Lanze einlegt. In dieser Kücksicht sind die Sinwürse des Jesuiten Bourdin charakteristisch und selbst nicht ohne culturgeschichtliches Interesse. Der Gegner will nach den Regeln der Spllogistist beweisen, daß die Methode Descartes' unmöglich sei, daß sie weder ansangen noch fortschreiten, noch irgend etwas, ausgenommen das reine Richts, beweisen könne, sie sei zugleich absurd und nihilistisch im Sinne der völligen Richtigkeit.

Der Satz der Gewißheit, mit dem die methodische Erkenntniß beginnt, gründet sich auf den völligen Zweisel, der jede Gewißheit
verneint. Zuerst wird erklärt: "Nichts ist gewiß"; dann wird hieraus
bewiesen: "Einiges ist gewiß". Aus einem allgemein verneinenden
Urtheil soll ein particular bejahendes solgen, was nach den Regeln
des Schlusses unmöglich ist: so unmöglich ist der Satz der Gewiß=
heit, der vermeintliche Ansang aller Erkenntniß.

Daffelbe gilt von dem Sate des Zweifels. Weil wir uns in einigen Fällen getäuscht haben, soll die Möglickkeit der Täuschung für alle Fälle gelten; weil einiges ungewiß ist, darum soll alles ungewiß oder nichts gewiß sein. Diese Folgerung ist unmöglich, denn aus einem Urtheil von particularer Geltung läßt sich kein allsemeingültiges ableiten: so unmöglich ist der Sat des Zweifels,

der vermeintliche Anfang der Philosophie. Wenn der Satz des Zweifels in Wahrheit gilt, so muß er auch rückwirkende Kraft haben und seine eigene Voraussetzung zerstören: wenn nichts gewiß ist, so ist auch nicht gewiß, daß Einiges ungewiß ist. So unmöglich ist nicht blos das Resultat, sondern auch der Ansang des Zweisels.\*)

An der Unmöglichteit, ein universelles Urtheil durch ein particulares zu begründen, scheitert nach Bourdin die ganze cartesianische
Philosophie, auch der Dualismus zwischen Geist und Materie, auch
die Physik, die auf dem Satz beruht, daß die körperliche Natur blos
ausgedehnt ist. Wenn einige Körper ausgedehnt sind, so folgt nicht,
daß diese Eigenschaft von allen Körpern gilt, noch weniger, daß sie
das Wesen derselben ausmacht, und darum die Seele, weil sie un=
theilbar (nicht ausgedehnt) sei, niemals körperlicher Natur sein könne.
Auf diese Art beweist man dem Bauern, daß die Eigenschaften, die
er an seinen Hausthieren kennt, alle wesentlichen der Thiere sind
und darum der Wolf kein Thier ist.\*\*)

So unmöglich jeder Berfuch des Anfangs der Erkenntniß nach der Methode Descartes' ift, so unmöglich ift jeder Bersuch des Fort= schritts; fie finkt bei jedem Schritt, den fie thut, ins Bodenlose, ins Leere Nichts. Man braucht den Gang diefer Methode nur nach der Richtschnur der Syllogistit zu beurtheilen und nach den regelrechten Formen in "celarent", "cesare" u. f. w. fortschreiten zu laffen, um au feben, wohin fie führt. Alle Wefen, beren Exifteng zweifelhaft ift, find nicht wirklich; die Exiftenz des Rörpers ift zweifelhaft, also ift der Körper kein wirkliches Wefen, also kein wirkliches Wefen ein Körper: ich bin wirklich, also bin ich kein Körper. Run ist nach Descartes alles zweifelhaft, folgerichtigerweise auch ber Geift; also ift diefer eben so wenig real als der Rorper, daher find wir felbft weder Geist noch Körper, also nichts. Da nun alles entweder Geist oder Rorper fein muß und teines von beiden fein tann, fo ift über-Es ift bemnach einleuchtend, daß nach der neuen haupt nichts. Methode ber Erkenntniß weder angefangen noch fortgeschritten noch irgend ein Ziel erreicht werden tann. Daher muß man bor der Schwelle derselben umkehren zur alten Methode, wie die Schule sie

<sup>\*)</sup> Obj. VII. (T. II. pag. 393-404, 412-415.) — \*\*) Obj. VII. pag. 441-43.

lehrt: von der nihilistischen zur spllogistischen, von der steptischen zur dogmatischen, vom Cartesianismus zur Scholaftik.\*)

- 2. Anderer Art, wie zu erwarten fteht, find die Bedenken, welche Hobbes, Gaffendi und Arnauld dem cartefianischen Zweifel entgegenseken. Hobbes behandelt die Sache etwas von oben herab, er beftreitet die Neuheit des Zweifels und feine Gultigkeit in Rudficht ber finnlichen Erkenntniß; schon unter ben alten Philosophen vor und nach Plato habe es Steptiter von Profession gegeben, und Plato felbst habe viel von der Unsicherheit der finnlichen Wahrnehmung gerebet, Descartes wurde beffer gethan haben, das alte Zeug nicht wieder zu erneuern, die Sache sei nicht modern, sondern gehöre zu ben Schrullen des Alterthums. Gaffendi will fich einen gemäßigten Stepticismus nach Urt der Weltleute gefallen laffen, aber den cartefianischen findet er übertrieben, hier wird das Rind mit dem Babe ausgeschüttet und ein neuer Jrrthum an die Stelle des alten gesett: man taufche fich selbst, wenn man fich einen Zweifel einbilde oder einrede, der gar keine Gewißheit übrig laffe, und fo fehr man auch verfichere, nichts für gewiß gelten zu laffen, behalte man boch Objecte genug, die man nicht bezweifeln könne, sondern als vollkommen sicher ansehe und behandle; daher sei der Zweisel Descartes' zu einem guten Theil Selbsttäuschung. Arnauld dagegen fühlt, daß dieser 3weifel die intellectuelle Selbstgerechtigkeit des Menschen erschüttert, und bejaht seine Geltung, sofern dieselbe fich blos auf das natürliche Erkennen erstreckt und die Gebiete des Glaubens und der Moral grundfätlich von sich fernhält.\*\*)
- 3. Das Princip der Gewißheit war in dem Sat "cogito ergo sum" enthalten: "ich denke, also ich din; ich din ein denkendes Wesen (Geist)." Wir müssen die Einwürse, die in Menge gerade diesem Sate gegenüberliegen, genau sondern. So kurz derselbe ist, schließt er eine Reihe wichtiger und maßgebender Behauptungen in sich, die Descartes in solcher Geltung aus ihm ableitet. Daher dietet das "cogito ergo sum" mehr als einen Angriffspunkt. Aus dem "ich denke" solgen genau genommen zwei Säte: 1) ich din oder existire, 2) ich din denkend oder ich din Geist. Die Art der Folgerung ist genau zu würdigen in dreisacher Rücksicht: 1) die Gewiß-

<sup>\*)</sup> Obj. VII. pg. 444—55, 461—63, 489—504. — \*\*) Obj. III. (T. I. pg. 466—67.) Obj. IV. (T. II. pg. 30.) Obj. V. (T. II. pg. 91—92.)

heit bes eigenen Seins, folgt nur aus dem Denken, aus keiner anderen Thätigkeit; 2) aus dem Denken folgt zunächst nur die Gewißheit der eigenen denkenden Natur, keine andere; 3) diese Gewißheit folgt aus dem Denken (nicht mittelbar, sondern) unmittelbar: der Sat ist kein Schluß, sondern eine unmittelbare oder intuitive Gewißheit.

Daraus ergeben sich folgende Angriffspunkte und Einwürfe: 1) aus dem "ich denke" folgt zwar der Satz: "ich bin oder existire", aber nicht: "ich bin Geist"; 2) der Satz: "ich bin" folgt keinesewegs nur aus meinem Denken, sondern eben so gut aus jeder anderen meiner Handlungen; 3) der Satz: "ich denke, also ich bin" ist ein Schluß und setz voraus, was er beweisen will, so lange sein Obersst nicht bewiesen ist; er ist eine "petitio principii" und hat als solche keine Gewißheit. Das erste Bedenken erhebt namentlich Hobbes, das zweite Gassendei, das dritte behandelt und widerlegt Descartes bei Gelegenheit der zweiten Einwürse.

Aus dem "ich denke" folgt ohne Frage, daß ich bin und daß ju meinen Thätigkeiten ober Eigenschaften die bes Denkens gehört, daher darf ohne Bedenken geurtheilt werden: ich bin denkend oder ich bin ein bentendes Wefen, aber nicht: ich bin Geift ober mein Wefen besteht im Denten. Dies hieße, die Gigenschaft jum Dinge felbst machen. Der erste Sat ift richtig, der zweite absurd. Denten ift fo wenig ein für fich beftebendes Wefen als bas Spazieren-Eben fo gut konnte man fagen: "ich gebe fpazieren, alfo ich bin Spaziergang."\*) Aus dem Sat "ich denke" folgt vernünftiger= weise: ich bin ein bentendes Wesen, b. h. ein Subject, dem unter anderen Gigenschaften ober Thätigkeiten die des Denkens zukommt. Offenbar kann die Thätigkeit nicht auch Subject der Thätigkeit, das Denken nicht auch Subject des Denkens sei. Ich kann wohl sagen: ich benke, daß ich gedacht habe, d. h. ich erinnere mich, was eine besondere Art des Denkens ift; aber es ift Unfinn zu fagen: "das Denken benkt" ober "ich benke, daß ich benke", benn bies würde zu einem endlosen Regreß führen und alles Denken unmöglich machen, da das Subject, der Träger des Denkens, nie zu Stande kommt. Nichts ist einleuchtender als der Unterschied zwischen Subject und Thätigkeit, zwischen Ding und Eigenschaft; ich bin daher als Subject des Denkens ein bom Denken verschiedenes Wefen, d. h. ich bin

<sup>\*)</sup> Obj. III. (T. I. pg. 468—69).

ein Rörper, welcher bentt. Rach diesem Sat ift ber Cartefianis= mus abgethan, und der fenfualiftische Materialismus an feinem Blak.\*) Der Geift besteht in der dentenden Thätigkeit des Rörpers, das Denken in der Berknüpfung der Worte, welche Vorstellungen oder Einbildungen bezeichnen, die von der Bewegung und den Eindrücken der körperlichen Organe bewirkt werden: daher find alle Ideen finnlichen Ursprungs und ber Geift nichts vom Körper Unabhängiges. Plare und unklare Vorstellungen sind nichts anderes als klare und unklare Eindrücke; ein nabes Object feben wir deutlich, ein ent= ferntes undeutlich, mit bewaffneten Augen sehen wir genau, was den unbewaffneten undeutlich oder gar nicht erscheint. Die aftronomische Borftellung der himmelskörper verhält fich zu dem gewöhnlichen Unblick derfelben, wie das teleskopische Sehen zum bloßen Sehen, wie der deutliche Eindruck jum undeutlichen; finnlich find beibe Arten ber Borftellung. Alle unsere Borftellungen find nur finnlich, die sogenannten Allgemeinbegriffe sind aus unseren Gindrucken abstrahirt und haben keine reale, fondern nur nominale Bedeutung. Was wir finnlich wahrnehmen, find nicht die Dinge felbst, sondern ihre Eigenichaften und Aeußerungen; baber ift der Begriff der Substang eine Borftellung ohne Object. Alle Gindrucke empfangen wir von außen. daher giebt es teine angeborenen Ideen, teine befondere Mitgift des Beiftes, die der Menfc vor den übrigen Befen voraus hatte, daber ift er nicht der Natur, sondern nur dem Grade nach von den Thieren verschieden. \*\*)

4. So ist mein Denken auch nicht die einzige Thätigkeit, aus der die Gewißheit folgt, daß ich bin. Ohne Zweifel folgt diese Ge-wißheit aus der Thätigkeit meines Denkens, aber nicht weil diese Thätigkeit Denken, sondern weil dieses Denken meine Thätigkeit ist. Der Sah: "ich gehe spazieren, also ich bin" ist eben so gewiß als das "cogito ergo sum"."\*\*\*) Wenn mein Sein im Denken bestände, so könnte ich ohne zu denken keinen Augenblick sein, dann müßte der Mensch auch im embryonischen Zustande und im lethargischen Schlase sich denkend berhalten. Wir können ohne Bewußtsein nicht denken, wohl aber existiren, daher sind unser Sein und unser Denken keineswegs identisch.†)

<sup>\*)</sup> Obj. III. (T. I. pg. 469—70, pg. 475.) \$\mathbb{B}\$gl. Obj. VI. (T. II. pg. 318—19). —

\*\*) Obj. III. (T. I. pg. 476—77, pg. 485—87, pg. 483.) \$\mathbb{B}\$gl. Obj. VI. (T. II. pg. 320—21.) —

\*\*\*) Obj. V. (T. II. pg. 93. \$\mathbb{B}\$gl. pg. 248, T. I. pg. 451—52.)

\*\*\*) Obj. V. (T. II. pg. 101—102.)

Auch leistet, wie Gassendi findet, der Sat der Gewißheit nicht, was wir nach den Berheißungen Descartes' erwarten dursten: die genauste und tiesste Erkenntniß unserer eigenen Natur. Was ist mit der Einsicht, daß wir denkende Wesen sind, Neues und Besonderes gewonnen? Wir ersahren, was wir längst gewußt haben. Wenn man uns eine gründliche Belehrung über die Natur des Weins verspricht, so erwarten wir eine genaue chemische Analyse seiner Bestandtheile, aber nicht die Erklärung, daß er ein flüssiges Ding ist. Wir haben die Eigenschaft zu denken, wie der Wein die Eigenschaft der Flüssigeteit hat. Was weiter? Ein solcher Gemeinplat ist der cartesianische Sat der Gewißheit.\*)

- 5. Nun aber ift dieser Sat nicht einmal gewiß, benn er ift 1) nach des Philosophen eigener Erklärung durch unsere Gottesgewiß-heit bedingt, daher allen Bedenken über die Gültigkeit der Beweise vom Dasein Gottes ausgesetzt (ein Einwurf, der zu verschiedenen malen wiederkehrt), und 2) ein Schlußsatz, der von einer unbewiesenen Boraussetzung abhängt. Der vollständige Syllogismus heißt: "alle denkenden Wesen sind oder existiren, ich denke, also ich bin". Um den Obersatz zu beweisen, muß schon die Geltung des Schlußsatzs vorausgesetzt werden: daher ist dieser Syllogismus nicht blos eine petitio principii, sondern auch ein circulus vitiosus, wie die Logiker sagen. Diese Bedenken würden treffend sein, wenn der Satz der Gewißheit ein Syllogismus wäre. Wir erwarten, was Desecartes erwiedern wird.\*\*)
- 6. Der letzte Grund aller Gewißheit und Erkenntniß war die Gottesidee in uns, deren Ursache nur Gott selbst sein konnte. Das war in der Kürze der ontologische Beweis, dessen tiefsinnige Begründung in der Lehre Descartes' wir aussührlich kennen gelernt haben, und die von den Gegnern keiner zu würdigen gewußt hat. An dieser Stelle schaaren sich die Einwürse. Um die Angrisspunkte zu sondern, unterscheiden wir die Sätze, die der Beweis in sich schließt. Es wird gesordert: "daß der Satz der Causalität auch von den Ideen gelte, 2) daß insbesondere die Gottesidee einer realen Ursache bedürse, 3) daß diese Idee uns angeboren sei, 4) daß aus dieser angeborenen Idee die Realität Gottes unmittelbar einleuchte, 5) daß Gott die Ursache seiner selbst sei und darum unendlich. Jeder dieser Sätze bietet einen Angrisspunkt.

<sup>\*)</sup> Obj. V. (T. II. pg. 122—23.) — \*\*) Obj. II. (T. I. pg. 403—404.) Fisher, Gesc. B. Philosophie I. 3. Aust.

Die Ibeen sind Gedankendinge, die keine reale, sondern nur nominale Existenz haben, darum bedürfen sie keiner realen oder activen Ursachen, am wenigsten solcher, die mehr "objective Realität" enthalten, als sie selbst. Diesen Einwurf stellte Caterus an die Spitze seiner Bedenken.\*)

Die Gottesidee ift uns nicht angeboren; sie müßte sonst allen stets gegenwärtig sein, auch im Schlase; viele haben sie gar nicht, keiner immer: daher kann die Ursache derselben nicht Gott sein. Wir sind diese Ursache, die Gottesidee ist unsere Fiction, ein Machwerk des menschlichen Verstandes, der sich die Vorstellung eines vollkommenen und unendlichen Wesens bildet, indem er die Vollkommenheiten, die er kennt, steigert, die Schranken erweitert, von den Unvollkommenheiten absieht. So entsteht durch Steigerung und Abstraction in unserer Einbildung die Idee Gottes. Es ist nicht wahr, daß die Vorstellung eines unendlichen Wesens durch dieses selbst bewirkt sein müsse. Das unendliche Westall ist auch nicht die Ursache unserer Vorstellung desselben, sondern wir gelangen zu dieser Weltidee, indem wir unsere zunächst beschränkte Weltanschauung allmählig erweitern und zuletzt ins Unermeßliche ausdehnen.\*\*)

Daher enthält unsere Gottesibee nichts von der Realität Gottes. Die lettere läßt sich auch nicht aus dem Dasein der Dinge beweisen, denn die Boraussetzung einer letten oder ersten Ursache ist nichtig, da der Causalnerus der Dinge endlos ist und wir nicht berechtigt sind, ihm eine Schranke zu sehen. Aber selbst eingeräumt, es gäbe ein Wesen, welches Ursache seiner selbst wäre. so würde aus dieser Unbedingtheit (Aseität) noch keineswegs seine Unendlichkeit folgen.\*\*\*)

Aus der Idee Gottes folgt nicht die Existenz Gottes, noch weniger erhellt sie daraus klar und deutlich. Dann müßte vor allem
jene Idee selbst klar und deutlich sein, sie ist das Gegentheil, auch nach Descartes' eigener Meinung, denn wir sind endliche und unvollkommene Wesen, Gott dagegen unendlich und vollkommen. Wäre die Idee Gottes der Grund aller Gewißheit, so wäre nie zu begreisen, wie Atheisten ihre mathematischen Einsichten für zweisellos halten konnten.

<sup>\*)</sup> Obj. I. (T. I. pg. 355—56). — \*\*) Obj. II. (T. I. pg. 400—402). Obj. III. (T. I. pg. 479—80. Obj. V. (T. II. pg. 139—40). — \*\*\*) Obj. I. (T. I. pg. 359—60). Obj. V. (T. II. pg. 139—142). — †) Obj. V. (T. II. pg. 174—75) Obj. VI. (T. II. pg. 321—22).

Die Idee Gottes ist weder angeboren noch ift sie klar und beutlich. Sobbes geht weiter und bestreitet überhaupt ihre Möglich= keit, denn es fehlt einer folchen Idee der Ursprung, der Gegenstand und das Bermögen. Da fie nicht angeboren ift, fo mußte fie von ben Dingen abstrahirt fein; von den Korpern läßt fie fich nicht abftrabiren, von der Borftellung der Seele auch nicht, denn wir haben bon der letteren überhaupt teine beftimmte Borftellung. Der Gegenftand jener 3bee foll eine unendliche Substang fein, ein Ding, bas alle anderen an Realität übertrifft, aber von der Substang giebt es überhaupt teine Borftellung, und ein Ding, das mehr Ding als alle anderen ift, läft fich nicht benten. Alles Denten befteht im Folgern und Ableiten, daher ift das Unbedingte undenkbar, die 3dee Gottes unfaßbar, und alle Untersuchungen über dieselbe unnüt. Run beruht auf der Gottegidee in uns die gange Beweistraft der cartefianischen Argumente. Wenn Gott nicht in Wahrheit existirte, so könnte in uns niemals die Gottesidee fein. Die Existenz dieser Idee in uns. saat Hobbes, ift unbewiesen, unbeweisbar und meiner Meinung nach un= möglich. Darum hat Descartes das Dafein Gottes nicht bewiesen und noch viel weniger die Schöpfung.\*)

7. Wenn es überhaupt keine rationale Gotteserkenntniß giebt, so darf auf dieselbe auch nicht die Möglickeit einer Erkenntniß der Dinge gegründet werden. Descartes gründet sie auf die Wahr=haftigkeit Gottes, auf die Unmöglickeit einer Täuschung durch Gott. Die Gotteserkenntniß eingeräumt, ist diese Folgerung falsch sowohl im Lichte der Offenbarung als in dem der Vernunft. Entweder enthält die Vibel Unglaubwürdiges, oder es giebt Täuschungen, die Gott gewollt hat; er verblendet Pharao, er läßt die Propheten Dinge weissagen, die nicht eintressen, die heilige Schrift im alten wie im neuen Testament lehrt, daß wir im Dunkeln wandeln. Auch ist aus Vernunftgründen nicht einzusehen, warum die Täuschung dem Wesen Gottes widerstreiten oder seiner unwürdig sein sollte. Es giebt heilsame Täuschungen, die in der besten und weisesten Ubsicht geschehen. So täuschen Eltern die Kinder, Aerzte die Kranken.\*\*)

Daß Gott der Grund unseres Jrrthums nicht sein könne, ift demnach eine verwerfliche Behauptung. Descartes erklärt den Fre-

<sup>\*)</sup> Obj. III. (T. I. pg. 484, pg. 493). — \*\*) Obj. II. (T. I. pg. 404—406). Obj. VI. (T. II. pg. 322—24). Obj. III. (T. I. pg. 501—502).

unbedingte, völlig indeterminirte Willtür gil unterste Stuse der Freiheit, während die höd durch die Bernunfteinsicht determinirte Wille is nicht mit Weisheit: jene ist absolut frei, sie was ihr beliebt; diese ist an die Rothwendi der Vernunftgesetz gebunden, ihr gegenüber Willtür. Eine für den cartesianischen Standpun für den theologischen sehr bedenkliche Lehre!\*

The state of the s

Die Senfualisten können ein von allen no unabhängiges Vermögen nicht einräumen un menschliche Willensfreiheit. Sie ist von jeher wiesen, von den strenggläubigsten Calvinisten worden. Selbst Hobbes beruft sich in diesem Ho Die Freiheit ist nicht blos unbewiesen, sond alles Unbedingte; sie ist aus natürlichen Grün Irrthum aus der Willensfreiheit ableiten, heif dem Unbekannten und Unerkennbaren, das Na möglichen erklären. Vielmehr ist der Irrthum begreisliche Folge unseres beschränkten Erkennt

8. Aus dem Princip der von der Gottesit gewißheit folgte der cartefianische Dualismus daß Geist und Körper Substanzen und zwagegengesetzte sind; hieraus erhellte die Unabh

Interesse ift für die Abhängigkeit des Geiftes von der körperlichen Ratur, weil es die Unabhangigkeit und Herrschaft der letteren im Sinn hat; das theologische Interesse ift gegen die Freiheit und Unabhängigkeit bes Geiftes, weil ihm an der ganglichen Abhängigkeit des menfclichen Wefens alles gelegen ift. Die Schwäche der körper-Lichen Natur ift einleuchtend genug. Wenn unsere geistige Natur mit der torperlichen verbunden ift und von ihr abhängt, fo ift die Gebrechlichkeit und Ohnmacht des Menschen eine so bewiesene Sache, wie es das theologische System fordert. Durch ihren Antheil an der körperlichen Natur unterscheiden sich die (endlichen) Geister von Gott, nach der Meinung der Kirchenväter und Platoniker find felbft die Geifter höherer Ordnung körperlich, das lateranenfische Concil erlaubte beshalb, die Engel zu malen. Um fo weniger durfe der menfchliche Geift fich einbilden, vom Körper unabhängig zu fein. Auch folge aus der Berschiedenheit der beiden Substanzen, selbst wenn fie hinlänglich bewiesen wäre, noch nicht die Unsterblichkeit der Seele, diese könnte ihrem Wesen nach unkörperlich sein, aber durch die gött= liche Allmacht zerstört werden. Außerdem beweise ein folder Schluß mehr, als bewiesen sein wolle: bann mußten auch die Thierseelen, da fie vom Körper ebenfalls verschieden find, unsterblich fein, was zu behaupten keinem einfalle. Freilich leugne Descartes, daß die Thiere beseelt seien, und erkläre sie für bloße Maschinen, aber diese Ansicht ftreite so sehr mit der Ersahrung, daß sie schwerlich jemand über= zeugen werde.\*)

Indessen ist, wie Arnduld findet, auch der Beweisgrund, aus dem der Gegensatz zwischen Körper und Geist einleuchten soll, nicht stichhaltig. Was ohne den Begriff eines anderen Wesens gedacht werden kann, soll ohne das Dasein desselben existiren können, also unabhängig von dem letzteren sein; so verhalte es sich mit dem Begriffe des Geistes in Rücksicht auf den des Körpers und umgekehrt. Dieser Schluß von der Idee auf das Dasein der Sache ist salsch, denn er beweist zu viel. Ich kann mir das rechtwinkliche Dreieck ohne Kenntniß des pythagoreischen Sates, die Länge ohne Breite, diese ohne Tiese vorstellen: gleichwohl existirk kein rechtwinkliches Dreieck ohne die Eigenschaften, die Pythagoras bewiesen hat, und in

<sup>\*)</sup> Obj. VI. (T. II. pg. 319—20). Obj. II. (T. I. pag. 408—409). Obj. IV. (T. II. pg. 15—16).

Wirklickfeit ist teine Dimension ohne die andere. Daß wir den Beariff des Geiftes ohne den des Körpers klar und deutlich vorzustellen vermögen, ift daber tein Beweisgrund für die körperlofe Exifteng Der Gegensak ber Substanzen läkt sich auch nicht aus dem der Attribute (des Denkens und der Ausdehnung) ableiten, beren Begriffe nothwendig zu trennen find. Was vom Denten gilt, gilt darum nicht ebenso vom Geift, sonft mußte man das Wefen des letteren der bewußten Thätigkeit des Denkens gleichsehen und alle dunklen und unbewußten Geifteszustande, wie fie im embryonischen Leben, im Schlaf u. f. f. stattfinden, für unmöglich erklären. Erfahrung lehrt, daß unfer Seelenleben von körverlichen Auftanden beeinflußt wird, daß unsere geiftige Entwicklung mit der korperlichen Sand in Sand geht und die gefunde Geiftesthätigkeit in Folge phyfischer Ursachen Semmungen erleidet. In der Kindheit schlummert ber Geift; im Wahnsinn ift er erloschen. Thatsachen dieser Art zeugen wider die rein geistige Natur des Menschen, und man braucht tein Materialift ju fein, um fie beachtungswürdig ju finden.\*)

Es bedarf keiner weiteren Ausführung, wie die Senfualisten auf Grund folder und ähnlicher Thatsachen die volle Abhängigkeit der geistigen Ratur von der körperlichen behaupten, den cartesianischen Dualismus verwersen und zwischen Mensch und Thier nur einen graduellen Unterschied gelten lassen.

# II. Die Erwiederungen.

Da wir Descartes' Erwiederungen auf die ihm gemachten Einwürfe schon in unserer Darstellung des Shstems im Auge gehabt und verwerthet haben, so ist nicht zu erwarten, daß uns jetzt über Inhalt und Bedeutung der Lehre ein neues Licht aufgeht. Konnte doch der Philosoph selbst in den meisten Fällen nichts anderes thun, als jenen Einwürsen gegenüber auf seine Meditationen zurücksommen, und da er bei der Reise und dem durchdachten Charakter des Werks sich nirgends zu berichtigen sand, so waren die Erläuterungen, die er gab, im Grunde nur Umschreibungen und Wiederholungen des Gesagten. Um solche Wiederholungen zu sparen, werden wir uns hier kürzer sassen der deinwürsen und nur diesenigen Cardinalpunkte der Lehre hervorheben, welche die hauptsächlichsten Mißverständnisse zwar

<sup>\*)</sup> Obj. IV. (T. II. pg. 11-15, pg. 30).

nicht verschuldet, aber immer wieder erfahren haben. Sie betreffen sämmtlich das Princip der Gewißheit: dieses wird vollkommen verkannt, wenn man es syllogistisch auslegen, materialistisch deuten, sensualistisch begründen, steptisch vernichten will. Weil in allen diesen Punkten, namentlich in den drei letzten, die Mißverständnisse, so grob sie sind, etwas Scheinbares haben, das leicht täuschen kann, so wollen wir hören, wie Descartes die un mittelbare Gewißheit seines Princips vertheidigt, deren erstes und unmittelbares Object nur unser geistiges Dasein, deren Grund nur die Thätigkeit unseres Denkens ist und deren Entbeckung (nicht aus der Ungewißheit, sondern) aus der Gewißheit des Zweisels hervorgeht.

### 1. Wiber ben Ginwurf ber spllogistischen Begründung.

Das Princip der gesammten Lehre besteht in unserer Gottesund Selbstgewißheit, in unserer von der Gottesidee erleuchteten Selbstgewißheit oder, wenn man diese Bezeichnung vorzieht, in den Beweisen unseres geiftigen und des göttlichen Daseins. Wir haben ausgeführt, wie genau und direct diefe beiben Ueberzeugungen jufammenhängen und dieselbe Sache in verschiedenen Rucksichten aus= druden.\*) Bas daher von der einen gilt, betrifft auch die andere: entweder find beibe unmittelbar ober mittelbar gewiß, im letteren Fall find fie spllogistisch begründet, b. h. fie bleiben unbewiesen und find darum ungültig. Wenn man den cartesianischen Gottesbeweis, insbesondere die ontologische Form deffelben, spllogistisch versteht, so wird er dem scholaftischen Beweise gleichgesetzt und den Bedenken preisgegeben, die der lettere von Rechtswegen hervorruft. Diefes Digverftändniß berichtigt Descartes in feiner Erwiederung auf Caterus' Einwürfe, indem er barthut, worin sein ontologisches Argument sich von dem thomistischen (er hatte sagen sollen von dem anselmischen) unterscheidet: sein Beweis sei kein Schluß, sondern eine unmittelbare Gewißheit, benn in der Idee Gottes werbe das Dafein beffelben ohne Mittelglieder klar und beutlich erkannt. Daffelbe gilt von dem Sat der Selbstgewißheit, der eben so wenig auf spllogistischem Wege oder durch Mittelglieder, sondern unmittelbar oder intuitiv einleuchtet. Die lettere Erklärung giebt Descartes in seiner Erwieberung auf die zweiten Einwürfe: "Wenn jemand fagt: ""ich benke, also

<sup>\*)</sup> S. oben Buch II. Cap. IV. S. 312-17.

ich bin ober existire"", so folgert er nicht etwa die Existenz aus bem Denken durch einen Syllogismus, sondern erkennt dieselbe als etwas unmittelbar Gewisses durch die einfache Selbstanschauung des Geistes."\*)

Wenn man die Lehre Descartes' durchschaut, so erscheinen die eben erwähnten Difberftandniffe fo unverftandig, daß fie lacherlich find. Die cartefianische Selbstgewißheit grundet sich nicht auf diesen oder jenen Lehrsat, sondern auf das Bewußtsein unserer eigenen intellectuellen Unvollfommenheit, bas von der Idee intellectueller Bolltommenheit erleuchtet sein mußte; diese Idee, da fie unserem Bewußt= fein vorausgeht und daffelbe begründet, ift nothwendigerweife unabhängig von dem letteren und ursprünglicher Ratur, d. h. sie ift nicht blos eine Idee, fondern Gott. Wenn ich an mir felbft und allen meinen Einbildungen irre geworden bin und diesen meinen Zuftand völliger Ungewißheit mit voller Ueberzeugung erkläre, fo sollte man nicht glauben, daß jemand kommt, der sich nach dem Syllogismus erkundigt, auf den sich diese meine leberzeugung gründe. Wer es thut, weiß nicht, wovon ich rede; er kennt weder die Ungewißheit, in der ich mich befinde, noch weniger die unerschütterliche Gewißheit, die ich habe. In diefer Art völliger Unkunde ftehen der Lehre Descartes' die obigen Ginwürfe gegenüber.

### 2. Wiber bie materialistischen und sensualistischen Ginwürfe.

Hobbes hatte aus dem Sate der Selbstgewißheit, dessen Urssprung und Tiefe ihm gänzlich verborgen blieb, den Materialismus gefolgert. Wenn ich ein denkendes Wesen bin, so unterscheide ich mich vom Denken, wie das Subject von seiner Eigenschaft oder Thätigkeit, ich bin also ein vom Denken verschiedenes Wesen, d. h. ein Körper, welcher denkt; daher ist das Denken eine körperliche Thätigsteit oder eine Art der Bewegung. Daß es sich so verhält, bezeugen die Thatsachen der Ersahrung, die überall darthun, wie das sogenannte geistige Leben von den Zuständen, Eindrücken und Borgängen der körperlichen Natur abhängt, also nichts anderes ist, als eine Erscheinung und Wirkung der letzteren.

Descartes hat diese Einwürfe der oberflächlichsten und sophistisch gröbsten Art, die eines Hobbes unwürdig waren, so leicht und weg-

<sup>\*)</sup> Rép. aux Obj. I. (T. I. pg. 388-95), Rép. aux Obj. II, (pg. 427).

werfend behandelt, wie sie es verdienten. Richts erfordert weniger Mühe, als zwei beliebige Dinge in das Berhältniß von Subject und Prädicat zu bringen und zu erklären, daß jenes von diesem versichieden sein müsse, dann kehrt man den Satz um und beweist das Gegentheil; so kann man den Himmel zur Erde und die Erde zum Himmel machen, den Geist zum Körper und eben so gut den Körper zum Geist. Gine solche Beweissührung hat gar keinen Grund, sie widerstreitet aller gesunden Logik und selbst dem gewöhnlichen Sprachegebrauch.\*)

Gassendi hatte den Sat der Gewißheit im Sinne Descartes' durch den Einwurf entwerthen wollen, daß derselbe auch sensualistisch begründet werden könne: daß wir sind, erhelle nicht blos aus unsserem Denken, sondern eben so sehr aus jeder beliebigen Thätigkeit anderer Art, die wir verrichten. Mit demselben Recht als "cogito ergo sum" müßte auch "ambulo ergo sum" gelten; der Satz: "ich gehe spazieren, also ich bin" wäre dann eben so gewiß als der Satz: "ich benke, also ich bin". Descartes selbst braucht dieses Beispiel, um das Bedenken Gassendis handgreislich zu machen. Unter allen Einwürsen ist dieser für das gewöhnliche Bewußtsein der scheinsbarste, und wenn er trifft, ist der cartesianische Satz der Gewißheit verloren.

Aus jeder Thatigkeit, die ich vorftelle, folgt unzweifelhaft der Satz: ich bin. Die näheren Bestimmungen der Thätigkeit sind dabei vollkommen nebenfächlich und gleichgültig; daß ich fie vorftelle, ift die Hauptsache und der einzige Grund, aus dem jene Gewißheit ein= Eine Thätigkeit vorstellen ober fich berselben bewußt fein, Mus jeder Thätigkeit, sofern ich diefelbe vorftelle heißt benten. ober bente, folgt, daß ich bin. Wenn ich fie nicht vorstelle, folgt für mein Bewuftfein gar nichts. Das Spazierengeben ift ber Bewegungs= zustand eines menschlichen Körpers; daraus folgt nicht, daß ich bin: erft wenn ich biefen Körper und feinen Bewegungszuftand als ben meinigen vorstelle, gilt ber Sat: "ich gehe spazieren". Möglich, baß diefe Bewegung nicht in Wahrheit, sondern nur in meiner Ginbildung oder im Traume stattfindet, daß ich nicht in Wirklichkeit luft= wandle, aber unmöglich, daß ich, ber ich diefe Einbildung habe, nicht Daher folgt die Gewißheit meines eigenen Seins nicht aus bin.

<sup>\*)</sup> Rép. aux Obj. III. (T. I. pg. 472-74, 476-78).

meiner Bewegung, sondern nur aus meiner Vorstellung derselben, d. h. aus meinem Denken. Es ist ganz gleichgültig, was ich vorsstelle, ob das Object mein eigener Spaziergang oder der eines andern ist, es könnte in beiben Fällen imaginär sein, aber daß ich vorstelle, ist gewiß und daraus allein solgt die Gewißheit meines Seins. Darum gilt unansechtbar der Sah: "ich denke, also ich bin". Diesem Sahe gegenüber war Gassendi in einem doppelten Jrrthum und Mißverständniß: er sah nicht, daß es abgesehen von meiner Vorstellung und meinem Bewußtsein, gar keine Thätigkeit giebt, die ich als die meinige bezeichnen könnte; er sah noch weniger, daß es die Thätigkeit jedes anderen, wie jedes beliebige Object sein kann, aus dessen Vorstellung in mir die Gewißheit meines Seins unmittelsbar einleuchtet, daß deshalb in allen Fällen mein Vorstellen oder Denken den alleinigen Grund der letzteren ausmacht.\*)

## 3. Wiber ben Ginwurf bes nihilistischen Zweifels.

Der Sat der Selbstgewißheit war einem dreisachen Angriff außgesett. Die Einen hielten ihn für spllogistisch und darum für unsbewiesen, Hobbes ließ ihn gelten, aber nur von unserem körperlichen Dasein, Gassendi ebenfalls, aber auf Grund nicht blos unseres Denkens, sondern jeder Thätigkeit, welche die unsrige ist, gleichviel welcher. Alle diese Einwürse gegen die Fundamente der Lehre sind hinfällig. Nun ist noch Bourdin übrig, der den Sat der Gewißheit für vollkommen ungültig und unmöglich erklärt, da er bedingt sei durch den Zweisel.

Wir haben jene dialektischen Künste wohlseilster Art kennen gelernt, womit der Berfasser der siebenten Einwürfe die Lehre Descartes' ad absurdum führen, jeden ihrer Schritte hindern und zuletzt als deren folgerichtiges Resultat den Sat herausbringen wollte, daß überhaupt nichts sei. Lassen wir seine scholastischen Possen und Bockssprünge unbeachtet und halten uns gleichsam an das Horn, womit der streitlustige Wann die neue Lehre, insbesondere die Methode Descavtes' einzurennen und niederzuwerfen suchte; die vermeintliche Stärke seiner ganzen Polemik liegt in dem Satz: wenn man die Realität aller Dinge bezweiselt, so muß man die Nichtrealität derselben behaupten. Oder um mehr nach Bourdins Art zu reden:

<sup>\*)</sup> Rép. aux Obj. V. (T. II. pg. 247-48).

wenn alle Dinge zweifelhaft find, so existirt in Wirklickkeit nichts. Zwei Mißverständnisse, die man der Lehre Descartes' gegenüber als Roheiten des Unverstandes bezeichnen muß, liegen dieser Fassung zu Grunde. "Zweiselhaft sein" hält der Gegner 1) für gleichbedeutend mit "unwirklich sein" und 2) für einen Zustand der Dinge! Daher verkehrt sich in seinem Verstande der cartesianische Satz: "ich zweisle an allem" in den Satz: "es giebt überhaupt keine wirklichen Dinge".

3meifelhaft fein, fofern es fich um ein Object handelt, beift möglicherweise nicht sein. Wenn wir ein Object oder die Realität eines Dinges bezweifeln, fo verneinen wir daffelbe nicht, fondern laffen dahingestellt, ob das Ding, ift ober nicht, ob es so ift ober Zweifelhaft fein ist kein Pradicat, das einem Objecte in berfelben Beife zukommt, wie etwa dem Korper Ausdehnung, Bewegung und Rube. Etwas ift zweifelhaft heißt: es ift mir zweifelhaft, ich zweifle ober ich bin ungewiß, ob die Sache ift ober nicht, ob fie fo ift ober anders. Dager ift zweifelhaft fein nicht ein Zuftand ber Dinge, sondern blos unseres Denkens, es ift der Zuftand unserer Ungewißheit; das Gegentheil deffelben ift unfere Gewißheit, die entweder blos in unserer Einbildung oder in Wahrheit besteht: im ersten Fall ift sie Selbsttäuschung, im zweiten Erkenntniß. Der Weg zur Wahr= heit geht nicht durch unsere Selbsttäuschung, sondern durch unsere Erkenntniß derselben, d. h. durch den Zweifel an unserer vermeint= lichen ober eingebildeten Gewißheit. Diefen Weg ging Descartes, barin beftand fein Zweifel und beffen Methode. Entweder muß man verneinen, daß wir im Zuftande der Selbsttäuschung befangen find, was der Gipfel der Selbstverblendung wäre, oder man muß diesen Buftand einsehen, an fich irre werben und in eben ben 3weifel gerathen, den Descartes erlebt und vorbildlich gemacht hat. Zweifel ift bas einzige Mittel gegen die Selbsttäuschung und barum unvermeidlich, er ift fo alt, als die Erfahrung, daß wir im Zuftande der Täuschung befangen find, und er wird immer wieder neu, so oft fich diese Erfahrung erneut, was in jedem wahrheitsbedürftigen Menschen der Fall ift. Darum machte Hobbes' Ginwurf, daß der Zweifel keine moderne Erfindung sei, auf unseren Philosophen nicht den mindeften Gindruck. Neu oder nicht, erwiederte dieser, Zweifel ift nothwendig, denn ich will Wahrheit.\*) Um wenigsten

<sup>\*)</sup> Rép. aux Obj. III. (T. l. pg. 467).

vermochte Bourdin in seiner dreisten Selbstgefälligkeit den Ernst und die Tiese des cartesianischen Zweisels zu sassen. Richts solgt klarer und einleuchtender, als aus diesem Zweisel der Sat der Selbstgewißheit, weil er bereits in ihm liegt. Es heißt nicht: die Dinge sind unwirklich oder nichtig, sondern ihre Existenz und Beschaffenheit ist unsicher oder zweiselhaft. Es heißt nicht: die Dinge sind zweiselhaft oder ungewiß, sondern ich bin es, ich din ungewiß und zwar in allem. Aus dem Satz: "ich bin ungewiß" solgt unmittelbar der Satz: "ich bin", denn er ist ihm enthalten.\*)

Die Nothwendigkeit des Zweifels, der Satz der Selbstgewißheit, die Begründung des letzteren durch unser Zweiseln oder Denken, die alleinige und unmittelbare Geltung dieses Grundes, darum die principielle Gewißheit unserer geistigen Existenz: diese Fundamente der Lehre Descartes' stehen den Einwürsen gegenüber sest und sicher, sie sind von allen angegriffen, von keinem erschüttert.

Wie verhält es sich nun mit dem Lehrgebäude selbst, das auf diesen Grundlagen ruht? Diese Frage führt uns zu der letzen Untersuchung: der Prüfung des Shstems.

# Elftes Capitel.

# Beurtheilung des Syftems. Ungelöfte und neue Probleme.

I. Object und Methode ber Unterfuchung.

Jene kritischen Verhandlungen, die wir im vorigen Abschnitt dargestellt haben, sind nicht blos historisch benkwürdig, sondern auch für die Prüfung des Shstems noch heute bedeutsam; sie lassen die Lehre Descartes' in dem Lichte erscheinen, worin sie betrachtet und gewürdigt sein will. Daß sowohl Theologen als Naturalisten die Principien unseres Philosophen angreisen, ist schon ein Beweiß, daß sein Shstem weder ein theologisches noch ein naturalistisches im Sinne der Gegner ist. Diese bekämpsen aus entgegengesetzten Standpunkten die rationale Principienlehre oder das metaphysische Fundament: das natürliche Licht des klaren und deutlichen Denkens erscheint den

<sup>\*)</sup> Obj. VII. Remarques de Descartes (T. II. pg. 385-87, pg. 405-412).

theologischen Gegnern bedenklich im Hinblick auf die kirchliche Glaubenslehre, den sensualistischen im Hinblick auf die empirische Katurlehre; jene vermissen das übernatürliche Licht der Offenbarung, diese das natürliche Licht der Sinne. Das Licht der Bernunft (la lumière naturelle), dem Descartes gefolgt ist, fällt nicht vom Himmel herab und geht nicht aus den Sinnen hervor: den Theologen gilt es als blos natürlich und darum als etwas ihrer gläubigen Anschauungsweise Fremdes, den Sensualisten dagegen als nicht natürlich und darum als etwas ihrer sinnlichen Vorstellungsart ebenfalls Fremdes; jenen ist die neue Lehre zu naturalistisch, diesen ist sie nicht naturalistisch genug. Von der einen Seite wird befürchtet, daß die Theologie naturalisirt und dadurch der Kirche untreu gemacht, von der andern, daß die Naturlehre rationalisirt und dadurch der Ersahrung entfremdet werde.

So vereinigen sich gegen Descartes, trot ihres eigenen Wider= ftreits, die theologische Richtung, die von Augustin und der Scholastik bertommt, und die sensualiftische, die in Gaffendi von Spitur und in Hobbes von Bacon ausgeht. Zugleich findet jeder der beiden Standpunkte in der neuen Lehre eine ihm zugewendete Seite, und es ift eine fehr bemerkenswerthe Thatsache, daß es namentlich zwischen Arnauld und Descartes Berührungspunkte gab, die beide als eine Geiftesverwandtichaft empfanden. Reinem unter den Berfaffern der Einwürfe fühlte fich Descartes fo nah, auf teine Uebereinstimmung legte er ein größeres Gewicht. Er wollte in feiner Lehre das theologische und naturaliftische System so vereinigt haben, daß beide einen Bund eingeben konnten, bei dem keines, am wenigsten das theologische, zu turz tame. Es ift auch richtig, dag beide in dem neuen Spftem enthalten und nicht blos äußerlich und künftlich qusammengefügt, fondern im Geifte unferes Philosophen gufammen= bier entsteht nun die Frage: ob in der Lehre Desaedacht find. cartes' jene Richtungen sich wirklich einigen und vertragen, die aukerhalb desselben einander widerstreiten und in der Polemik dagegen zusammentreffen?

Man kann ein Shstem nicht richtig und sachgemäß beurtheilen, wenn an dasselbe der Maßstab fremder Ansichten gelegt und darnach seine Annehmbarkeit und sein Werth bestimmt wird; ein Beispiel solcher subjectiven Schähung, waren jene Einwürse, die wir kennen gelernt haben. Jedes durchdachte System, wie es aus dem Geiste

eines großen Philosophen hervorgeht, ist in feiner Art ein Ganges, das als folches erkannt und geprüft sein will. Es ift daher zu unterfuchen, ob es die Aufgabe, die feinen bewegenden Grundgebanken ausmacht, wirklich gelöst hat. So nothwendig die Aufgabe ift, fo nothwendig muffen die Bedingungen gelten, ohne welche die Löfung nicht geschen tann: biese Bedingungen find bie Principien bes Systems; in der vollständigen und folgerichtigen Entwicklung der= selben besteht die Lösung der Aufgabe. Ein System sachgemäß prüfen heißt daher nichts anderes als seine Lösung mit seiner Aufgabe, seine Refultate mit seinen Brincipien, seine Folgesätzen mit seinen Grund= fähen vergleichen und zusehen, ob geleiftet ift, was geleiftet sein Setzen wir, daß die Lehre eines Philosophen vollendet und mangellos ware, so ließe sie nichts übrig als ihre Anerkennung und Berbreitung, wie fie die Anhänger betreiben, die das Werk des Meisters für vollkommen halten. Die Mängel zu erkennen ist Sache ber eingehenden und fortichreitenden Prüfung, die zunächft weder die Richtigkeit der Confequenzen, noch weniger die der Brincipien in Unspruch nimmt, sondern nur untersucht, ob alle Folgerungen, die aus ben Principien gezogen werden konnen, auch wirklich gezogen find. Wenn fie es nicht find, so ift bas Syftem ju vervollftanbigen und zu erganzen: darin befteht die Ausbildung beffelben, die das eigentliche und erfte Geschäft ber Schule ausmacht. Die zweite Unterfuchung bringt tiefer: fie betrifft bie Richtigkeit ber Confequenzen, die Uebereinstimmung der Folgefäte mit den Grundfäten, die Anwendung der Principien, deren Geltung unangefochten feststeht: turg es handelt sich um die Folgerichtigkeit der Lösung. Wenn sich in biefem Bunkte Mangel finden, fo ift bas Syftem in Betreff ber Consequenzen zu ändern und dergestalt zu berichtigen, daß die letzteren den Principien nicht widerstreiten, sondern völlig gemäß find: darin besteht die Fortbildung der Lehre, eine Arbeit der fort= Mit der Vollständigkeit und Richtigkeit des schreitenben Schule. Suftems in dem eben erklärten Sinn ift geleiftet, was innerhalb der gegebenen und noch unbestrittenen Principien geleiftet werden konnte. Ift tropbem die Aufgabe nicht gelöft, fo liegt die Schuld in den Grundlagen, in dem Migverhältnig zwischen diefer Aufgabe und biesen Brincipien, in der unzureichenden Fassung der letteren. leuchtet ein, daß die in dem Shftem erkannten und anerkannten Probleme unter ber Herricaft feiner Grundfage nicht gelöft werden

konnten. Zu dieser Einsicht führt die dritte in den Kern der Sache eindringende Untersuchung, sie betrifft nicht mehr die Vollständigkeit und Richtigkeit der Consequenzen, sondern die der Principien, sie macht die eigentliche kritische Probe, aus welcher erhellt, ob die Rechnung stimmt oder nicht. Die Mängel in den Folgerungen sind secundär, in den Grundlagen dagegen primär. Wenn die Rechnung nicht stimmt, so entdecken sich in dem System primäre Mängel; jetzt müssen die Principien geändert, berichtigt und der zulösenden Aufgabe consorm gemacht werden: darin besteht die Umbildung des Systems, die über die Grenzen der engeren Schule hinausgeht.

Auch in der Umbildung laffen fich fortschreitende Stufen unterscheiben, beren wichtigfte wir sogleich hervorheben wollen. erften, die den Anfang macht, werden die herrschenden Brincipien theilweise umgebilbet, um ber Aufgabe ju entsprechen. Bier wird die außerfte Grenze ber Schule erreicht, und es tann fraglich fein. ob der gemachte Fortschritt noch der Schule angehört ober nicht. Wenn nun trot biefer Beränderung in ben Grundlagen bes Spftems bie Aufgabe nicht gelöft werden tann, fo muß auf der zweiten Stufe fortgefcritten werden jur ganglichen Umbildung ber Brincipien, und es ift jest feine Frage mehr, daß die alte Schule grundlich verlaffen ift. Wird auf dem neuen Wege das geforderte Ziel noch nicht erreicht, fo leuchtet ein, daß der Mangel, gleichsam der Fehler der Rechnung, nicht blos in der Fassung der Principien, sondern in der Aufgabe felbft, in ber Stellung ber letteren, gleichsam im Ansate ber Rechnung ju fuchen ift. Dann muß die Aufgabe losbar gemacht werben durch die Aenderung der Grundfrage, burch die Berichtigung bes gangen Problems; biefe Umbilbung ift Umfdwung ober Epoche.

Demnach besteht die sachgemäße und richtig fortschreitende Prüfung eines großen und epochemachenden Systems in denjenigen Einssichten, die zunächst dem Systeme folgen, in seine Richtung eingehen und dasselbe erst ausbilden, dann fortbilden, zulest umbilden; während die Aufgabe in ihrer bisherigen Fassung noch fortbesteht, werden jest die Principien erst theilweise, dann gänzlich umgestaltet; zulest wird die Aufgabe selbst umgewandelt, die Herrschaft der gesammten bisherigen Philosophie gestürzt und eine neue Spoche begründet. Wit diesem Wege sachgemäßer, von Frage zu Frage fortschreitender Prüfung fällt, wie man sieht, der entwicklungsgeschichtliche Gang der Philosophie selbst zusammen.

Die Lehre Descartes' ift ein solches großes und epochemachendes System, an dem sich alle jene Stusen der Kritik und des entwick-lungsgeschichtlichen Fortschrittes nachweisen lassen. Wir berühren sie hier nur beispielsweise, da sie erst in der Folge auszuführen sind. So verhalten sich zu dem cartesianischen System ausdildend die ersten Schüler, Männer wie Reneri und Regius, dieser in seinen Anfängen, sortbildend Geulinz und Malebranche, theilweise umbildend Spinoza, gänzlich umbildend Leibniz, umstürzend und eine neue Epoche begründend Kant.

# II. Die fritischen Sauptfragen.

Im Lichte der Bernunft oder des klaren und deutlichen Denkens hatte Descartes die Realität Gottes, wie die der Geister und Körper, die Abhängigkeit der beiden letzteren von Gott, wie ihre Unabhängigkeit von einander erkannt. "Gerade darin besteht das Wesen der Substanzen, daß sie sich gegenseitig ausschließen." Gott ist die unendliche Substanz, Geister und Körper sind endliche, jene sind denkende, diese ausgedehnte Substanzen. Es besteht demnach in unserem Spstem ein doppelter und grundsählicher Dualismus: 1) der Gegensatzwischen Gott und Welt und 2) innerhalb der Welt zwischen Geistern und Körpern, woraus der zwischen Mensch und Thier nothwens dig solgt.

Diefe Lehre bejaht die Substantialität Gottes im Unterschiede von der Welt, die Substantialität der Welt im Unterschiede von Gott: in der erften Bejahung befteht der theologische Charafter bes Syftems, in ber zweiten ber naturaliftifche. Daß Gott in ber Lehre Descartes' als der absolut mächtige Wille galt, der die Geifter erleuchtete, die Körper bewegte, alle Dinge schuf und erhielt, gewann ben Beifall ber Theologen, mahrend das natürliche Licht der Bernunft und die darin erhellte Substantialität der Dinge ein Gegen-Die Ratur der Dinge zerfiel in den ftand ihrer Bedenken war. Begenfat ber Beifter und Rorper. Wenn unfer Spftem blos bie Natur der Dinge als wirklich gelten ließe, so ware es im ausschließenden Sinn naturaliftisch; es ware materialistisch, wenn es nur die Substantialität ber torperlichen Ratur bejahte. beschränkt es den Naturalismus durch die Geltung, die es dem Gottesbegriff einraumt, benn es lagt bie Dinge von bem göttlichen Willen abhängig fein, und es beschränkt den Materialismus durch die Geltung, die es dem Begriffe des Geiftes einräumt, indem es diesen der Materie entgegengesetzt und für unabhängig von der letzteren erklärt. Daher sinden sich die Materialisten hier von zwei Seiten beengt und abgestoßen und nur darin mit der Lehre Descartes' einverstanden, daß auch die Substantialität der Materie bejaht und in Folge dessen die Körperwelt rein mechanisch erklärt wird.

Aus demfelben Princip, in welchem der Schwerpunkt der ganzen Lehre liegt, entscheibet fich ihr zweifacher Dualismus. Sie kommt burch ben 3weifel jur Selbftgewißheit und burch diefe jur Ertennt= nig Gottes und der Rörper. Aus unferer Selbstgewißheit erhellt . unmittelbar die Selbständigkeit ober Substantialität bes Beiftes. seine Wesensberschiedenheit von Gott und ben Rorpern, also ber Begenfat fowohl zwifchen bem endlichen und unendlichen, als zwi= schen dem denkenden und ausgedehnten Wesen. Der dualistische Charakter bes Systems wird durch das Princip gefordert und gilt daher grundfäglich. Run ift zu untersuchen, ob diese dualistischen Grundsate mit der Aufgabe, ob alle folgenden Sate mit jenen Principien übereinstimmen, d. h. ob in dem Shftem nichts gelehrt wird, was bem Dualismus zwischen Gott und Welt, Geift und Rorper, Menfc und Thier widerftreitet? Diese Fragen betreffen die tritifchen Sauptpunkte.

# 1. Das bualiftische Ertenntnißsuftem.

Da gemäß der Erklärung Descartes' Substanzen sich wechselsseitig ausschließen und völlig unabhängig von einander sind, so giebt es zwischen ihnen weder gegenseitige noch einseitige Abhängigkeit, weder Wechselwirkung noch Causalität, also keinerlei Gemeinschaft und Verknüpfung. Die Aufgabe der Erkenntniß fordert den durchgängigen Zusammenhang der Dinge, der Dualismus setzt den durchgängigen Widenstreitet der letztere der Aufgabe, die er lösen soll, oder das dualistische Erkenntnißsistem geräth in einen Widerstreit mit sich selbst. Die Methode Descartes' wollte (es war sein eigenes Vild) der Faden der Ariadne sein, die Richtschnur, welche Schritt sür Schritt die Erkenntniß auf stetigem und sicherem Wege durch das Labyrinth der Dinge hindurchsührt. Nun öffnet sich an mehr als einer Stelle die Klust des Dualismus und hemmt den Weg der Erkenntniß. Hieraus erhellt, daß die Lehre Descartes' aus den Printentniß.

Die Lehre Descartes' ift ein solches großes und epochemachendes Syftem, an dem sich alle jene Stusen der Kritik und des entwick-lungsgeschichtlichen Fortschrittes nachweisen lassen. Wir berühren sie hier nur beispielsweise, da sie erst in der Folge auszuführen sind. So verhalten sich zu dem cartesianischen System ausdildend die ersten Schüler, Männer wie Reneri und Regius, dieser in seinen Anfängen, fortbildend Geulinz und Malebranche, theilweise umbildend Spinoza, gänzlich umbildend Leibniz, umstürzend und eine neue Epoche besgründend Kant.

# II. Die fritischen Sauptfragen.

Im Lichte der Vernunft oder des klaren und deutlichen Denkens hatte Descartes die Realität Gottes, wie die der Geister und Körper, die Abhängigseit der beiden letzteren von Gott, wie ihre Unabhängigsteit von einander erkannt. "Gerade darin besteht das Wesen der Substanzen, daß sie sich gegenseitig ausschließen." Gott ist die unendliche Substanz, Geister und Körper sind endliche, jene sind denkende, diese ausgedehnte Substanzen. Es besteht demnach in unserem Spstem ein doppelter und grundsätlicher Dualismus: 1) der Gegensatzwischen Gott und Welt und 2) innerhalb der Welt zwischen Geistern und Körpern, woraus der zwischen Mensch und Thier nothwensbig solgt.

Diese Lehre bejaht die Substantialität Gottes im Unterschiede von der Welt, die Substantialität der Welt im Unterschiede von Gott: in der erften Beighung befteht ber theologische Charafter bes Syftems, in der zweiten der naturaliftische. Dan Gott in der Lehre Descartes' als der absolut mächtige Wille galt, der die Geifter erleuchtete, die Körper bewegte, alle Dinge schuf und erhielt, gewann ben Beifall ber Theologen, mahrend das natürliche Licht der Bernunft und die darin erhellte Substantialität der Dinge ein Gegen-Die Ratur der Dinge zerfiel in den ftand ihrer Bedenken war. Gegenfat der Geifter und Körper. Wenn unfer Spftem blos bie Natur der Dinge als wirklich gelten ließe, so wäre es im ausschließenden Sinn naturalistisch; es wäre materialistisch, wenn es nur die Substantialität der körperlichen Ratur bejahte. beschränkt es den Naturalismus durch die Geltung, die es dem Gottes= begriff einräumt, denn es läßt die Dinge von dem göttlichen Willen abhängig fein, und es beschränkt den Materialismus durch die Geltung, die es dem Begriffe des Geiftes einräumt, indem es diesen der Materie entgegengeset und für unabhängig von der letzteren erklärt. Daher finden sich die Materialisten hier von zwei Seiten beengt und abgestoßen und nur darin mit der Lehre Descartes' einverstanden, daß auch die Substantialität der Materie bejaht und in Folge dessen die Körperwelt rein mechanisch erklärt wird.

Aus bemfelben Princip, in welchem der Schwerpunkt ber ganzen Lehre liegt, entscheidet fich ihr zweifacher Duglismus. Sie kommt burch ben 3weifel zur Selbstgewißheit und burch biefe zur Ertenntniß Gottes und ber Körper. Aus unserer Selbstgewißheit erhellt . unmittelbar die Selbständigkeit ober Substantialität bes Beiftes, feine Wefensverschiedenheit von Gott und ben Rorpern, alfo ber Gegensat sowohl atvischen dem endlichen und unendlichen, als awi= schen bem benkenden und ausgedehnten Wesen. Der dualiftische Charakter des Syftems wird durch das Princip gefordert und gilt daher arundiäklich. Run ist zu untersuchen, ob diese dualistischen Grundfate mit ber Aufgabe, ob alle folgenden Sate mit jenen Brincipien übereinstimmen, d. h. ob in dem Spstem nichts gelehrt wird, was dem Dualismus zwischen Gott und Welt, Geift und Kör= per, Mensch und Thier widerftreitet? Diese Fragen betreffen die tritifden Saubtbunkte.

### 1. Das bualiftische Erkenntnißspftem.

Da gemäß der Erklärung Descartes' Substanzen sich wechselsseitig ausschließen und völlig unabhängig von einander sind, so giebt es zwischen ihnen weder gegenseitige noch einseitige Abhängigkeit, weder Wechselwirkung noch Causalität, also keinerlei Gemeinschaft und Berknüpfung. Die Aufgabe der Erkenntniß fordert den durchgängigen Zusammenhang der Dinge, der Dualismus setzt die Trennung: daher widerstreitet der letztere der Aufgabe, die er lösen soll, oder das dualistische Erkenntnißsystem geräth in einen Widerstreit mit sich selbst. Die Methode Descartes' wollte (es war sein eigenes Bild) der Faden der Ariadne sein, die Richtschnur, welche Schritt sür Schritt die Erkenntniß auf stetigem und sicherem Wege durch das Labyrinth der Dinge hindurchsührt. Nun öffnet sich an mehr als einer Stelle die Klust des Dualismus und hemmt den Weg der Erkenntniß. Hieraus erhellt, daß die Lehre Descartes' aus den Prin-

cipien, die sie hat, ihre Erkenntnifaufgabe nicht lösen kann, daß die Tragweite der letteren weiter reicht, als die des Systems.

## 2. Der Dualismus zwischen Gott und Belt.

Wäre Gott von den Dingen in Wahrheit geschieden und so getrennt, wie es der Begriff der Substanz und die dualistische Lehre sordert, so könnte zwischen beiden keinerlei Zusammenhang bestehen, und es gäbe keine Möglichkeit der Gottesidee in den Geistern, der Bewegung und Ruhe in den Körpern, jene könnten durch Gott nicht erleuchtet, diese nicht bewegt werden. Unsere Gottesidee ist nach des Philosophen eigener und nothwendiger Erklärung Gottes Wirkung, Bethätigung, Dasein in uns. Gben so gilt der Urzustand der Bewegung und Ruhe in der Körperwelt als göttliche Willensthat. Demnach sind die Geister und Körper, also die endlichen Dinge überhaupt von Gott abhängig, also nicht in der eigentlichen Bedeutung des Worts Substanzen.

Descartes faat es felbft. Etwas anderes ift die Substantialität Gottes, etwas anderes die der Dinge: im eigentlichen Sinn gilt nur die erfte, nicht die zweite. In Ruckficht auf Gott find die Dinge teine Substanzen. Dhne Gott find die Geifter im Dunkel, fo un= erleuchtet, daß fie ihre eigene Unvolltommenheit nicht einmal einfeben. benn nur die Idee des Bolltommenen erhellt das Unvolltommene. ohne die 3dee Gottes (b. h. ohne Gott) giebt es in den Geiftern teinen Aweifel, also auch teine Selbstgewißheit, aus der allein unsere Substantialität einleuchtet; ohne Gott giebt es in den Körpern weder Bewegung noch Rube: baber find ohne ihn fowohl Geifter als Körper, also die endlichen Dinge überhaupt so gut als nichtig. Sie find nicht blos von Gott abhängig, sondern existiren auch nur durch ihn: fie find feine Wirkungen, er ihre Urfache. Je nachdrucklicher die Substantialität Gottes geltend gemacht wird, um fo weniger gilt bie der Dinge, um fo mehr verliert die Selbständigkeit der Welt an Sie hat am Ende gar feines. Der absoluten Unabhängig= Gewicht. teit Gottes entspricht nur noch die absolute Abhängigkeit und Nichtig= teit der Dinge: fie find Gottes Gefcopfe, der Begriff der Subftang verwandelt fich in den der Creatur. Um beides zugleich zu fagen, nennt Descartes bie Dinge "gefchaffene Substanzen", womit ber Widerspruch nicht gelöst, auch nicht verdeckt, sondern offen erklärt wird. Der Begriff einer geschaffenen Substang ift contradictio in

adjecto, benn unter Substang foll nach bes Philosophen eigener Er-Marung ein Ding verstanden werden, bas zu feiner Eriftenz keines anderen bedarf, mahrend das Wort Creatur ein Wefen bezeichnet, bas ohne ben Willen Gottes weber fein noch gedacht werben tann. Und nicht blos zu ihrer Exifteng follen die Dinge Gottes Willen und Schöpferkraft bedürfen, sondern auch zu ihrer Fortdauer; weil fie nicht durch fich felbst find, können sie auch nicht durch eigene Kraft erhalten werden: darum nennt Descartes mit Augustin den Bestand ber Welt eine fortdauernde Schöpfung (creatio continua). Die endlichen Substanzen find bemnach nicht blos in einer gemiffen Ruckficht abhängig und unselbständig, fie find es in jeder; es giebt, genau zu reden, nicht mehr drei Substanzen, sondern in Wahrheit nur eine: Gott ift die einzige Substanz. Descartes felbst zieht diese Folgerung, die feinem dualiftischen Erkenntnißspftem widerstreitet: "unter Substang ift nur ein solches Wefen zu verfteben, das zu seiner Erifteng teines anderen bedarf; diese Unabhängigteit kann nur von einem einzigen Wefen gelten, nämlich von Gott, alle anderen Dinge können begreiflicherweise nur unter Gottes Mitwirkung existiren. Es giebt keine Bedeutung des Wortes Substanz, die von Gott und den Creaturen gemeinschaftlich gelten könnte. "\*)

Hier ist nun der Punkt, in welchem sich jene kritische Hauptsfrage entscheidet: ob in der Lehre Descartes' das theologische und das naturalistische System dergestalt vereinigt sind, daß jedes von beiden seine Berechtigung hat? Die Frage muß zunächst verneint werden. Die Substantialität der Dinge (Welt) kann sich gegen die Substantialität Gottes nicht aufrechthalten; in die letztere fällt nicht blos das llebergewicht, sondern alles Gewicht, und die endlichen Substanzen verlieren der unendlichen gegenüber zuletzt alle Selbständigsteit. An die Stelle der Natur tritt der Begriff der Schöpfung, der sortbauernden Schöpfung, die den Dingen keine Art eigener Selbstständigkeit läßt: daher scheint in der Lehre Descartes' das theologische Element eine solche Alleinherrschaft zu gewinnen, daß hier der Augustinismus über den Naturalismus den Sieg davonträgt.

Doch lassen wir uns durch diesen Schein nicht täuschen. In Wahrheit ist der Gott Augustins dem unseres Philosophen sehr un= ähnlich. Gin anderer ist der Erkenntnißgrund des augustinischen

<sup>\*)</sup> Princ. phil. I. § 51. (Ueb. S. 186.)

Bottes, ein anderer der des cartefianischen: jener erhellt aus der Thatsache der Erlösung, dieser aus der Thatsache der menschlichen Selbstgewißheit. Der Gott Augustins erwählt die einen gur Seligkeit, die andern zur Berdammniß, er erleuchtet die einen und schlägt die anderen mit Blindheit, er erlöft, wen er will, und erbarmt fich, wessen er will: er ist die absolute Machtvollkommenheit und die grundlofe Willfür.\*) Dagegen gilt in der Lehre Descartes' Gott als die Urfache (Realgrund) unferer Selbstgewißheit, die das Princip ber Erkenntnif nach ber Richtschnur bes klaren und beutlichen Dentens ausmacht; biefes Denten ift bas natürliche Licht in uns, welches nie täuscht, die Quelle beffelben ift Gott; baber ift biefem Gotte die Täuschung nicht möglich. Wenn eine folche Täuschung stattfinden tonnte, fo mare die menschliche Ertenntnig unmöglich und die Grundlage erschüttert, auf welcher bie Lehre Descartes' in vollster Sicherheit ruht. Faffen wir diefen Punkt genau ins Auge. Es giebt etwas, bas nach der Lehre unferes Philosophen dem göttlichen Willen unmöglich ift und baber die gottliche Willfur in der bedeutsamften Weise einschränkt: unmöglich ift in Gott, was die Erkenntniß in uns zunichte machen und das natürliche Licht in ein Jrrlicht verwandeln Descartes erklärt ausbrudlich: "Die erfte Gigenschaft Gottes besteht barin, bak er absolut mahrhaft ift und Geber alles Lichts. Es ift barum unvernünftig, zu meinen, baß er uns taufchen ober im eigentlichen und positiven Sinne die Urfache der Jrrthumer sein konne, denen wir, wie die Erfahrung zeigt, unterworfen find. Taufchen konnen mag bei uns Menfchen etwa als ein Reichen von Geift gelten, tauschen wollen ift ftets eine un= zweifelhafte Folge von Bosheit, Furcht oder Schwäche und kann barum nie von Gott gelten. " \*\*)

Die menschliche Erkenntniß ist nur möglich, wenn die menschliche Täuschung durch Gott unmöglich ist. Je weniger aber Gott unseren Irrthum will und wollen darf, um so weniger darf er nach gesetzloser Willkür, sondern nur nach der gesetzmäßigen Nothwendigkeit handeln, die eines ist mit seinem Wesen und Willen. Wäre er grundlose Willkür, wie er absolute Allmacht ist, warum sollte er die menschliche Täuschung nach seinem unersorschlichen Rathschluß nicht wollen dürsen, und wie könnten wir sicher sein, daß er sie nie will?

<sup>\*)</sup> S. oben Ginleitung, Cap. III. S. 48. \*\*) Princ. phil. I. § 29. (Ueb. S. 177.)

Wie vermöchten wir den unbegreiflichen Willen Gottes dergeftalt au erkennen, daß wir mit voller Gewißheit einsehen: eines konne er nie wollen, nämlich unfere Täuschung? Dann feben wir zugleich ein, was er immer will, nämlich unsere Erkenntnig. Mithin ift uns ber göttliche Wille erkennbar, was er nicht fein könnte, wenn er grundlofe Willfür ware; er ift es nicht, benn er tann nicht eben fo gut unseren Frethum wollen als unsere Erkenntniß, er will nur die lettere, fein Wille ift daher nicht indifferent, fondern ftets von der beutlichsten Ginficht erleuchtet. Der gottliche Wille ift nicht von bem göttlichen Licht unterschieden; das natürliche Licht, weil untritalicher Art, ift eines mit bem göttlichen. Worin unterscheidet fich jest noch das Wesen Gottes von dem der Natur? In einem seiner bemerkenswertheften Sage fagt Descartes: "es ift gewiß, daß in allem, was die Natur uns lehrt, Wahrheit enthalten fein muß. Denn unter Ratur im Allgemeinen berftebe ich nichts anderes als entweder Gott felbft ober bie von Gott ein= gerichtete Beltordnung, und unter meiner eigenen Natur im Befonderen verftehe ich nichts anderes als den Inbegriff der mir von Gott verliehenen Rrafte."\*)

Wir sehen jest, wie es sich mit ber alleinigen Substantialität Gottes in der Lehre Descartes' verhält. Je mehr das naturaliftische Element gegen das theologische zurücktritt und verschwindet, je mehr bie Selbständigkeit der Diuge in der Selbständigkeit Gottes aufgeht: um so mehr kommt in dem theologischen Clement selbst bas natura= Liftifche wieder jum Borichein, um fo mehr hort der cartefianische Gott auf, ein supranaturales Wefen zu sein, um fo mehr natura-Lifirt fich dieser Gottesbegriff und entfernt fich bis jum außerften Gegensat von dem auguftinischen. Aus der dualiftischen Erklärung: "Gott und Natur" erhebt sich schon die monistische: "Gott ober Natur" (Deus sive natura). Descartes berührt fie, Spinoza bringt fie jur herrichaft. Während Descartes fich Augustin ju nabern scheint, nähert er fich Spinoza wirklich und geht diefem fo weit entgegen, daß er schon die Formel ausspricht, die ben Spinozismus in sich trägt; während er nach seinen perfonlichen Reigungen fich zu bem Rirchenvater und bem auguftinisch gefinnten Theologen bingezogen fühlt und fich der Uebereinftimmung freut, die in feiner Lehre

<sup>\*)</sup> Méd. VI. (T. I. pg. 335. Ueb. S. 137.)

mit dem Augustinismus bemerkt worden, bereitet der Geist dieser Lehre eine Richtung vor, die den Raturalismus vollenden und dem theologischen System in der schärfsten Form entgegenstellen wird. Die Geschicke der Philosophie sind mächtiger als die Personen, die ihre Träger und Werkzeuge sind. Descartes ist auf dem Wege, der zu Spinoza führt, während er die kirchliche Glaubenslehre tieser zu begründen meint und die Doctoren der Sorbonne zu Zeugen nimmt, daß er ein der Kirche wohlthätiges Werk ausgesührt habe. Er ist von den Mächten ergriffen, von denen es heißt: nolentem trahunt! Die Grundrichtung seines Systems, welche die theologische durchdringt und in ihre Gewalt nimmt, ist die naturalistische.

Indessen kommt in der Lehre Descartes' der Begriff Gottes als ber alleinigen Substang noch feineswegs jur Berrichaft. Der Dualismus wehrt sich gegen den Monismus. In der Natur der Dinge bleibt etwas jurud, mas ihnen eigenthumlich gehört und ihr unantaftbares Grundwesen ausmacht. Gott bewegt die Körper, die von fich aus nur bewegbar find, benn fie find blos ausgedehnt. Run kann die Ausdehnung oder Materie nach Descartes' eigener Er-Marung nicht aus dem Immateriellen begriffen werden; da Gott nicht materiell ift, fo tann die Materie nicht aus Gott hervorgeben, es widerstreitet baber bem klaren und beutlichen Denken, also auch bem Wesen Gottes, wenn Descartes die Materie als ein Machwerk behandelt. Wir bemerken den charakteristischen Widerspruch, der hier entsteht: der Körper kann Gott gegenüber nicht Substanz sein, die Ausdehnung kann nicht Creatur werden. So wird die Ginzigkeit der göttlichen Substanz wiederum in Frage gestellt, denn neben ihr macht fich die Ausdehnung als die von Gott unabhängige Wefenseigenthümlichkeit ber Körper geltend. Gott erleuchtet die Geifter, in Diefer Erleuchtung, dem naturlichen Lichte der Bernunft, konnen fie nicht irren, fie irren bennoch, ber Grund ihres Jrrthums tann tein anderes Wesen sein, als fie felbst, als ihr Wille: traft bieses Willens find fie eigenmächtige, von Gott unabhängige Befen.

Gegen die alleinige Geltung der göttlichen Substantialität ersheben sich demnach in der Natur der Dinge zwei Mächte, die für sich selbständige Realität beanspruchen: von Seiten der Körper die Ausdehnung, von Seiten der Geister der Wille. Sobald es aber etwas giebt, das von Gott unabhängig oder selbst substantiell ist, kann der Sat, daß Gott die einzige Substanz ist, nicht mehr bejaht

werben. So sehen wir in der Lehre Descartes' eine Reihe unauflöslicher und nothwendig entstandener Schwierigkeiten vor uns. Das dualistische Erkenntnißspstem streitet mit der Aufgabe der Erkenntniß, mit der Lösbarkeit dieser Aufgabe; der Dualismus zwischen Gott und Welt kommt in Widerstreit mit sich selbst, sobald die Substantialität auf einer Seite verneint wird; sie wird auf beiden in Frage gestellt: die Dinge sollen Creaturen und Gott die einzige Substanz sein, aber diesem Begriff widerstreitet die Natur der Dinge durch die Unabhängigkeit sowohl der Ausbehnung als des Willens.

## 3. Der Dualismus zwischen Geist und Körper.

Wenn ber Dualismus zwischen Gott und Welt dem Philosophen unter ber hand ins Schwanken gerath, fo erscheint bagegen ber Bwiefpalt in der Ratur der Dinge felbft, der Gegenfat zwifchen ben Beiftern und Rörpern in der ausgeprägteften und ficherften Form. Aus unferer Selbstgewißheit folgte, daß wir felbständige und bewußte Wefen d. h. bentende Substanzen (Geifter) find. Sobald außer 3weifel gefett mar, daß Dinge außer uns eriftiren, mußten biefe als von uns unabhängige, in ihrer Art felbständige Wefen d. h. auch Substanzen begriffen werden, die mit der geiftigen nichts gemein haben konnen, baber ber letteren völlig entgegengefest oder, was daffelbe heißt, blos ausgebehnte Substanzen (Körper) So trat ber Gegenjag zwischen Geift und Rorper in bas volle Licht des klaren und beutlichen Denkens. Richts Dentendes ift ausgebehnt, nichts Ausgebehntes ift benkend. Denten und Ausbehnung find, wie fich Descartes gegen Hobbes ausbrudt, "toto genere" verschieden. Wenn aber nur der Gegensat ober die Trennung awischen Geift und Körper klar und deutlich zu benken ift, so muß die Bereinigung beider im natürlichen Lichte der Bernunft als undenkbar oder unmöglich erscheinen, und wenn es thatsächlich eine folche Bereinigung giebt, fo ftreitet diefelbe mit ben Grundlagen bes Spftems und ihre Erklärung ftellt bie Lehre Descartes' auf bie schwieriaste Brobe. Es ist zu untersuchen, ob der Philosoph ohne Berleugnung feiner Principien biefe Brobe befteht.

Reine Einwürfe gegen ein Erkenntnissthstem sind stärker als die unleugbaren Thatsachen der Natur selbst. Die negative Instanz gegen den ausgemachten Dualismus der geistigen und körperlichen Natur ist der Mensch, denn er ist beides in Ginem. In ihm sind Geist und Körper verbunden und zwar so eng, daß sie nach Descartes eigenem Ausbruck gewiffermaßen ein Wesen ausmachen.\*) Wo bleibt dieser Thatsache gegenüber jener klar und beutlich erkannte Gegensatz ber beiden Subskanzen? Der Philosoph erklärt: "in Wahrheit sind Geist und Körper völlig getrennt, es giebt keine Gemeinschaft beiber, ich erkenne es im Licht der Vernunft." Die menschliche Natur bezeugt das Gegentheil, denn sie ist eine solche Gemeinschaft. Nach den Bezriffen des Dualisten sind die natürlichen Dinge entweder Geister oder Körper. Der Mensch ist der lebendige Gegenbeweis: ein natürliches Wesen, welches beides zugleich ist. Die Stimme seiner Selbstgewißheit rust ihm zu: "du hist Geist!", die Stimme seiner natürlichen Triebe und Bedürfnisse rust eben so vernehmbar: "du bist Körper!"

Nachdem die Brinzeffin Elisabeth, Descartes' gelehrigste Schülexin, die Meditationen ftudirt hatte, war ihre erste Frage, die fie schriftlich beantwortet wünschte: wie verhält es fich mit der Bereinigung von Seele und Rorper? Descartes erwiederte, daß teine Frage berechtigter sei, aber die Antwort, die er gab, war keine ge= nügende Erklärung. Er löfte bas Problem nicht, sondern veränderte es nur und ließ es stehen. Rlar und beutlich erkenne man blos ben Gegensat von Seele und Körper, nicht beren Bereinigung; daß bie Wefenseigenthumlichkeit bes Geiftes im Denken und Wollen, die ber Körper in der Ausdehnung und deren Modificationen bestehe, sei ein Object der deutlichsten Ginficht, wogegen die Bereinigung beider und ihre wechselseitige Einwirkung auf einander nur finnlich wahrgenommen werbe. "Der menschliche Geift ift nicht fähig, ben Wefensunterschied zwischen Seele und Körper und zugleich ihre Bereinigung deut= lich zu begreifen, benn er müßte beide als ein einziges Wefen und zugleich als zwei verschiedene auffaffen, und das widerspricht sich. "\*\*) Diefer eingestandene Widerspruch bedeutet, daß die Auflösung des anthropologischen Problems mit dem Dualismus der Principien streitet.

Es ift kein Zweifel, daß die vollständige Natur des Menschen in einer Bereinigung von Geist und Körper besteht, daß daher keine der beiden Substanzen, verglichen mit der menschlichen Natur, den Charakter der Vollständigkeit hat. Die verschiedenen Beziehungen, in welchen Geist und Körper betrachtet sein wollen, sind genau außeinander zu halten, um zu prüsen, ob die dualistischen Principien

<sup>\*)</sup> Méd. VI. (T. I. pg. 336. Ueb. S. 138.) \*\*) Bgl. die beiden ersten Briefe an Elisabeth auß dem Frühjahr 1643 (T.IX. pg. 123--135), S. o. Buch I. Cp. IV. S. 194.

standhalten. Geist und Körper sind endliche Substanzen, einander entgegengesetzte Wesen, und Bestandtheile der menschlichen Natur: sie sind endlich im Unterschiede von Gott, entgegengesetzt in Rücksicht auf einander, Bestandtheile, die sich gegenseitig ergänzen, im Hinsblick auf den Menschen. In jeder dieser drei Beziehungen modisicirt sich der Charakter ihrer Substantialität.

In der erften Beziehung find Geift und Rorper, wie ichon gezeigt wurde, eigentlich nicht Substanzen, sondern Creaturen (substantiae creatae); find fie aber überhaupt teine Substanzen, fo können fie auch nicht als entgegengesette gelten: hier scheitert ihr Dualismus am Gottesbegriff, ber die Selbständigkeit ber Dinge aufhebt ober ungultig macht. In ber zweiten Beziehung find fie voll= ftandige Substanzen (substantiae completae), denn fie find einander entgegengesett und ichließen fich gegenseitig aus. gegenseitige Ausschließung ift auch Wechfelfeitigkeit, also eine Art Gemeinschaft. Wenn zwei Wesen sich so zu einander verhalten, daß jedes als das Gegentheil des anderen begriffen werden muß, fo kann teines ohne das andere begriffen werden. Beide find durch den Charafter ber Entgegensetzung, ber ihre Wesenseigenthumlichkeit ausmacht, an einander gebunden. Das Wesen des Körpers besteht in ber bloßen Ausbehnung, weil es im völligen Gegentheil des Den= tens bestehen muß. So scheitert der Dualismus zwischen Geift und Rörper an dem Begriff der Substanz felbst, der jedes Berhaltniß der Substanzen, alfo auch ben Gegensatz ausschließt. In der britten Beziehung, b. h. in Rudficht auf die menschliche Ratur, find Geift und Rörper unvollständige Substangen (substantiae incompletae). jede bedarf ber anderen zu ihrer Erganzung und ift, für fich genom= men, so wenig ein Ganges, als etwa die Sand der gange menschliche Körver. Descartes selbst braucht diesen Vergleich. Wenn die Substanz nach des Philosophen eigener und oft wiederholter Erklärung ein Wefen fein foll, das zu feiner Exiftenz teines anderen bedarf, fo ift ein unvollftändiges, ergänzungsbedürftiges Wefen teine Substanz. Hier scheitert die Substantialität der geistigen und körperlichen Natur und damit ihr Dualismus an dem Begriff und der Thatsache des Menfchen. Der Widerspruch ift so augenscheinlich, daß ihn der Phi= lofoph felbft einräumt.

Mit der Lehre Descartes', daß Geister und Körper selbständige und von einander völlig getrennte Wesen sind, streitet bemnach das Shstem selbst, indem es die creatürliche Abhängigkeit beider von Gott, ihre nothwendige Entgegensehung in der Welt und ihre Vereinigung im Menschen behauptet. Wir müssen näher sehen, wie bei diesem Widerstreit der Begriffe das anthropologische Problem zu lösen gessucht wird.

Der Mensch ist ein Wesen, welches aus zwei Naturen besteht. Wie löst sich dieses Käthsel? So stellt sich die anthropologische Frage unter dem Gesichtspunkt der cartesianischen Lehre. Man kann, schrieb der Philosoph seiner Schülerin, nicht beides zugleich erkennen und behaupten. Wenn man das eine bejaht, muß man das andere verneinen. Und es sinden sich Stellen, wo dieser grundsätliche Dualist, in unwillkürlicher Anerkennung der Individualität unseres Wesens, die Einheit der menschlichen Natur dergestalt bejaht, daß er die Verbindung von Seele und Körper im Menschen als substantielle Einheit (unio substantialis) bezeichnet, und die Zweiheit der Naturen dergestalt verneint, daß er die Grundeigenschaft der einen auf die andere überträgt, einmal die Seele ausgedehnt, ein anderesmal den menschlichen Körper untheilbar sein läßt und auf diese Weise den Gegensas der Attribute auslöscht.\*)

Indeffen bleibt die dualistische Grundlehre der leitende Gefichts= punkt, unter welchem die Bereinigung von Seele und Rorper im Menschen so erklärt sein will, daß die Zweiheit der Naturen keinen Eintrag leidet. Sie bilden nicht in Wahrheit, sondern nur "gewissermaften" ein Wefen. Ohne Beziehung auf den Menschen find fic teineswegs unvollständig, da ift jede fich felbst genug und teine bedarf der anderen, aber die menschliche Natur ist erst vollständig, wenn fie beide in fich vereinigt, daher gilt nur in diefer Ruckficht, wie Descartes in feiner Erwiederung auf die vierten Ginwürfe bervorhebt, die Bezeichnung unvollständiger Substanzen. Was die Natur bon Grund aus getrennt hat, bleibt getrennt auch in der Berbinbung. Die grundverschiedenen Substanzen können baber nicht eigent= lich vereinigt, fondern nur jufammengesett werden, ihre Bereinigung ift nicht die Einheit der Natur, sondern der Zusammenfügung, nicht "unitas naturae", fondern "unitas compositionis". Der Menfch ift ein Compositum aus Geist und Körper: in dieser Fassung gilt zu= gleich ber Gegenfat und die Bereinigung ber Substanzen und nur

<sup>\*)</sup> Les passions I. Art. 30.

unter diesen Gesichtspunkt kann in der Lehre Descartes' die anthropologische Frage gestellt werden. Das dualistische Shstem hat keinen anderen.\*)

Nun entsteht die Frage: ob diese anthropologischen Grundsätze mit den metaphpfifchen wirklich übereinstimmen, ob Seele und Körper als die Bestandtheile eines zusammengesetzen Wesens noch jene grundverschiedenen Substanzen bleiben, die fie nach der dualistischen Principienlehre find? Zedes zusammengesette Wesen ift theilbar und, da nur die Ausdehnung getheilt werden kann, nothwendigerweise aus= gedohnt, also körperlich oder materiell; dasselbe gilt von jedem seiner Die Theile, welche durch außere Busammenfügung ein Ganzes ausmachen, behalten ihre Selbständigkeit gegen einander und bleiben Substanzen, aber nur folche Substanzen laffen fich componi= ren. die gleichartig, ausgebehnt, korperlich find. Zwischen dem Ausgedehnten und Nichtausgedehnten, dem Materiellen und Immateriellen, der körperlichen und unkörperlichen Substanz ift keinerlei Zusam= mensehung möglich. Ift ber Mensch ein Compositum aus Seele und Körver, so ist es um die Grundverschiedenheit der Substanzen geschehen. Die Seele muß den Rorper, mit dem fie die engste Berbindung eingeht, berühren; der Punkt, wo fie ihn berührt oder mit ihm zusam= menhangt, muß räumlich, örtlich, körperlich fein, jest localifirt fich die Seele und wird in dieser Hinsicht selbst räumlich. Es ist nicht einzusehen, in welcher Hinsicht sie noch unräumlich oder immateriell bleibt. Die Ausdehnung ist zudringlich; wenn ihr die Seele, bildlich zu reden, den kleinen Finger giebt, fo nimmt fie die ganze Sand; wenn die denkende Substanz erst irgendwo fist, so ift ihre Unabhängigkeit und Berschiedenheit von der körperlichen verloren, nicht blos in einer Rücksicht, fondern in jeder. Wird die Seele localifirt, so wird sie eben dadurch auch materialisirt und mechanisirt. Zu diesen Folgerungen ist Descartes nothwendig gedrängt, und wir haben ge= sehen, wie er fie in der Schrift von den Leidenschaften ausführt. Er läßt die Seele in der Mitte des Gehirns, im Conarion ihren Sit haben, wo fie die Bewegung der Lebensgeister sowohl empfängt als verursacht; hier bewegt sie den Körper und wird von diesem bewegt. Sonst gilt der cartesianische Sat, daß nur die Körper bewegbar find und, abgesehen von der ersten bewegenden Ursache, nur von Körpern

<sup>\*)</sup> Méd. VI. (T. I. pg. 338. Ueb. S. 139.)

more from the cost End a state of the of the property of the state of the enville from viewer in the interference in it is in grander and a more monther to the Eurita 🙃 🙃 11111 w Brown is we following commit I I I I I extenses the interior term to the terms and the minimum Be active to Bond in principle of the المعوش والمراجي William Angelor and the training of the test and the test Diving transporting in the property Butter that the first the English Marine of the ments are as the state of the in the site with them I'm the WORK MA HAY SEE HE SUFFICIENT TO THE TENTER OF THE PARTY and an and or than on Administrative. In the first war Mark you at on Loth and out their tie Livet in Live Mitographic Commentaria enuncea perà fina unite funcione k (a kyry sa karaczi zlaba krai mi ji jęda. Todi u 🖿 Frages Lenograms and minutes. Le Trainer removement 11/11/11

And roof, his Assembly of his heiter Stäffinger is bee neutilities of his his houses over the first constitution of first one of his houses of his house states of the Constitution Constitution of the his house of his one first one first

#### 6 Der Bullitmis greichen Werlch um Die-

dagen Volle, eine in beiben Fact ist wallich Beine fie urmalkanne Vollen genannt wiene, wie de nur in Bestellung auf Seit geldenbere, alle eigerlich beine Suckangen waren. Im Urbrigen kehalt ber Tandrumen beibe volle ungeichmächte Bedeutung. Unter allen endlichen Rieben ist ber Menich bas einzige, das aus Seele und Morper besteht, unter allen lebenbigen Körpern ist er der einzige beselte Alle übrigen Tinge sind stoweit unsere Kenntniß reicht) entneher Weister ober Abrper, alle übrigen Körper sind seelenlos, medpantich genehnete und bewegte Wassen, bloße Maschinen, auch die Thiere hier ist der Viesensunterschied zwischen Mensch und Thier, her and dem grundsählichen Dualismus der Lehre Descartes' nothnendig solgt und keineswegs einen paradoxen Einfall des Philosophen annungeht. Forele ist Weist, das Kennzeichen bes letzteren ist seine

Ž

tgewißheit, diese bildet den einzigen Erkenntnißgrund unseres zen Daseins; wo das Selbstbewußtsein fehlt, fehlt Geist und : daher sind die Thiere seelenlos, denn sie haben kein Selbstsklein, während der Mensch kraft seiner Selbstgewißheit geistiger rift. Der Gegensatz zwischen Mensch und Thier verhält sich ach zu dem zwischen Geist und Körper, wie der besondere Fall allgemeinen, oder wie die Folge zum Grund. Und der Satz, die Thiere Automaten sind, folgt aus dem Wesensunterschied zen Mensch und Thier.

ss ift zu untersuchen, ob hier die Folgesätze mit den Grundübereinstimmen, ob jener Dualismus besonderer Art in der Descartes' sich ebenso ausrechthalten läßt, als er nothwendig
dert wurde, und wie der Philosoph sich mit den Thatsachen ab=
;, die von Seiten sowohl der menschlichen als thierischen Ratur
einer Lehre streiten. Wir sind an der schon früher angedeuteten
e, wo auf diese krieische Frage näher einzugehen ist.\*) Der Kern
ben liegt in der Erklärung derjenigen Lebenserscheinungen, welche
Rensch mit dem Thiere gemein hat, wie die Empsindungen und
e. Wenn Descartes die Leidenschaften, weil sie Gemüthsbewe=
en sind, den Thieren abspricht, so kann er doch nicht leugnen,
sie Empsindungen haben. Wie sind diese zu erklären? Sind sie
g oder körperlich, psychisch oder mechanisch, Arten des Denkens
der Bewegung? In der Beantwortung dieser Frage geräth
urtes in eine Reihe unvermeidlicher Widersprüche.

1. Alle wahre Erkenntniß besteht nach der Regel der Gewißheit aren und deutlichen Denken. Wäre unser Denken nur klar und ich, so gabe es keinen Jrrthum, der Wille verschuldet den Jrre, indem er falsche Urtheile bejaht; diese letzteren entstehen, wenn insere sinnlichen Vorstellungen (Sensationen) für Eigenschaften dinge halten. Die Empfindungen machen den Jrrthum nicht, ohne sie wäre kein Stoss da, woraus der Wille ihn machen e; besteht der Irrthum im falschen Urtheil, so bestehen die indungen in sinnlichen Vorstellungen und diese bilden die rie des Urtheils. Vorstellungen sind nur im Geist, sie sind des Denkens: demnach sind die Empfindungen psychisch. Unter verschiedenen Ideen, die wir haben, sinden sich auch die Vorserschiedenen Ideen, die wir haben, sinden sich auch die Vorserschleibenen Ideen, die wir haben, sinden sich auch die Vorserschleibenen Ideen, die wir haben, sinden sich auch die Vorserschleibenen Ideen, die wir haben, sinden sich auch die Vorserschleibenen Ideen, die wir haben, sinden sich auch die Vorserschleibenen Ideen, die Vorserschleiben die Vorsersch

<sup>)</sup> S. oben Buch II. Cap. IX. S. 364-65.

stellungen der Körper, Descartes läßt zunächst noch dahingestellt, ob wir selbst oder Dinge außer uns diese Ideen bewirken, aber er läßt nicht dahingestellt, daß unsere Sensationen Vorstellungen find: er bezieht demnach die Empsindungen blos auf den Geist.\*)

- 2. Unwillfürlich beziehen wir unsere Empfindungen auf Körper außer uns als ihre Ursache. Wenn es solche Körper nicht gabe, so würde unsere Vorstellung der Sinnenwelt eine natürliche, also im letten Grunde durch Gott selbst gewollte Täuschung sein, was nach Descartes unmöglich ist. Daher sind unsere sinnlichen Vorstellungen auch körperlich verursacht, d. h. sie sind zugleich körperliche Bewegungen und Eindrücke und können nur in einem solchen Geiste stattsinden, der mit einem Körper auf das Engste verdunden ist. Zetzt bezieht Descartes die Empfindungen nicht blos auf den Geist, sondern auf den Menschen, als ein aus Geist und Körper zusammengesetztes Wesen.\*\*)
- 3. Der Antheil, den der Körper an den Empfindungen fordert, wird immer größer und julett fo groß, daß ber Beift ben feinigen verliert und die Empfindungen in das völlige Eigenthum des Rörpers überaehen. Da fie der Mensch mit dem Thiere gemein hat, so sind fie auch thierische Vorgange und als solche blos mechanisch, nur Ginbrude und Bewegungen, ohne Borftellung und Perception. hört die Empfindung auf zu sein, was fie ift. Aus dem Sat, daß die Thiere blos Maschinen find, folgte der Sat, daß sie keine Empfindungen haben, womit die Cartefianer in allem Ernfte die Vivifectionen rechtfertigen wollten. Sobald man die Empfindungen als Phanomene des thierifch-menfchlichen Lebens betrachtet, konnen fie nur auf ben Rorper allein bezogen werden. Wir bemerken, daß die Lehre Descartes' in Betreff der Empfindungen schwankt und vermöge ihrer dualiftischen und anthropologischen Grundsätze nach drei berschiedenen Richtungen getrieben wird. Die ersten Meditationen behandeln die Empfindungen und Sinneswahrnehmungen als psychische Thatfachen und beziehen fie blos auf ben Geift, die lette nimmt fie als anthropologische und bezieht fie auf die Zusammensehung von Beift und Rörper, die Schrift von den Leidenschaften läßt nur diese als leiblich-psychische Vorgange gelten und bezieht die Empfindungen und Triebe blos auf den Korper. \*\*\*) Daraus ergiebt fich die zweifache

<sup>\*)</sup> Méd. III. (T. I. pg. 277-79. lleb. S. 100-101.) - \*\*) Méd. VI. (T. I. pg. 336-40. lleb. S. 138-140.) - \*\*\*) Les passions I. Art. XXIII-XXIV.

Antinomie: 1) Thesis: die Empsindungen sind als unklare Borstellungen Modificationen des Denkens, also psychisch; Antithesis: die Empsindungen sind als sinnliche Vorstellungen nicht blos psychisch, sondern zugleich körperlich. 2) Thesis: die Empsindungen (als menschsliche Vorgänge) sind nicht blos körperlich; Antithesis: die Empsindungen (als thierische Vorgänge) sind blos körperlich und mechanisch.

4. Wenn die Empfindung nur mechanisch ift, so kann von Berception und Gefühl teine Rede fein, ce giebt bann überhaupt teine; was von der thierischen gilt, muß auch von der menschlichen gelten, denn der lebendige Körper ift in beiden Fällen blos Maschine, daber unempfindlich, und zwar in jedem feiner Theile, alfo auch im Ge-Wenn es aber überhaupt teine Empfindungen, das Wort richtig verftanden, giebt, fo find auch teine finnlichen Borftellungen, keine unklaren Gedanken, keine Brrthumer moglich. Go kommt die Lehre Descartes' in die unvermeidliche und charafteriftische Lage: bak fie die Thatfache der Empfindungen sowohl bejahen als verneinen muß und zugleich teines von beiden vermag; der Berfuch, fie zu er-Maren, verftrickt fich baher in das Net der Antinomie wie des Di-Wird die Empfindung bejaht, fo muß fie auch im Thiere bejaht werden, so kann dieses nicht mehr für seelenlos gelten, so fällt der Wefensunterschied awischen Mensch und Thier, zwischen Geift und Wird die Empfindung verneint, so muß auch die finnliche Borftellung, das unklare Denken, der menschliche Frrthum, der Buftand unserer intellectuellen Unvolltommenheit, also unsere Selbst= täuschung, unser Zweifel, unsere Selbstgewißheit verneint werden. Es ift baber eben fo unmöglich, die Empfindung zu bejahen als zu verneinen. Aurz gesagt: unter bem Standpunkt ber Lehre Descartes' ift die Thatsache ber Empfindung unerklärt und unerklärlich.

# III. Reue Probleme und deren Löfung.

#### 1. Occafionalismus.

Diese Widersprüche, die wir in der Lehre Descartes' entdeckt und nachgewiesen haben, sind Aufgaben, welche gelöst sein wollen und den entwicklungsgeschichtlichen Fortgang des Systems bedingen. Zunächst entsernt sich die Fortbilbung nicht von den dualistischen Grundsätzen, sondern folgt deren Richtschnur und bestimmt demgemäß die Consequenzen. Wenn Geist und Körper von Ratur einander ent-

gegengesett find, fo ift eine natürliche Bereinigung beiber, wie fie im Menfchen ftattfindet, nicht zu begreifen: es ift baber folgerichtig, daß diefelbe für unbegreiflich erklärt wird. Thatfächlich findet fie ftatt. Da fie aus natürlichen Ursachen unmöglich ist, so ist fie eine Wirkuna übernatürlicher und kann nur durch die göttliche Caufalitat hervorgebracht werben. Zwei Thatfachen beurfunden, bak Seele und Rorper im Menschen vereinigt find : die Thatsache unseres geiftigtorperlichen Lebens und die unferer Unschauung und Ertenntnif ber In beiden Wällen muß den dualiftischen Grundfagen gemäß erklärt werben: daß die Bereinigung weder durch den Geift noch burch den Körper noch burch beibe zusammen, sondern nur burch Gott möglich sei. Richt die Seele bewegt traft ihres Willens den Rörper, noch erzeugt biefer burch seinen Gindruck die Borftellung. fondern Gott macht, daß auf unfere Absicht die entsprechende Bewegung in unseren Organen und auf unsere Sinneseinbrucke bie entsprechende Borftellung in unferem Geifte erfolgt. Unfer Wille nnd feine Abficht ift nicht die Urfache, fondern nur die Beran-Laffung, bei welcher traft gottlicher Wirtsamteit bie ausführende Bewegung in unferen körperlichen Organen geschieht; baffelbe gilt bon unseren Sinneseindruden in Betreff ber 3been: die Veran= lassung ist nicht erzeugende, sondern gelegentliche Ursache (causa occasionalis), die bewirkende Ursache (causa efficiens) ist in beiden Diefer Standpunkt bes Occafionalismus, ben Källen Gott allein. Geulinx auf das anthropologische Broblem anwendet, ift die nächfte consequente Fortentwicklung der cartefianischen Lehre. Gelten dualiftifchen Grundfate, fo ift die Bereinigung der beiden Subftangen, die in unferer Unichauung und Erkenntnig der Rörperwelt ftattfindet, ebenfalls unbegreiflich. Sind Geift und Rorper, Denten und Ausbehnung völlig getrennt, wie tommt die Idee der Ausbehnung in unseren Geist? Diese Jbee kann nur in Gott sein, daher ist unfere Erkenntniß der Körper oder unfere Anschauung der Dinge nur Bu biefer Erklarung gelangt Malebranche in in Gott möglich. folgerichtiger Entwicklung ber Grundfate Descartes', die er bejaht und fefthält.

Das Problem des Menschen und der menschlichen Erkenntniß wird durch den Occasionalismus nicht gelöst, vielmehr wird jeder Schein einer natürlichen Erklärung vermieden und die Unmöglichkeit der rationalen Lösung behauptet. So lange der Gegensatz der beiden

Substanzen grundsätlich gilt, sind die anthropologischen Fragen unlösbar, und das Berdienst wie der Fortschritt der Occasionalisten besteht eben darin, diese Lage des anthropologischen Problems derbeutlicht zu haben.

#### 2. Spinozismus.

Aber die rationale Lösung bleibt durch die Lehre Descartes' ge= fordert, denn diese stellt die Aufgabe einer durchgangigen Erkenntniß ber Dinge. Die Bereinigung von Seele und Korper will baber im Lichte ber Bernunft betrachtet und als eine nothwendige Wirkung natürlicher Urfachen begriffen werden. Da nun der grundfägliche Duglismus ber cartefianischen Lehre eine folche Erklärung unmöglich macht, fo ift jeder weitere Fortschritt durch eine Umbildung ber Principien bedingt, die junächst theilweise stattfindet. hoben wird der Gegenfat der Substanzen, anerkannt bleibt der der Sind Denken und Ausdehnung die Attribute entgegen= gefetter Substanzen, fo ift die Bereinigung von Beift und Rorper unbegreiflich und gleich einem Bunder. Daher muffen jene beiden Grundbefthaffenheiten der Dinge als die entgegengesetten Attribute (nicht verschiedener, fondern) einer Substang gefaßt werben: biefe eine Substang ift die eingige und göttliche, Beifter und Rorper find nicht felbständige Befen, fondern Mobi oder Birtungen Gottes, ber als die ewige und innere Urfache aller Dinge gleich ift der Ratur. Jest steht der Sat: "Deus sive natura" in voller Geltung. göttliche Substanz die entgegengesetten Attribute Dentens und ber Ausdehnung in fich begreift, fo wirten bie beiben Arafte eben so unabhängig jede von der anderen als nothwendig vereinigt, fo find alle Dinge Wirkungen fowohl des Denkens als der Ausbehnung, d. h., fie find zugleich Geifter und Rorper. Diefe merben nicht vereinigt, fie find es von Ewigkeit her; fie verbinden fich nicht erft im Menfchen, fondern in jedem Dinge, benn von jeder natürlichen Wirkung muß gelten, was von dem Wefen der Natur und ihrer Wirksamkeit selbst gilt: fie ift denkend und ausgedehnt. MIS Wirtungen berfelben Natur find alle Dinge befeelte Rorper, also wesensgleich und nur nach dem Mage ihrer Kraft verschieden. Damit ift der Dualismus der Substanzen, der bei Descartes gegolten hatte, aufgehoben: nämlich ber Wefensunterschied zwischen Gott und Welt, Geist und Körper, Mensch und Thier. An die Stelle des dualistischen Systems ist das monistische getreten, womit sich die naturalistische Richtung vollendet und zur alleinigen Geltung erhebt. Diesen Standpunkt entwickelt Spinoza, indem er den Grundgedanken der Lehre Descartes' solgerichtig ausbildet und ihm gemäß die Principien umgestaltet. Dieser Grundgedanke lag in der Forderung einer stetig fortschreitenden, die Natur und den Zusammenhang aller Dinge erleuchtenden Methode des Denkens und in dem Sah: daß es in Wahrheit nur eine einzige Substanz giebt. Die Alleinheit der Substanz und der Gegensah ihrer Attribute bildet den Grundbegriff der Lehre Spinozas.

## 3. Monadologie.

Noch gilt der Gegensatz der Attribute: der Dualismus zwischen Denken und Ausdehnung. Daher ist die Umbildung der cartesianissichen Lehre durch Spinoza erst eine theilweise. Trotz ihres monistischen Charakters bleiben die Grundlagen des Spinozismus noch zum Theil in dem dualistischen System des Meisters befangen und sind daher von dem letzteren noch abhängig. Der nächste entwicklungsseschichtliche Fortschritt der Philosophie muß auch den Gegensatz der Attribute verneinen und die Principien, die Descartes begründet hatte, gänzlich umbilden, ohne die Erkenntnißausgabe selbst zu ändern.

Wenn es in Wahrheit nur eine einzige Substanz giebt, wie schon Descartes erklärt hatte und Spinoza feststellt, so find alle übrigen Dinge nur Modificationen berfelben, also burchaus abhängiger Natur, fo ift fein einzelnes und endliches Ding ein felbständiges Wefen, auch nicht die Geifter, auch nicht der menschliche Geift. Mithin ift die Selbstgewißheit des letteren hinfällig und unmöglich, denn fie mar der Ausdruck und Erkenntniggrund feiner Substantialität. Selbständigkeit auch keine Selbstgewißheit, ohne diese überhaupt keine Gewißheit und teine Möglichkeit ber Erkenntniß. Bier ift ber Bunkt, in welchem die Lehre Descartes' unerschütterlich feststeht. Macht dieses Princips scheitert das monistische System, und es muk daher, um die Philosophie weiter zu führen, zunächst zu dem Unfange der cartefianischen Lehre zurückgekehrt und ein solcher Fortfcritt gesucht werden, der das dualiftifche Syftem vermeidet und von Brund aus überwindet. Gben darin besteht die gangliche Umbildung oder Reform der Philosophie. Der Begriff der Substang muß fo gefaßt werden, daß fich die Selbstgewißheit des menschlichen Beiftes

damit verträgt, daß die Selbständigkeit der Einzelwesen dadurch nicht aufgehoben, fondern vielmehr begründet wird. Daber gilt die Subftantialität der Ginzelwefen: es giebt nicht eine einzige Subftanz, fondern unendlich viele. Wenn biefe einander wieder entgegengesett fein und in die beiden Arten der Geifter und Rörper zerfallen follen. so haben wir den alten Cartesianismus wieder gewonnen und muffen von hier aus den Weg durch den Occasionalismus zur monistischen Lehre Spinozas zum zweiten male machen. Daber ift ber Begriff ber Substang bergeftalt zu reformiren, baf ber Gegensat von Denten und Ausdehnung, diefer Reft bes dualiftischen Syftems, aufgelöft Diefer Gegensat ift unauflöslich, fo lange Beift und Selbst-Denten (Borftellen) und felbstbewußte Thatigkeit gewißheit, identisch gelten und die Möglichkeit unbewußter Geiftesthätigkeit ober bewußtlofer Borftellungen nicht einleuchtet. Giebt es dunkle Borftellungen oder bewußtlojes Seelenleben, fo ift das Gebiet und Wefen des Geiftes nicht mehr auf das Selbstbewußtsein eingeschränkt, fo find die Körper, weil fie bewußtlos find, darum nicht auch feelenlos, fo verkleinert fich der Gegenfat zwischen Geift und Körper (Menfch und Thier) und löst fich auf in graduelle Differenzen, in Abstufun= gen der vorftellenden Rraft, in Entwicklungsftufen lebendiger und beseelter Wesen, deren jedes eine selbstthätige, durch den Grad seiner Kraft bestimmte Natur oder Individualität ausmacht. Der Begriff ber Substanz vermandelt fich in ben bes individuellen Rraftmesens ober ber Monade, die Welt erscheint als ein Stufenreich folcher Monaden, als ein Entwicklungsstiftem, bemjenigen abnlich, welches einst Ariftoteles gelehrt hatte. Das neue Erkenntniffinftem hat den Dugliemus zwischen Denten und Ausbehnung, Geift und Rorper aufgelöft und bamit jugleich ben Gegenfat zwifchen Descartes und Ariftoteles, zwischen der neuen und alten Philosophie geebnet: es reformirt die erfte bergeftalt, daß es die zweite wiederherftellt. Diefen Standpunkt begründet Leibnig in feiner Monadenlehre, welche die Metaphyfit des achtzehnten Jahrhunderts, insbefondere die deutsche Philosophie und Aufklärung beherricht.

Descartes, Spinoza und Leibniz sind die drei größten Meta= physiker der neuen Zeit vor Kant. Man kann sich die Bedeutung derselben klar machen, unabhängig von der gelehrten Erforschung ihrer Werke. Es giebt gewisse Grundwahrheiten, die jedem Nachden= kenden aus der Betrachtung des eigenen Geistes wie der Ratur der bewegt werden. Nach diesem Sat zu urtheilen, muß die (bewegbare und ben Rorper bewegende) Scele felbft torperlich fein; fie ift ein materielles Ding geworben, wie febr auch verfichert wird, fie fei die benkende, bom Körper grundverschiedene Substang. Nene Zweiheit der Naturen, die der Dualismus behauptet, und die in der Zusammensehung erhalten bleiben sollte, ift gerade durch diese vollständig aufgehoben; ber mechanische Ginfluß und Zusammenhang, ber nur zwischen Körpern stattfinden foll, gilt jest zwischen Seele und Körper. Die Zusammensetzung ber beiden Substanzen kann, wie die Brinzessin Elisabeth treffend bemerkte, ohne die Ausbehnung und Materialität ber Seele nicht gebacht werben. Die cartefianische Anthropologie widerftreitet nicht blos den dualiftischen Brincipien der Metaphyfit, auch den mechanischen der Naturphilosophie. Daf bie Grofe ber Bewegung in der Welt conftant bleibt, daß Action und Reaction, Wirtung und Gegenwirtung einander gleich find: biefe fundamentalen' Sage der Bewegungslehre hören auf zu gelten, sobald in den Körpern Bewegungen durch immaterielle Urfachen hervorgebracht merben.

Wie auch die Vereinigung der beiden Substanzen in der menschlichen Natur gedacht wird, ob als Einheit ober als Zusammensehung: in jeder Fassung widerstreitet sie dem grundsätlichen Dualismus und hat das Gegentheil desselben zur nothwendigen Folge.

#### 4. Der Dualismus zwischen Mensch und Thier.

Die Bereinigung der beiden Substanzen gilt nur von der menschelichen Natur, nur in dieser Rücksicht wollte Descartes sie unvollsständige Wesen genannt wissen, wie sie nur in Beziehung auf Gott geschaffene, also eigentlich keine Substanzen waren. Im lebrigen behält der Dualismus seine volle ungeschwächte Bedeutung. Unter allen endlichen Wesen ist der Mensch das einzige, das aus Seele und Körper besteht, unter allen lebendigen Körpern ist er der einzige beseelte. Alle übrigen Dinge sind (soweit unsere Kenntniß reicht) entweder Geister oder Körper, alle übrigen Körper sind seelenlos, mechanisch geordnete und bewegte Massen, bloße Maschinen, auch die Thiere. Hier ist der Wesensunterschied zwischen Mensch und Thier, der aus dem grundsählichen Dualismus der Lehre Descartes' nothwendig solgt und keineswegs einen paradozen Einfall des Philosophen ausmacht. Seele ist Geist, das Kennzeichen lbes letzteren ist seine

Selbstgewißheit, diese bildet den einzigen Erkenntnißgrund unseres geistigen Daseins; wo das Selbstbewußtsein sehlt, sehlt Geist und Seele: daher sind die Thiere seelenlos, denn sie haben kein Selbstbewußtsein, während der Mensch kraft seiner Selbstgewißheit geistiger Natur ist. Der Gegensat zwischen Mensch und Thier verhält sich demnach zu dem zwischen Geist und Körper, wie der besondere Fall zum allgemeinen, oder wie die Folge zum Grund. Und der Sat, daß die Thiere Automaten sind, solgt aus dem Wesensunterschied zwischen Mensch und Thier.

Es ift zu untersuchen, ob hier die Folgefate mit den Grund= fagen übereinftimmen, ob jener Dualismus befonderer Art in ber Lehre Descartes' fich ebenso aufrechthalten läft, als er nothwendig geforbert wurde, und wie der Philosoph fich mit den Thatsachen abfindet, die von Seiten sowohl der menschlichen als thierischen Natur mit seiner Lehre ftreiten. Wir find an der ichon früher angedeuteten Stelle, wo auf diese tritische Frage näher einzugehen ift.\*) Der Kern derselben liegt in der Erklärung derjenigen Lebenserscheinungen, welche der Mensch mit dem Thiere gemein hat, wie die Empfindungen und Triebe. Wenn Descartes die Leidenschaften, weil fie Gemuthsbewegungen find, den Thieren abspricht, so kann er doch nicht leugnen, daß fie Empfindungen haben. Wie find diefe zu erklaren? Sind fie geiftig ober torperlich, pfpchifch ober mechanisch, Arten bes Dentens oder der Bewegung? In der Beantwortung dieser Frage gerath Descartes in eine Reihe unvermeidlicher Wiberspruche.

1. Alle wahre Erkenntniß besteht nach der Regel der Gewißheit im klaren und deutlichen Denken. Wäre unser Denken nur klar und deutlich, so gäbe es keinen Jrrthum, der Wille verschuldet den Jrrthum, indem er salsche Urtheile bejaht; diese letzteren entstehen, wenn wir unsere sinnlichen Vorstellungen (Sensationen) für Eigenschaften der Dinge halten. Die Empfindungen machen den Jrrthum nicht, aber ohne sie wäre kein Stoff da, woraus der Wille ihn machen könnte; besteht der Jrrthum im falschen Urtheil, so bestehen die Empfindungen in sinnlichen Vorstellungen und diese bilden die Materie des Urtheils. Vorstellungen sind nur im Geist, sie sind Arten des Denkens: demnach sind die Empfindungen psychisch. Unter den verschiedenen Ideen, die wir haben, sinden sich auch die Vor=

<sup>\*)</sup> S. oben Buch II. Cap. IX. S. 364-65.

in der cartestanischen Anthropologie einen Stützpunkt fand, den sich auch La Mettrie nicht entgehen ließ. Was vom Menschen gilt, wird ausgedehnt auf das Weltall. Das Universum ist Maschine: diesen Sat machte das système de la nature zu seinem Thema.

#### 6. Rriticismus.

Indessen haben wir schon gesehen, wie gebrechlich in der carte= fianischen Lehre felbst jene Stuge ift, die fich dem Materialismus bietet; es ist keine Frage, daß von dem Princip der Selbstgewiß= heit, auf bem das System unseres Philosophen ruht, der folgerichtige Beg nicht zum Materialismus, sondern zum Idealismus führt. Die wirkliche und mahrhaft objective Welt kann keine andere fein als die Rur muffen wir genau unterscheiden, ob unfere Borftellungen willfürliche Producte oder nothwendige Sandlungen der Intelligenz find. Descartes hatte ichon in feiner erften Meditation erklärt, daß es Elementarvorftellungen gebe, die allen übrigen ju Brunde liegen, und ohne welche keinerlei Borftellung ber Dinge moglich fei; er hatte hauptfächlich zwei folder Grundbegriffe angeführt: Raum und Zeit. In der weiteren Erwägung erschien die Zeit als ein bloffer modus cogitandi, als ein Gattungsbegriff, den unfer Denken macht und irrthumlich für eine Beschaffenheit ber Dinge selbst ansieht. Unter den verschiedenen Joeen, die wir in uns finden, gab es, abgesehen von der Gottesidee, nur eine, die Descartes veri= ficirte: die Idee der Dinge außer uns oder der Körper, deren Attribut in der Ausdehnung oder im Raume besteht. Der Raum macht das Wesen der Körper aus, die unabhängig von der Intelligenz als Dinge an fich eriftiren. Bon unferen Grundvorftellungen ift (abgefehen von ber Gottesidee) ber Raum die einzige, die das Wefen einer bom Denken unabhängigen Substanz ausdrückt. Wäre der Raum blos unfere Borftellung, fo mußte baffelbe von ber Materie und ber gefammten Rörperwelt gelten, wir wurden dann ber außeren Dinge eben fo unmittelbar gewiß fein, als unseres eigenen Dafeins. cartes bejaht die Realität des Raumes, weil er die Körper als Dinge an fich betrachtet, als die äußeren Urfachen unferer finnlichen Borftellungen, fo wie wir felbst nach dem natürlichen Instinct der Bernunft fie zu nehmen genöthigt find; es ware ein Werk gottlicher Täuschung, wenn es sich anders verhielte. Die Urspünglichkeit ber Raumvorstellung hat Descartes bejaht; der einzige Grund, warum er die Idealität berfelben verneint, ift die Wahrhaftigkeit Cottes. Derfelbe Grund hatte ihn nöthigen follen, auch bie finnlichen Quali= täten als Eigenschaften der Körper an sich gelten zu lassen, doch hat er diese Ginficht für die ärgste Selbsttäuschung erklärt und wieder= holt eingeschärft: um klar und deutlich zu erkennen, was die Körper an fich find, muffe man von der Borftellung berfelben unfere Dentund Empfindungsweisen abziehen. Wenn wir von unserer Borftellung ber Dinge gemiffe Borftellungen abzichen, fo ift nicht einzusehen, wie etwas übrig bleiben foll, was von allem Denten grundverschieden ift. Nach Descartes bleibt nichts übrig als ber Raum ober bie Aus-Daber muß der Raum als diejenige Borftellung gelten, debnuna. beren wir uns nicht entäußern ober die wir von unferem Vorftellen nicht abziehen können: b. h. als bie nothwendige handlung unferer Intelligenz. Sind Denken und Ausdehnung einander völlig ent= gegengesett, wie Descartes wollte, fo tann es in unserem Denten auch teine Idee der Ausdehnung geben, wie Malebranche aus jenem Dualismus richtig geschloffen hat. Giebt es in uns die 3bee ber Ausdehnung, die Grundvorftellung des Raums, wie Descartes nach= drücklich behauptet, so sind Denken und Ausdehnung einander nicht entgegengesett, fondern die Ausdehnung oder ber Raum gehört in die Natur des Denkens, in die Berfassung unserer Bernunft, er und die Körperwelt in ihm find dann unfere bloge Borftellung. heißt die Frage nicht mehr: "wie vereinigen sich Geist und Körper als entgegengesette Substanzen?" fondern: "wie tommt der Beift zur Raumvorftellung oder wie vereinigen fich Denken und (außere) Unfcauung ?" Genau auf diefe Frage hat Rant das psychologische Broblem der Lehre Descartes' zurückgeführt, nachdem er bewiefen hatte, daß der Raum nichts an fich, sondern unsere bloße Vorstellung sei, die nothwendige Anschauung unserer Vernunft. Diese Wahrheit entbectte Rant durch feine tritische Untersuchung, die das natürliche Licht der Sinne und des Denkens prüft, keineswegs die Untrüglich= teit desselben voraussest. hier ift der Wendepunkt, in welchem nicht blos das Princip der Philosophie, sondern die Aufgabe felbst um= geftaltet und vor allem nach der Möglichkeit und den Bedingungen bes Erkennens gefragt wird, bevor man ausmacht, ob das Wefen der Dinge erkennbar ist und woxin es besteht. Als Descartes sich auf die Wahrhaftigkeit Gottes und der Natur berief, um davon die Untrüglichkeit unserer Intelligenz abhängig zu machen, jenes Licht ber Bernunft, worin die Körper als Dinge an sich erscheinen, begründete er die dogmatische Philosophie.

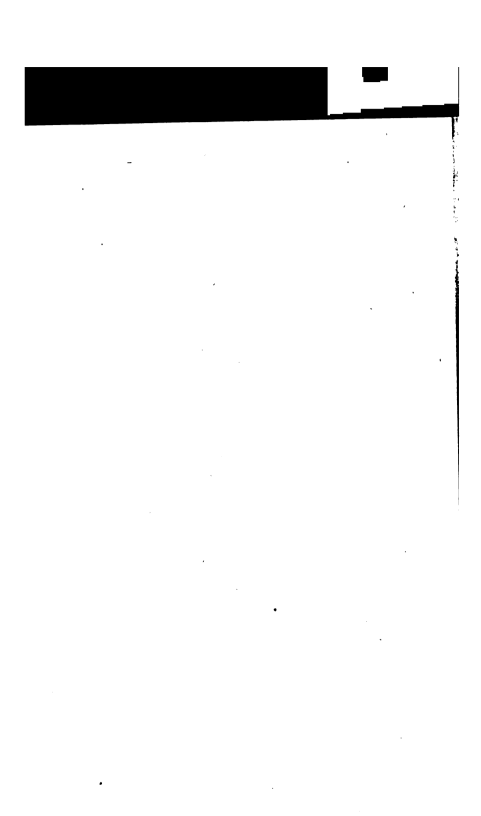
Doch ift auch die Aufgabe der kritischen in ihm angelegt und in seiner ersten methodologischen Schrift so ausgesprochen, daß Kant sich diese Fassung wörtlich hätte aneignen können: "Das wichtigste aller Probleme ist die Einsicht in die Natur und Grenzen der menschlichen Erkenntniß. Diese Frage muß einmal in seinem Leben jeder geprüft haben, der nur die geringste Liebe zur Wahrheit hat, denn ihre Untersuchung begreift die ganze Methode und gleichsam das wahre Organon der Erkenntniß in sich. Nichtsscheint mir ungereimter, als keck ins Blaue hinein über die Geheimnisse der Natur, die Einslüsse der Gestirne und die verborgenen Dinge der Jukunft zu streiten, ohne ein einziges mal untersucht zu haben, ob der menschliche Geift so weitt welcht."

Wir schließen mit dieser Aussicht auf Kant, wozu uns die Lehre Descartes' in der angeführten Stelle einen so günftigen und scheinbar nahen Standpunkt bietet.

# Geschichte

der neuern Philosophie.

1977年 - 1977年 - 1987年 - 19874年 - 1987年 - 1987



# Descartes

# Till Feine Bebute! 111211

Von

Runo Fifcher.

Zweiter Cheil.

Fortbilbung ber Lehre Descries'. Spinoza.

Pritte nen Bearbeitete Auflage.

München.

Verlagsbuchhandlung von Fr. Baffermann. \_



# neuern Philosophie

bon

Kuno Fischer.

Erster Band.

Bweiter Cheil.

Dritte neu bearbeitete Auflage.

München.

Verlagsbuchhandlung von Fr. Baffermann. 1880.

#### A transfer to the

Santa Carlo

Per la la die 350 parcières

and the same

Alle Recte vorbehalten.

Budbruderet von 3. Sonning in Beibeiberg.

# Inhaltsverzeidzniß.

### Erftes Buch.

# Fortbildung der Lehre Pescartes'.

| Erftes                                                 | Ca        | pite | l.   |        |     |     |     |   |    |   | • . •     |
|--------------------------------------------------------|-----------|------|------|--------|-----|-----|-----|---|----|---|-----------|
| Berbreitung und Ausbildung der                         |           |      |      | de     | 1 2 | ehr | ė   | , |    | ٠ | eite<br>B |
| Der Cartefianismus in ben Rieber                       |           |      |      | .,,,,, |     |     |     |   | ·  |   | 3         |
| 1. Der neue Rationalismus ur                           |           |      |      | ner    | •   | •   | •   | • |    | • | 3         |
| 2. Philosophische Ausgleichungs                        |           |      |      |        |     | •   | •   | • | •  | • | 6         |
| 3 Die Geoner in Römen                                  | ,000      | ,.   | •    | •      | •   | •   | •   | • |    | · | 8         |
| 3. Die Gegner in Lömen Der franzöfische Carteslanismus |           | •    |      | 1.     | •   | •   | •   | • | ٠. | • | 8         |
| 1. Kirchenpolitische Berfolgung                        | •         | •    | •    | •      | •   | •   | •   | • | •  | • | 8         |
| 2. Das classische Zeitalter und                        |           |      |      |        |     |     |     | • | •  | • | 11        |
| 3. Modephilosophie und Satyr                           |           |      |      |        |     |     | •   |   | •  | • | 15        |
| o. Probephitolophic and Satht                          |           | •    | •    | •      | •   | •   | •   | • | •  | • | 10        |
| Bweites                                                | Ca        | pit  | el.  |        |     |     |     |   |    |   |           |
| Die erften Fortbildungsverfuche be                     | r c       | arte | fia  | nifd   | hen | že  | bre |   |    |   | 18        |
| Die französische Schule                                |           |      |      |        |     |     |     |   |    |   | 18        |
| 1. Rohault und Régis                                   |           |      |      |        |     |     |     |   |    |   | 18        |
| 2. De la Forge und Corbemoi                            |           |      |      |        |     |     |     |   |    |   | 20        |
| Die nieberlanbische Schule                             |           |      |      |        |     |     |     |   |    |   | 22        |
| 1. Clauberg                                            |           |      |      |        |     |     |     |   |    |   | 22        |
| 2. Balthafar Beffer                                    |           |      |      |        |     |     |     |   |    |   | 23        |
| • •                                                    |           | •    |      |        |     | -   | -   |   |    | - |           |
| Drittes                                                | <b>Ca</b> | pite | i.   |        |     |     |     |   |    |   |           |
| Das occasionalistische System. Arn                     | old       | 6    | euli | nr     |     |     |     |   |    |   | 29        |
|                                                        |           |      |      |        |     |     |     |   |    |   | 29        |
| Geuling' Lehre                                         |           |      |      |        |     |     |     |   |    |   | 31        |
| 1. Die Principienlehre                                 |           |      |      |        |     |     |     |   |    |   | 32        |
| 2. Die Sittenlehre                                     |           |      |      |        |     |     |     |   |    |   | 38        |
| Viertes                                                | K a       | nite | .1   |        |     |     |     |   |    |   |           |
|                                                        |           | •    |      |        |     |     |     |   |    |   |           |
| Malebranches Standpuntt, Leben                         | unt       | 2    | sert | e      | •   | •   | •   | • | •  | • | 41        |
| Die Weltanschauung in Sott .                           | •         | •    | •    | •      | •   | •   | •   | • | •  | • | 7.        |

#### VIII

| •                                                                                                                  |                |                  |       |              |                   |                                        |                                           |             | Seite        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|------------------|-------|--------------|-------------------|----------------------------------------|-------------------------------------------|-------------|--------------|
| Das Oratorium Jesu .                                                                                               |                |                  |       |              |                   |                                        | 9.                                        |             | 43           |
| Das Oratorium Jesu .<br>Walebranches Leben und Sc                                                                  | hriften        |                  |       |              | ٠.,               | . J                                    | 17 - 5                                    | . ī         | 45           |
| 1. Schickale                                                                                                       |                |                  |       |              |                   |                                        |                                           |             | 45           |
| 2. Streitigkeiten                                                                                                  | lika D. s      | 21 <b>.</b> 12 . | M.    |              |                   |                                        |                                           |             | 47           |
| 3. Schriften                                                                                                       | . 60.          | . 1 *10.         | ٠,,   | oten.        |                   | ر و و ر این                            | n, us                                     | teb c t     | . 50         |
|                                                                                                                    |                |                  |       |              | 2 - 12 11<br>10   |                                        | un in | 41871.4     | (1111)       |
| <b>S</b> üt                                                                                                        | uftes C        | apil             | el.   |              |                   | 11 -                                   | . 101<br>. 10                             |             |              |
| Malebranches Lehre. A. Das                                                                                         | occafio        | nali             | Hifd  | he C         | rten              | ntni                                   | wrol                                      | lem         | 52           |
| Dualismus und Occafionalis                                                                                         |                |                  | •     |              |                   |                                        |                                           |             | 52           |
| 1. Die Substantialität de                                                                                          |                |                  |       |              | », · •            |                                        |                                           |             | 52           |
| 2. Die Unwirksamkeit ber                                                                                           | Dinge          |                  |       |              |                   | . • د.                                 | · 61 6                                    | 96:J •      | 54           |
| 3. Die Causalität Gottes                                                                                           |                |                  | • .   |              | ¥ ,1,             |                                        | •                                         | <br>≽, ≦. • | 56           |
| Chriftenthum und Philosophi                                                                                        | e              |                  | • ,   |              |                   | ça.                                    |                                           |             | 58           |
| 1. Der göttliche Wille als                                                                                         | 8 Weltge       | jet              | •     |              |                   | 15. •                                  |                                           |             | 58           |
| 2. Der Jrrthum als Sü                                                                                              | ndenschul      | <b>b</b> .       | •     | • 4          | • : '::•          |                                        | ~ <del>}</del> €                          |             | <b>59</b>    |
| 3. Die Erkenntniß als E                                                                                            | rleuchtun      | g                |       |              |                   |                                        |                                           |             | 61           |
| G. J.                                                                                                              | halaa <b>A</b> |                  | laf   |              |                   |                                        |                                           |             |              |
| 264                                                                                                                | hstes C        | hini             | Ph    |              |                   |                                        |                                           |             |              |
| B. Löfung des Problems: Die<br>Objecte und Arten ber Erfen<br>Malebranches Ibeenlehre .<br>1. Der Uriprung ber Ibe | Anla)          | auu              | ng i  | der          | Ding              | je in                                  | Got                                       | ŧ.          | 63           |
| Objecte und Arten der Erken                                                                                        | intniß "       | •                | •     | • • • • • •  |                   |                                        |                                           | • . 7       | 1183         |
| Malebranches Ideenlehre .                                                                                          | • ., •         | •                | ٠., ' | •            | ••                | •                                      |                                           | •           | 65           |
|                                                                                                                    |                |                  | • :.  | •            |                   | ,"·•.                                  | ن أير                                     | • . •       | 65           |
| 2. Die Ideenwelt in Got                                                                                            | t              |                  | •     | •            |                   |                                        |                                           |             | 69           |
| 3. Die intelligible Ausdel                                                                                         | mung ui        | id di            | e au  | lgem         | erne 2            | Gernu                                  | nn                                        |             | <b>7</b> 0   |
| Sieb                                                                                                               | entes (        | Cavi             | tel.  |              | 470 Do.           | · .                                    | .4. i                                     | ,           |              |
| C. Das Berhältnif der Dinge                                                                                        |                |                  |       |              |                   |                                        | -                                         | ale.        |              |
| branches Lehre .                                                                                                   |                |                  |       |              | 7000              |                                        |                                           | 11 1        | 73           |
|                                                                                                                    |                |                  |       |              | •                 | •                                      | •                                         | • •         | 73.          |
| Das Universum in Gott<br>1. Gott als Ort ber Gei                                                                   | ter            | 2117             | . 14  |              |                   |                                        |                                           |             |              |
| 2 Die Dinge als Mahi                                                                                               | Battes         | 3.5              | 176   | : 6-6: +     | į on              | u na                                   | 12.12 1                                   | រុសរូបរ     | :174         |
| Malebranches pantheistische R                                                                                      | lichtung       |                  |       | . :          |                   | i i ju                                 |                                           | d 7         | 77           |
|                                                                                                                    | , 0            |                  |       | 1            | 7 4 22            | 41. 5.1                                | 100                                       |             |              |
|                                                                                                                    |                |                  |       |              | - 4.1             |                                        |                                           |             |              |
|                                                                                                                    |                |                  |       |              |                   |                                        | * <u>\$</u> - 6                           |             |              |
| Яm                                                                                                                 | eites !        | An               | ń.    | :            | * + 1             | 1 1 1                                  | · - i                                     |             |              |
| <b>√</b> ••                                                                                                        |                | ~~               | ٠,٠   | 10.0         | 91.5              | 1 900                                  | ije, v                                    |             |              |
| Venedi                                                                                                             | ctus           | Svi              | no    | 2 <b>d</b> . | 1,797             | er de la la                            | ., M                                      | . 13        |              |
|                                                                                                                    |                | C T              |       |              |                   |                                        |                                           |             |              |
| <b>G</b> r                                                                                                         | ftes Co        | rnite            | 1     | - '          | i negari<br>Linda | , , 4                                  | 10 12                                     |             |              |
|                                                                                                                    | •              |                  |       |              |                   |                                        |                                           | ٠.          | 87           |
| Umbildung der Lehre Descart                                                                                        |                |                  |       |              |                   |                                        | \$ <b>9</b> ~}.<br>.∀ 7                   |             | . 87         |
| Der neue Standpunkt                                                                                                | • ' • '        |                  |       |              |                   | ************************************** |                                           |             | . 81<br>87   |
| 1. Meinheit                                                                                                        |                |                  |       |              |                   |                                        |                                           |             | - 88<br>- 88 |
| 2. Gegenfat wolfchen Den                                                                                           | iten und       | શાહ              | vent  | uut g        |                   | • '                                    | •                                         |             | 00           |

|                                                                    |           | IX          |
|--------------------------------------------------------------------|-----------|-------------|
| •                                                                  |           | <b>-</b>    |
| 3. Deus sive natura                                                |           | Seite<br>89 |
| Das isolirte System                                                | ·         | 91          |
|                                                                    | •         | ••          |
| Bweites Capitel.                                                   |           |             |
| Radrichten über das Leben Spinozas                                 |           | 93          |
| Lebensnachrichten vor Colerus                                      |           | 94          |
| 1. Rorrede der Berte                                               |           | 94          |
| mal P. Mindfilita . raftiffile and give et C                       | . · · · . | 94          |
| 3. Bayle                                                           |           | 95          |
| 4. Die beiden Kortholt                                             |           | 96          |
| Roh. Colerus                                                       | ·         | 98          |
| Spätere Lebensnachrichten                                          |           | 100         |
| 1. 2ucos                                                           |           | 100         |
| 2. Nicéron                                                         | -         | 102         |
| 3. Boulainvilliers                                                 |           | 102         |
| 4. Bloten                                                          | ·         | 103         |
| 1. 2000                                                            | •         | 200         |
| Drittes Capitel.                                                   |           |             |
| Spinojas Abftammung und Beitalter . ,                              |           | 404         |
| Spinojas Abpammung und Jeitalter . ,                               | •         | 104         |
| Die portugiefischen Juden in Amsterdam                             | •         | 104         |
| 1. Borgeschichte in Spanien und Portugal                           | •         | 104         |
| 2. Auswanderung nach Amfterdam. Die neue Gemeinde                  | •         | 106         |
| - 3. Die Rabbiner und die Schule                                   | •         | 107         |
| 4. Uriel da Costa                                                  | •         | 109         |
| 5. Isaak Orobio de Costrog & April 1869                            | •         | 110         |
| who he his day ballifer our of the court of the court of the court | ş•        | 111         |
| Die niederlandischen Buftande                                      | •         | 112         |
|                                                                    |           |             |
| Viertes Capitel.                                                   |           |             |
| Spinozas Leben und Charafter                                       | •         | 116         |
| Die Periode der Lehrjahre                                          | •         | 116         |
| 1. Haus und Familie                                                | •         | 116         |
| 2. Die jüdische Schule                                             | •         | 117         |
| 3. Die Neigung zur Philosophie                                     | •         | 118         |
| 4. Die lateinische Schule. Fr. van den Ende                        | •         | <b>12</b> 0 |
| 5. Claria Maria van ben Enbe                                       | •         | 122         |
| Der Bruch mit dem Judenthum. Bullisseffen?                         | •         | 123         |
| 1. Innere Conflicte                                                | •         | 123         |
| 2. Aushordung und Verhor                                           |           | 124         |
| 3. Die Bestechung, das Attentat und der Bannfluch                  |           | 127         |
| Die Beriebe der Ginfamteit undr ber Werte: 1200 mit 2000 mit       |           |             |
| 1. Unabhängigkeit und Lebenserwerb                                 |           | 131         |
| 2. Die Freunde in Amsterdam                                        | •         | 132         |
| 3. Das Landhaus und der Anfenthalt in Rijnsburg (1656—16           | (696      | 134         |

| * ** | 4. Boorburg (1663—69)                                                                                                                                | 139             |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| 1    | 5 Saga (1669—77)                                                                                                                                     | 144             |
| 112  | Fünftes Capitel. Part att an 1.3 &                                                                                                                   |                 |
| _ :  |                                                                                                                                                      |                 |
| Hot  | rtfetung. Die letten Jahre (1670-1677)                                                                                                               | 145             |
|      | Bruch mit ber Staatsreligion und Theologie                                                                                                           | 145             |
|      | 1. Der theologisch-politische Stackat 1997!                                                                                                          | 145             |
|      | 2. Lambert Belthunfens Ginwunfe anig S orgen von geniconen                                                                                           |                 |
| . '  | 3. Heinrich Oldenburgs Ginwürfe                                                                                                                      | 148             |
| :    | 4. Bekämpfung und Berbreitung des Eractate u. 3                                                                                                      | 153             |
|      | 5. Beister= und Gespensterglaube                                                                                                                     | 158             |
| ٠.   | 6. Albert Burghs Bekehrungsversuch                                                                                                                   | 160             |
|      | Die letzten Erlebnisse                                                                                                                               | 16 <b>4</b>     |
|      | 1. Der Ruf nach Heibelberg                                                                                                                           | 16 <del>4</del> |
| ř :  | 2. Der Besuchen Mittelfell od bitte pflograd ogs rott, tilbite                                                                                       | 166             |
| 1.   | 3. Die Gefahr int Haag                                                                                                                               | 168             |
|      | 4. <b>Cschirnhausen</b>                                                                                                                              | 169             |
| ٠.,  | 5. Leibnig                                                                                                                                           | 173             |
|      | Lebensart und Lebensende die d.                                                                                        | 176             |
|      | 1. Uneigennützigkeit und Bedürfnitlofigkeit 2.26.24.11 (2006.                                                                                        | 176             |
|      | 2. Ginsamkeit und Stillleben                                                                                                                         | 178             |
|      | 3. Der Tod Spinozas                                                                                                                                  | 182             |
|      | 4. Spinozas aukere Erscheinung und Bilber                                                                                                            | 185             |
|      | Sechstes Capitel.                                                                                                                                    |                 |
|      |                                                                                                                                                      |                 |
| Spi  | nozas literarische Birtfamfeit und Berte                                                                                                             | 186             |
|      | hemmungen der literarischen Birtsamteit                                                                                                              | 186             |
|      | Die Werke                                                                                                                                            | 189             |
|      | 1. Bei Lebzeiten Spinozas veröffentlichte                                                                                                            | 189             |
|      | ann 2, Werlorene umbi berloren geglandten i nach beniten in D. go, an                                                                                | 189             |
|      | 3. Die Ausgabe der Opera postums in han generate and                                                                                                 |                 |
|      | 4. Gesammtausgaben                                                                                                                                   |                 |
|      | 5. Reue Auffindungen. A. Tractatus brevis                                                                                                            |                 |
|      | 6. B. Briefliche Supplemente                                                                                                                         | 194             |
|      | Siebeutes Capitel.                                                                                                                                   |                 |
| • .  | · ·                                                                                                                                                  | 407             |
| Die  | Beitfolge der philosophischen Wette                                                                                                                  |                 |
|      | Die Werte gufjer ber Ethit berge ber bei ber bei ber bei ber ber bei ber bei ber bei ber bei ber bei bei ber bei |                 |
|      | Die Ausbildung der Ethit und deren Kunstform                                                                                                         | 198             |
|      | 1. Eintheilung (1665—75)                                                                                                                             | 198             |
|      | 2. Die Beilage an Olbenburg (1661)                                                                                                                   | 199             |
|      | 3. Der Fortschritt im Jahre 1663                                                                                                                     | 202             |
|      | Achtes Capitel.                                                                                                                                      |                 |
| Daé  | erfte philosophische Wert: der turge Tractat                                                                                                         | 204             |
|      | Abhanblungen über ben Tractat                                                                                                                        | 204             |
|      | , ,                                                                                                                                                  |                 |

|                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ΧI    |
|-----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|                 | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |
| : <u> </u>      | are a man to the first of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Seite |
| tie i<br>≨4ii   | Composition und Inhalt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 205   |
| ****·           | 1. Der erste Theil                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |
|                 | Table 1 and | 216   |
| G1.1            | 3. Die Dialoge . (7781 9781) and if graph of Theorem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 232   |
|                 | 4. Der Anhang                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 256   |
| (1)<br>(1)      | Nenntes Capitel.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |
| Die             | Entftehung der Lehre Spinogas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 242   |
| ~}              | Entwicklungsgang der Lehre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 242   |
|                 | Ursprung und Quellen ber Lehte Comment . A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 244   |
| ن ن             | 1. Der Streit der Ansichten . Aus bei                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 244   |
| 143             | 2. Die Offing der Trage                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 259   |
| EGE.            | 2. Die Lösung ber Frage                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 200   |
| 401             | Behntes Capitel.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |
| Die             | Schrift über die Berbefferung des Berftandes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 265   |
| ٠.١٠            | Der ethische Ausgangspunkt. Das Gut und die Büter                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 265   |
| eo)             | Die Wahl des Ziels                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 269   |
| 171             | 1. Das ungewiffe Gut und die gewiffen Uebel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 269   |
| 0.7             | 2. Die Quelle ber Uebel und bas unvergangliche Gut                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 270   |
| - :             | 3. Gott und die Liebe qu Gott                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |
| - <del></del> . | Der Weg jum Ziele                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 272   |
| · ·             | 1. Dos Brincip her-Ginheit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 272   |
|                 | 1. Das Princip der Einheit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 273   |
|                 | 3. Die Arten der Erkenntniß                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 275   |
|                 | 4. Die Arten ber unfluren Ibee. Berftand und Gedachtnig                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |
|                 | 5. Die Realbefinition 26 %, 1829 die nicht gefie gegenen der george                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 278   |
| ٠.              | 6. Das flare und methobische Denten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |
| !               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |
| <b>~</b> .      | Elftes Capitel.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |
|                 | nozas Darftellung der carteftanischen Principienlehre und                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |
| 0.1             | feine metaphyfifchen Gedanten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 281   |
| 100             | Stellung zur Lehre Descartes'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 281   |
| 1               | Die Differenzpunkte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 285   |
| • 10            | 1. Gott und die menschliche Freiheit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 285   |
|                 | 2. Gott und Welt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 290   |
|                 | Bwölften: Capitel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | _     |
|                 | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |
| Der             | theologifd-politische Tractat. Das Recht der Dentfreiheit .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 295   |
|                 | Veranlaffung und Aufgabe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 295   |
|                 | 1. Geschichtliche Boraussenungen und Zeitfrage                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 295   |
|                 | 2. Die Fassung der Aufgabe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 296   |
|                 | Die Lösung ber Aufgabe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 301   |
|                 | 1. Religion und Philosophie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 301   |
|                 | 2. Religion und Staat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 303   |
|                 | 3. Religion und Bibel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 304   |

### Drittes Buch.

|          | Spinozas Sphem.                                                  | yntek:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | - "            |
|----------|------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
|          |                                                                  | er e                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                |
| Die      | Geltung der mathematifden Methode in der                         | Lebre Spinoses                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Ceit           |
| ~~~      | Die Begründung der Methode                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 319          |
|          | Die Anwendung der Methope                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 32           |
|          | 1 Definitionen                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 32           |
|          | 2. Atiome in the interior                                        | oun fingligabut                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | V 82           |
|          | 3. Propositionen und Demonstrationen 4. Corollarien und Scholien | The state of the s | . 32           |
|          | 4. Corollarien und Scholien                                      | Branch Carlo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | . 32           |
|          | Die Geltung ber Methobe                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 329          |
|          | 1. Die Ordnung der Dinge                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 32           |
|          | 2. Die Rothwendigkeit und Ewigkeit ber Belt                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 33           |
|          | 3. Die Unmöglichkeit der Freihelt und Zwecke                     | · • · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | . 33           |
|          |                                                                  | *****                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                |
|          | Bweites Capitel.                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |
| <b>3</b> |                                                                  | Secretary Secretary                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | . 33           |
| ver      | Sottesbegriff in der Lehre Spinozas                              | • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | . 33           |
|          | Die göttliche Alleinheit                                         | • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | . 33           |
|          | 2. Die immanente Causalität Gottes                               | • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | . 33           |
|          | 3. Die freie Caufallitit Gottes! Freiheit und 'A                 | Affiniantiana (1917)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 83             |
|          | Die Unpersönlichteit Gottes                                      | ordineupidiest                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | . 349          |
|          | 1. Die Freiheit von jeder Bestimmung                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 349          |
|          | 2. Wille und Verstand als Bestimmungen                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 34           |
|          | 3. Gott ober Natur                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 34           |
|          | Spinozas Gottesbegriff im Gegenfat zu ben Religi                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 349          |
|          | 1. Monotheismus und Bolytheismus                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 349          |
|          | 2. Christenthum und Judenthum                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 351          |
|          | Gefammtrefultat                                                  | 4 4 447 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 35             |
|          | Seluministelutut                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | • •            |
|          | Drittes Capitel.                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |
|          | The Part of the same sources and in the correct                  | gov manara ara                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 5-7            |
| Det      | Begriff des Attributs. Die zahllosen Attribu                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 353          |
|          | Die göttlichen Attribute                                         | . • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 359            |
|          | 1. Begründung und Problem                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 353          |
| -        | 2. Die Attribute als bloge Erkenntnißformen .                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 354          |
|          | 3. Die Realität ber Attribute                                    | • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 357            |
| ٠.       | Die zahllosen Attribute Gottes                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 360          |
| ٠        | 1. Problem und Begründung                                        | • . • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | . 360          |
| ٠.       | 2. Die Attribute als Substanzen                                  | • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | . 369<br>. 366 |
|          | 3. Die Attribute als Kräfte                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 300          |

|     | Viertes Capitel.                                                                                |       |                               | _        |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-------------------------------|----------|
| rie | Attribute des Dentens und der Ansbehnung.                                                       | Die   | wirfende                      | 5e       |
|     |                                                                                                 | •     |                               | 36<br>36 |
|     | Die beiben erkennbaren Attribute                                                                | •     |                               | 37       |
| _   | Se Zagitofen und die ertannen stittibute                                                        |       | · · ·                         |          |
| į.  |                                                                                                 |       | e garagara, iga<br>Tajani e S | Ð        |
|     | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                         |       | and A                         | 1        |
| ie  | unendlichen und endlichen Modi. Die bewirtte                                                    | Wat   | 1.5 J                         | 3'       |
| •   | Der Begriff bes Modus                                                                           |       |                               | 3        |
|     | 1. Das endliche Wefen                                                                           |       |                               | 3'       |
| •   | 2. Unendliche und endliche Modi                                                                 | '     | ٠٠. · ·                       | 3        |
|     | Substanz und Modi                                                                               | * .   |                               | . 3      |
|     | 1. Gott als wirkenbe Ratur                                                                      | •     | • • •                         | 38       |
|     | 2. Der Inbegriff ber Modi als bewirkte Ratur .                                                  |       | . \$ E                        | 3        |
|     | Das Berhältniß zwischen Gott und Welt                                                           | • • • | •                             | 39       |
|     |                                                                                                 | •     |                               | 39       |
|     | 1. Problem und Lösung                                                                           | •     |                               | 39       |
|     | Gesammtresultat                                                                                 | · .   |                               | ୍ୟ       |
|     | Sejaminitefutiat                                                                                |       |                               | 10       |
|     |                                                                                                 |       |                               |          |
|     | Bechstes Capitel.                                                                               |       |                               |          |
| e ! | Ordnung der Dinge. Geifter und Rörper                                                           |       |                               | 3        |
|     | Die Ordnung der Dinge                                                                           |       | ار مخار<br>روا موا مخار       | 3        |
|     | 1. Der Caufalnegus                                                                              |       | · · · · ·                     | 39       |
|     | 2. Geister und Körper                                                                           | •     |                               | 39       |
|     | Die Körperwelt                                                                                  |       | مدد<br>مدد بعد                | 40       |
|     | 1. Der Causalnezus der Körper                                                                   | •     |                               | 40       |
|     | 2. Ginfache und zusammengesette Rörper                                                          |       |                               | 40       |
|     | 3. Der menschliche Körper                                                                       | •     | in the second                 | 40       |
|     |                                                                                                 |       | •                             | 40       |
|     | ,                                                                                               |       | , , , ., .                    |          |
|     | Siebentep Capitel.                                                                              |       |                               |          |
|     | 771 4 11 12 114                                                                                 |       | w 🗪                           | •        |
| , 1 | menschlichen Leidenschaften. Thätige und leider<br>Stellung der Aufgabe                         | ide z | awecte .                      | 40       |
|     | On Charles our Calbants of the                                                                  |       | • • •                         | 14(      |
|     | Der Grund ber Leibenschaften                                                                    | •     | • • •                         | 41       |
|     |                                                                                                 | •     | • • •                         | 41       |
|     | 2. Der menschliche Wille                                                                        | •     | · · ·                         | 41       |
|     | 3. Die Grundformen der Leidenschaft                                                             | •     | •                             | 41       |
|     | Die Arten ber Leibenschaften                                                                    |       |                               | 41       |
|     | 1. Liebe und Sag (Nebenformen). Hoffnung und                                                    | Furch | t†                            | 41       |
| 1   | 2. Arten und Folgen der Liebe und bes Haffes . 3. Liebe und haß unter der Borstellung der Freih | ·′• · | • • •                         | 41       |

|         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ceite      |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| ٠.      | 4. Selbstzufriedenheit und Rente v. 6 vo. es annechange d.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 423        |
| Ĺ       | 5. Born und Rache. Reib und Schadenfveube. Witteib und Bohl-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 100        |
| •       | mollen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 423        |
| ٠.      | 6. Selbstichätzung. Chrgeiz und Hochmuth : 1010.00 (1700.000).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 426        |
|         | 7. Bewunderung und Verachtung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 427        |
|         | Classification ber Leibenschaften 3 4.1119                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 428        |
| -;      | 1. Objective und subjective Berfchiebenbeit atteine men ande                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 428        |
| ··· .   | 2. Meußere und innere Urfachen ber Affecte con foniend.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 429        |
| :       | 3. Leidende und thatige Affecte signe fine tieft gelige giff it.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 430        |
| ٠٠,     | Sefammtrefultat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 431        |
|         | Achtes Capitel.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| Die     | menfoliche Gefellichaft und der Staat in den die Gal.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 432        |
|         | Sitten= und Staatslehre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 432        |
| . ' +   | Ratur= und Staatsrecht is trep sextragion, ach ein impact sic in .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 438        |
| - 11    | 1. Naturrecht                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 438        |
| ÷       | 2. Staatsrecht                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 442        |
| · / · · | 3. Der Staat und das Andividuum als Die Annaphad a. 2 4 .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 453        |
| ×11.    | and the common and the common of the common  |            |
|         | Neuntes Capitel.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |
| Ti.     | Lehre vom menfclichen Geift                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 457        |
| ~       | Die Aufgabe ber Geisteslehreiteiter andibilitation von und gritz                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 457        |
|         | Der Geist als Idee des Körers in bis fron and an montantele 202.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 459        |
|         | 1. Die Ibee eines worlingen Brigges magel in generalen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 459        |
| ٠,      | 2. Die Ibee des menschlichen Korpers. Sbeenkonneler                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 460        |
| 1.6     | 3. Die Ibeen äußerer Korper: Beenaffociation und Gedichtiff .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 461        |
|         | Der Geift als Ibee des Geiftes Miles mentis) 113, 1104 onthe Angle 115.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 463        |
|         | 1. Der menschliche Geist als Ibee feines Abrees ichall nif .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 463        |
|         | 2. Das Problem der idea mentism der ihr ihr ihr ihr if A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 463        |
|         | 3. Die Erklärung der idea mentis . word vonger der idea mentis .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 465        |
|         | 4. Die Bebeutung der idea montis . the half to growth 192.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 467        |
|         | To Victor (North Control of the Cont | TOI        |
| ٠.      | Behnten Capitelin 29d ibnibas or L                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |
| av.     | Lebre von ber menfoliden Effennfnig bidammiliale af .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 471        |
| 216     | Die inabaquate Erkenitniße matter in de odnoch in in de de de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 471        |
|         | 1 Die Obieste den ingdenneten Gestendung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 471        |
|         | 1. Die Objecte der inadäquaten Erkenutnis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 474        |
|         | 3. Freiheit, Gattungens Binede And Madaguatei Pocekin binirattu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| 4.4.    | 4. Die Imagination und deren Gegentherta S. 2006, 2004, 2007, 2007.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 477        |
|         | Die abäquate Erfenntnis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 479        |
|         | 1. Die Möglichkeit abäquater Iden                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 479        |
|         | 2. Die Gemeinschaftsbegriffe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 479        |
|         | 3. Die Ibee der Attribute und Gottes and S. 200, 1907.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |
|         | O. Die Stein der Mittibille into Gotte de Control de Co | 480<br>481 |
|         | Die Stufen ber menschlichen Ertentiniff                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 481        |

|   | v |
|---|---|
| 4 |   |

| 114                                       | 1. Ginbilbung, Bernunft, Intuitions war green angeben bei bei der                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Ceite<br>481 |
|-------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| - :                                       | 200 Dia wahre Crientinis, 2 on soil activity and the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 483          |
|                                           | 3. Die theoretische Ratur des menschlichen Geistes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 484          |
| <u>.</u>                                  | Gefammtrejultat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 486          |
| 1                                         | problem telegration of the control o | ***          |
|                                           | Elftes Capiteleninger and enteringer in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |              |
| ;                                         | Third and the Manager and defined to                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |              |
| Die                                       | Lebre vom menfchlichen Billenie bei toelne can on tord ? .!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 487          |
| - *                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 487          |
| •                                         | 1. Die falge Estlensfreiger                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 487          |
| •                                         | 2. Der Wille als Bejahung und Berneinung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 488          |
|                                           | 3. Der beterminirte Wille                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 489          |
|                                           | Der Wille gur flaren Erteintling!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 490          |
|                                           | 1. Der Wille als Begierber Siege Gun tindbitefeit sochithinen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 491          |
| 1                                         | 2. Die Begierbe als Tugenb selventrie eine munic.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 490          |
| -, -                                      | 3. Die Tugend als das vernunftgemäße Leben 1021 5 2011                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 492          |
| - 4                                       | Der Werth der Affecte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 494          |
| _ = ‡                                     | 1. Die Affecte als Motive                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 494          |
| 74                                        | 2. Die Erkenntniß als Affect. Freihelt und Knechtschaft :: ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 495          |
|                                           | 3. Die guten und schlechten Affecte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 49           |
|                                           | Henn W pateuralf                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |              |
| ,                                         | Bwölftes Capitel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 71 I         |
| -:::<br>-:::::::::::::::::::::::::::::::: | Lehre von der menschlichen Freiheitzal worftige und autogenet a. T.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 508          |
| <b>2018</b>                               | Der Widerstreit in der menschlichen Raturale aus auss, die mulie a. T.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 508          |
|                                           | 1. Leiben und Erkennen, Undlage underflare Idennigh, wie der                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 506          |
| •                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 500          |
| • • ‡                                     | 2. Die Lugende des Erfennens in kommenditieren word die eine eine eine eine eine eine eine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 506<br>506   |
| 734                                       | ABaindie Ausschließung der Wahlfreiheitzt geriffen geriffen geriffen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 510          |
| . +                                       | Die Befreiung von den Leidenschaften wieden des 1900, den ihren 2003.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |              |
| ÷+                                        | 1. Die Macht den Affecten ist vass, win einste surmonten in I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 510          |
| . 1+                                      | 2. Die Macht der Borstellungenware webi von untdankt. end in.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 512          |
| C) F                                      | 3. Der mächtigste Affect zehnene weet tod panticklich von 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 512          |
| 7.04                                      | Der Zuftand ber Freiheit . Ginn in webl fin pantinonell if 2 4 .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 518          |
|                                           | 1. Die Liebe Gottes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 513          |
|                                           | 2. Die Freiheit des menfahiten Michigen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 517          |
| 7.                                        | 3. Die Rothwendigteit fir iftrifen nabithitem rod nau onton                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 52           |
| 7.3                                       | 4. Die ewige Freude als Erkenntniß der Dinge.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 526          |
| 7.4                                       | Dreizehntes Capitel. Beging auf auf                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |              |
| +                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |
| Cha                                       | rafferifit und Aritifiager Behre Spingagenifit und Arceloffic                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 530          |
| 77.4                                      | Die Grundzüge bes Spftemstonele insing dine-greibenvorme, id                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 530          |
| 7.                                        | 1. Nationalismus und Pantheismus . phintarch de second e                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 530          |
| 7.                                        | 2. Naturalismus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 533          |
| 7.4                                       | 3. Dogmatismus 🛒                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 534          |
| - ;                                       | Einwürfe wider das System                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 537          |
| - :                                       | 1. Miber Spingags Erfenntnissinstem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 23           |

#### XVI

| 2. Wiber Spinozas Weltspftem .       |    |   |     |   |   |   |   | Selte<br>540 |
|--------------------------------------|----|---|-----|---|---|---|---|--------------|
| Die inneren Wiberfpruche bes Spfteme | 3. |   |     |   |   |   |   | <b>546</b>   |
| 1. Gott und die Liebe Gottes .       |    |   |     |   |   |   |   | <b>546</b>   |
| 2. Gott und Mensch                   | •  |   |     | • | • | • |   | 546          |
| 3. Geist und Körper                  |    |   |     |   |   |   |   | <b>549</b>   |
| 4. Beltfyftem und Erfenntnigfyften   | ı. |   |     |   |   |   | • | 551          |
| 5. Substanz und Modus                | •  | • | • . | • |   | • |   | 552          |
| Das neue Problem                     |    |   |     |   |   |   |   | 553          |
| 1. Die Substantialität der Dinge .   |    |   |     |   |   |   |   | 553          |
| 2. Die Ginheit der Kraft             |    | • | •   |   |   | • |   | <b>554</b>   |
| 2 Tie Manche                         |    |   |     |   |   |   |   | == 4         |

# Erstes Buch.

Fortbildung der Lehre Descartes'.

. . Sand States Sand

#### Erftes Capitel.

#### Verbreitung und Ausbildung der cartesianischen Lehre.

- I. Der Cartefianismus in ben Rieberlanben.
  - 1. Der neue Rationalismus und feine Gegner.

Die zweite Hälfte bes 17. Jahrhunderts ift das Zeitalter der zunehmenden Ausbreitung und Geltung der neuen Lehre, die sich von den Niederlanden nach Deutschland, von Frankreich nach England und Italien sortpslanzt. Die nächsten und bewegtesten Gebiete ihrer Wirksamkeit sind jene beiden Länder, die des Philosophen erste und zweite Heimath waren; hier sinden sich in den vorhandenen Bildungszuständen sowohl die förderlichen Bedingungen, die ihren Entwicklungsgang begünstigen, als die seindlichen Mächte, die sie bekämpsen, nur daß beide in Frankreich anders geartet sind, als in Holland.

Die triegerisch errungene, endlich fiegreich befestigte Unabhängigsteit der vereinigten Riederlande von der spanischen Herrschaft, ihre föderative Gestaltung im Innern, der republikanische und protestantische Gestaltung im Innern, der republikanische und protestantische Gesit, der das Bolksleben durchdringt, der Bildungsreichthum mächtiger Städte, insbesondere eine Reihe blühender, eigenartiger, neu belebter, zum Theil neu gegründeter Universitäten eröffnen dem aufstrebenden Cartesianismus einen freien Spielraum. Wenige Jahrzehnte nach den ersten Ansängen einer Schule, die Descartes noch selbst hatte entstehen sehen, giebt es hier keine Universität, in welche die neuen Ideen nicht ihren Gingang gefunden. Vor allen sind Utrecht, Leyden, Gröningen und Franecker zu nennen. In Utrecht begann mit Reneri und Regius die akademische Wirksamkeit der cartesianischen Lehre, in Leyden erreichte sie durch die Zahl und Bezbeutung ihrer Vertreter den Höhepunkt ihres akademischen Einstulses;

fie bemächtigte sich nicht blos der philosophischen und mathematischen Fächer, sondern ergriff auch die Theologie, Physit und Medicin. Die nächste Arbeit der Schüler bestand in der commentirenden Erklärung der Werke des Meisters, in der Paraphrase seiner Hauptschriften, deren Inhalt von einigen sogar in gebundener Rede wiedergegeben wurde. In dem Systeme selbst fanden sich Lücken, welche ergänzt, Folgerungen, welche näher bestimmt und berichtigt sein wollten. Damit begann schon die Fortbildung, die das Thema der jüngeren Schule wurde.

Wir haben die Gegenfätze kennen gelernt, die das neue Spftem durch seine Brincipien gegen sich bervorrief. Sie tamen theils von her kirchlich-theologischen, theils von der philosophischen Seite sowohl ber alten ariftotelisch=scholaftischen, als ber neuen senfualiftisch=mate= rialiftischen Richtung. Diefe Gegenfage auszugleichen und die neue Lehre namentlich ben Forberungen ber Theologie anzupaffen, war das Bestreben der ersten Schüler. In Absicht auf die Glaubenslehre folgten fie bem Borbilde Descartes'. Satte doch biefer eine Metaphysit gegeben, die durch ihre Beweise vom Dasein Gottes und der Unsterblichkeit ber Seele ben Bund awischen Theologie und Philofophie, zwischen Glauben und Vernunft erneuen und fefter als je begründen wollte; er wollte geleistet haben, was der Scholaftit mißlungen war: die Rationalisirung des Glaubens. Indessen war mit jenen Beweisen die Sache teineswegs gethan. Im offenen Widerftreit mit ben biblischen und firchlichen Borftellungen hatte der Philosoph die Bewegung der Erde und die Unendlichkeit des Weltalls gelehrt. Es war nicht genug, die Theologie auf cartefianische Art rationell zu machen: die neue Theologie mußte ihre Uebereinstimmung mit dem Bibelglauben beweisen, und dies konnte nur geschehen burch eine fünftliche Umdeutung widerstreitender biblischer Aussprüche, durch die Annahme, daß in folden Fällen die biblische Darstellungsart bilblich zu nehmen sei, mit einem Wort durch eine allegorische Schrifterklärung: biefelbe Austunft, die allemal ergriffen wurde, fo oft eine speculative Religionslehre fich aus den Offenbarungsurtunden rechtfertigen wollte. Das natürliche, sprachtundige und hiftorische Schriftverftandnig mußte dem fogenannten philosophischen den Plat räumen, um der Uebereinftimmung, die zu beweifen war, nicht im Wege zu fteben. Die cartesianischen Theologen von Lepden, Gröningen und Franeder haben diefen Standpunkt allegorischer Bibelerklärung

ausgeführt und vertheibigt, an ihrer Spite ftand Wittich (1625-1688), Professor in Leyden, seiner Zeit ber gefeierteste Lehrer ber Universität und das Haupt des neuen Rationalismus in den Niederlanden, ein späterer Gegner Spinozas: im Jahre 1659 erschien fein Wert "über ben Consensus der in der Bibel geoffenbarten und der von Descartes entbeckten Wahrheit". Sogar die Uebereinstimmung awischen ber mosaischen Schöpfungsgeschichte und ber cartestanischen Rosmogonie suchte Amerpool in Gröningen in feinem "Cartesius Mosaïzans" (1669) nachauweisen, indem er die Hypothese der Wirbel in die biblische Genesis hineininterpretirte. Der Geist Philos schien über die Cartefianer gekommen. Die Unkritik und Ausschweifung biefer Allegoriften ging soweit, daß Schotanus, ber die cartefianische Metaphysit in Berse brachte, die sechs Meditationen mit den sechs Schöpfungstagen verglich! Gleichzeitig mit Wittich lehrte in Lepben der Theologe Coccejus, der (unabhängig von den Ra= tionalisten der philosophischen Schule) die allegorische Erklärungsart in typologischer Absicht brauchte, um barzuthun, wie das neue Tefta= ment im alten enthalten fei. Daber wurden von den Gegnern in ben Nieberlanden Cartefianer und Coccejaner einander gleichgeftellt, wie in Frankreich Cartesianer und Jansenisten.

Mit der größten Heftigkeit bekämpften die orthodogen Bertreter der niederländischen Kirche die neue Schule mit ihren antidiblischen Lehren und ihrer allegorischen Schrifterklärung, welche letztere das Glaubensfundament willkürlich behandle und die Theologie den Aussprüchen der Bernunft zu unterwerfen suche; sie forderten die Trennung beider, die förmliche Ausschließung der cartesianischen Lehre von Kanzel und Katheder. Ihre Stimmführer waren die Boötianer, welche die städtischen Obrigkeiten, die akademischen Curatoren und theologischen Facultäten dergestalt zu bearbeiten und gegen die neue Lehre aufzuregen wußten, daß man in Utrecht und Lehden noch dei Ledzeiten des Philosophen seindlich gegen dieselbe auftrat.\*) Bald nach dem Tode Descartes' sprach die Shnode von Dordrecht das kirchliche Berbot aus (1656), welches die Delster Beschlüsse im solgenden Jahre bestätigten.

Indessen bermochten diese Maßregeln nichts gegen die Sache; fie bewirkten höchstens, daß man bei der Berbreitung der neuen

<sup>\*)</sup> Bgl. Th. I. Buch I. Cap. VI. S. 220—236,

Ibeen den Stempel Descartes' vermied und die Schülerschaft nicht offen zur Schau trug. Als Heereboord, Professor der Theologie in Lehden, seine "philosophischen Forschungen" im Jahre der Delster Beschlüsse veröffentlichte, gab er sich nicht für einen Cartesianer, sondern für einen unabhängigen Denker, der unter dem Schutz der niederländischen Glaubens= und Gedankensreiheit mit gleicher Unparteilichkeit von Aristoteles und Thomas, von Patricius, Ramus und Descartes reden wolle; er erklärte in der Borrede, daß er keinem Philosophen verknechtet und sich zu den Schulautoritäten weder als Geißel, noch als Märthrer, weder als "Momus", noch als "Mimus" zu verhalten gesonnen sei. Lambert Belthuhsen, ein Privatmann in Utrecht, Anhänger des cartesianischen Kationalismus auch in Anwendung auf die Bibel, ein späterer Gegner Spinozas, vertheidigte die Bewegung der Erde und sagte im Borwort seiner Schrift, er sei ein freier Mann in einem freien Staate und kein Theologe.\*)

#### 2. Philosophische Musgleichungsversuche.

Unter den Physiologen und Medicinern der cartesianischen Schule suchten einige dem Shitem eine Wendung zu geben, die fich bem Senfualismus zuneigte und in der Lehre bom menfclichen Geift und dem Berhältniß zwischen Seele und Rorber eine materialistische Richtung einschlug. Dies geschah gleichzeitig burch Regius in Utrecht und Hooghland in Leyden, der in feinen "cogitationes" (1646) bie Grundlehren Descartes' fo ausführte, daß in feinem Werte nichts carteffanisch erschien als die Widmung. Regius war der einst gepriesene Schüler, Hooghland der Freund des Philosophen; in jenem fah Descartes einen Apoftaten, den er öffentlich verwarf\*\*), in diefem einen perfonlich wohlgefinnten Mann ohne Beruf zur Philosophie und ohne Berftandniß seiner Lehre, er nahm die Schrift besselben als ein unreifes Product, das er in einem Brief an die Prinzeffin Elifabeth abfällig beurtheilte. Mit biefen lleberläufern aus bem eigenen Lager in das jener philosophischen Widersacher, die er in seinen Entgegnungen auf die Einwürfe der hobbes und Gaffendi fo

<sup>\*)</sup> Francisque Bouillier: Histoire de la philosophie cartésienne. 3. éd. (Par. 1868) T. I. ch. XII. pg. 269-71. ch. XIII. p. 283-91. — \*\*) S. Th. I. Budy I. Cap. VII. S. 245-47.

nachbrudlich befampft hatte, wollte Descartes nichts gemein haben und keinerlei Compromisse eingehen. Er verwarf jeden Versuch, seine Lehre dem Senfualismus und Materialismus anzupassen, aber er billigte, daß man sie mit der kirchlichen Theologie und felbst mit ber ariftotelischen Physit auszugleichen suchte. Jeber Bertrag zwischen den entgegengesetten Richtungen der neuen Philosophie erschien ihm als die gröbfte Berunftaltung feiner eigenen Lehre, mahrend es ber letteren zu Gute tam, wenn eine Art Bundnig zwischen ihren neuen Ideen und den alten, in Kirche und Schule eingelebten und herrichenden Autoritäten geftiftet wurde. Es gab teinen cartefianischen Senfualismus und Materialismus, aber es gab eine cartefianische Theologie, und es follte felbst eine aristotelisch-cartesianische Naturphilosophie geben dürfen. Dabei gewann seine Lehre an Ansehen und verlor nichts an ihrer Bedeutung. Denn man ließ ihre Grund= fate bestehen und suchte die entgegenstehenden Anfichten durch Umbeutung benfelben anzupassen. So wurde die Bibel cartesianisch erklärt, damit die Lehre Descartes' biblifch erscheine, und ebenfo ließ man den Ariftoteles cartefianisch benten, um die Lehre Descartes' aristotelisch zu ftempeln und den Anstof wegzuräumen, den die altmedicinische Schule an dieser Lehre nahm. Der wichtigfte Bertreter biefer Richtung mar J. Raey, Professor ber Medicin in Leyden, der im Jahre 1654 seine "clavis philosophiae naturalis seu introductio ad naturae contemplationem aristotelico-cartesiana" herausgab und im naturphilosophischen Interesse der neuen Lehre fich zu Aristoteles ähnlich verhielt als im theologischen Wittich zur Bibel. Descartes felbft hatte bezeugt, daß teiner feine Philosophie beffer zu lehren vermöge als Rach. Wir werben später unter ben bervorragenden Mannern ber jungeren Schule Clauberg nennen muffen : Raeh war fein Lehrer, Wittich fein Schüler.

Die Gegensätze lagen zu offen und ausgeprägt, um sich abstrumpsen oder verleugnen zu lassen. Die Erkenntnißlehre Descartes' mußte von den Orthodoxen, die Geisteslehre von den Materialisten angesochten werden: jene hatte die Unabhängigkeit der Bernunst von der Autorität, diese die Unabhängigkeit des Geistes von der Materie erklärt. Es galt, das System wie es war, gegen die gemeinsamen Feinde aufrecht zu halten und zu vertheidigen: in dieser nach beiden Seiten gerüsteten und wirksamen Stellung sinden wir den gröninger Prosessor Tobias Andreä (1604—1674).

#### 3. Die Gegner in Löwen.

1

Man wird nicht erwarten, daß durch jene kunftlichen und leich= ten Berfuche ber Umbeutung die Manner ber alten Schule gewonnen werden konnten, die Mediciner fo wenig als die Theologen. Le verdeckter die Neuerung auftrat, um so gefährlicher mußte sie icheinen. Das gleiche Intereffe gegen bie gemeinsame Gefahr führte bie Gegner zusammen und vereinigte ihre Angriffe. In Lowen, der Universität der katholischen Niederlande, führte der Mediciner Plem= bius unter dem Beiftand der Theologen die Bewegung gegen den eingebrungenen Cartefianismus; ber papftliche Nuntius in Bruffel unterftutte diefe Giferer durch Warnungen und Berbote, die er an ben Rector der Universität erließ; die Jesuiten bemächtigten fich der Sache und wußten es in Rom dahin zu bringen, daß den 20. No= vember 1663 die philosophischen Werke Descartes', insbesondere die Meditationen, die Erklärung gegen Regius, die Briefe an Dinet und Boëtius und die Schrift über die Leidenschaften auf den Inder der verbotenen Bucher gefett wurden. Daß auch die Noten gegen Regius' materialistische Auslegung der cartesianischen Lehre in diesem Berbot genannt war, ift ebenfo bemerkenswerth, als bag von bemselben Gaffendi's Werke nicht betroffen wurden. Indeffen nach den Einwürfen Bourdin's und der Denkart der Jefuiten darf es nicht befremben, daß biefen der Senfualismus gerade um feiner Sinnlickeit willen eher empfehlenswerth erschien als verdammlich. Das römische Berbot hatte in Löwen und den katholischen Nieder= landen nur geringe Erfolge. Um so wirksamer wurde es in Frankreich. \*)

#### II. Der französische Cartesianismus.

#### 1. Rirchenpolitische Berfolgung.

Die öffentliche Lage der Dinge war der Berbreitung der Lehre Descartes' in ihrem natürlichen Heimathlande nicht günftig. In dem politisch und kirchlich centralisirten Staate, unter der Herrschaft des machtvollkommensten Königs, dessen Besehlen die Lehranstalten des Landes unterworfen waren, und welcher selbst dem Einfluß der

<sup>\*)</sup> Fr. Bouillier, Hist. de la phil. cart. I. ch. XII. p. 270—78. ch. XXII. p. 466—67.

Resuiten Gehör gab, bei der Bobularität, womit der frangosische Beitgeift bie epitureische, burch Gaffenbi und feine Anhanger wiebererneuerte Lehre pflegte, vereinigten fich viele und machtige Sinderniffe, um den Ideen unferes Philosophen die Beerftrafen zu fverren. Drei Jahre nach dem römischen Berbot verweigerte man die kirch-Liche Beisekung der Asche Descartes' in Baris, und nachdem fie gestattet worden, untersagte man die Trauerfeierlichkeit und die Errichtung eines Dentmals (1667). Auf ben Befehl bes Rönigs mußte die Lehre Descartes' an dem collège royal (1669), an den Univerfitaten von Baris (1671) und Angers (1675) verftummen. Die neuen Ansichten follen nicht verbreitet werden, "car tel est notre bon plaisir". In Caen folog bie theologische Facultät die Cartefianer von der Berleihung der Grade aus (1677), und an der parifer Univerfität wurde awangig Nahre nach jenem koniglichen Befehl, ber burch die Sand bes Erzbischofs erfolgt mar, das Berbot erneuert. Dag eine folde Wieberholung nöthig erfdien, mar ein Zeichen, wie wenig die officielle Berfolgung, der die Lehre Descartes' während der Jahre von 1670—1690 in Frankreich ausgesetzt war, die beab= fichtigten Wirkungen erreicht hatte. Die Ibeen zeigten fich ftarter als die Magregeln.

Die Gründe, aus benen man ben Cartesianismus unterbruckt wiffen wollte und in fo heftiger Beife verfolgte, tamen von der firchlichen Seite und wurden namentlich burch die firchenpoli= tische Richtung geschärft, die damals in Frankreich herrschte. Der Feldzug gegen die Jansenisten war schon seit Jahren im Gange und bereits in die Bhase getreten, die auf die Bernichtung der Männer von Port royal ausging, als die Verfolgung der Lehre Descartes' ihren undulbsamen Charatter annahm. Die neue Philosophie galt als eine Bundesgenoffin bes Janfenismus, Arnauld, ber frangofifche Wortführer bes letteren, ftand auf ihrer Seite; wollte man bie Sanseniften gründlich bekampfen, fo durfte man die Cartefianer nicht übersehen, sondern mufte den Keldzug gegen jene auf diese mitausdehnen. Man wollte in ber frangofischen Kirche teine centrifugalen Bestrebungen dulben: unter biefem tirchlich=politischen Standpunkt, ben Ludwig XIV. im Bunde mit den Jesuiten festhielt, erschienen bie Unhanger Descartes' in berfelben Reihe mit den Janseniften, binter benen die Calviniften und Lutheraner brobten. Dies war die eigentliche Zielscheibe aller jefuitischen Polemit gegen bie Lehre

Descartes'; man bekampfte ihre Sage, um aus den Folgerungen ihren Zusammenhang mit dem Jansenismus und baraus ben tirchenfeindlichen Charatter bes Spftems herzuleiten. Schon die fteptische Begründung bes letteren, der cartefianische Zweifel, ichien Beweifes genug, daß hier die unbedingte Geltung der kirchlichen Autorität grundsätlich verneint würde. Aber als das eigentliche Object ber Anklage galt die augenscheinliche Unvereinbarkeit der cartesianischen Metaphyfit mit der tirchlichen Abendmahlslehre. Wenn den Formen nicht mehr, wie bei ben Scholaftitern, substantielle, sondern nur accidentelle Geltung jugefdrieben wird, wenn fie nur Modificationen find, die den Substangen gutommen und mit diefen untrennbar verbunden sein müssen, so ist es absolut unmöglich, daß Gestalt und Eigenschaften beharren, während das Ding felbst fich verändert, daß, um die Anwendung auf den Fall von eminent kirchlichem Interesse au machen, in der Geftalt und unter ben Gigenschaften von Brod und Wein Leib und Blut Chrifti erscheinen. Descartes lehrt, daß unter allen Bedingungen die Substanz beharrt und die Formen wechseln; die Kirche lehrt, daß im Sacrament der Euchariftie die Formen beharren und die Substanz sich verwandelt. Nach den Brincipien des Philosophen giebt es wohl Transformation, aber keine Transsubstantiation; nach der Glaubenslehre der Kirche gilt im höchsten der Sacramente das Gegentheil. Zufolge der Lehre Descartes' besteht das Wesen des Körpers in der Ausdehnung und diese im Raum; es ift baher absolut unmöglich, daß berfelbe Rorper qu= gleich in verschiedenen Räumen ober Orten exiftirt; mithin tann eine reale oder körperliche Gegenwart Chrifti im Abendmahl auf teinerlei Art ftattfinden. Jene fundamentalen Lehrfätze Descartes' von der Substanz und ihren Modificationen, von der Substanz und ihren Attributen, bom Rorper und feiner Ausdehnung find bemnach burchaus antieuchariftisch. Indem fie die Substantialität der Formen verneinen und die der Ausdehnung behaupten, widerstreiten sie von Grund aus gerade dem Glaubensfat ber romifch-katholischen Rirche, in welchem Cultus und Dogma untrennbar in einander verwebt find. Alle diese Bedenken waren dem Philosophen felbft vorgelegt worden, und er hatte in seiner Erwiederung auf die Einwürfe Arnaulds und in seinen Briefen an den Jefuiten Mestand vergebliche Bersuche gemacht, sie zu beseitigen und seinen Principien eine firchlich correcte Deutung zu geben. Die angegriffenen Sage betrafen

metaphyfifche Nothwendigkeiten b. h. folche Wahrheiten, an denen auch ber göttliche Wille nichts zu andern vermag. Wäre die Frage über die Stellung eines philosophischen Systems zur kirchlichen Transfubstantiationslehre blos akademischer Art gewesen, so würde man taum begreifen, wie folche Berhandlungen in dem goldenen Zeit= alter der frangofischen Literatur eine fo ausgebreitete Rolle noch in den Acten der neueren Philosophie spielen konnten. Aber es war eine firchenpolitische Zeitfrage von eminenter Wichtigkeit. Man muß fich vergegenwärtigen, daß in der Anschauung und Lehre vom Abendmahl die kirchlichen Parteien des fechszehnten Jahrhunderts geschieden wurden, daß fich him die große Rluft aufthat, welche ben Protestantismus vom Ratholicismus logriß und felbst die Lutheraner von den Reformirten trennte; daß die Cultuspflege und namentlich die Abendmahlsprazis der Zefuiten, das häufige und gefinnungslose Beichten und Communiciren, wie es die Bater ber Gefellichaft Jesu betrieben, eines der erften Objecte war, das die französischen Jansenisten, insbesondere Arnauld, heftig angriffen, daß cs sich in dem Zeitalter Ludwigs XIV. nicht blos um ben Glang einer neuen Lite= ratur, fondern um die volle Wiederherftellung der frangösischen Rircheneinheit, um die Unterdrückung der Janseniften und die Aufhebung des Edicts von Nantes handelte: erft dann verfteht man, welches Interesse und welches Gewicht jener gegen die Lehre Des= cartes' gerichteten Anklage, daß fie antieucharistisch sei, inwohnte. Damit wollte gesagt fein, daß fie janfeniftisch und im Grunde calvinistisch gefinnt, daß fie unter ben gefährlichften Begnern ber romifchen Rirche und ber frangösischen Rircheneinheit zu finden mare. Es handelte fich nicht um die perfonlichen Gefinnungen und Belleitäten bes Philosophen, sondern um die Grundfage feiner Lehre. man diefen vorzuwerfen hatte, faßte der Jesuit Balois unter dem Titel zusammen: "Die Lehren Descartes' in ihrem Gegensatz gegen die Rirche und in ihrer Uebereinstimmung mit Calvin" (1680)\*).

2. Das classische Zeitalter und die Herrschaft Descartes'.

Doch hatten sich diese Gegner, wie richtig ihre Folgerungen auch sein mochten, völlig verrechnet, wenn sie die cartesianische Philosophie für eine kirchliche Parteisache ansahen, deren Schicksal an

<sup>\*)</sup> Fr. Bouillier, I. ch. XXI. XXII. S. Th. I. Einl. S. 137-140.

bas ber Janseniften und Brotestanten in Frankreich gebunden ware; fie hatten die Bedeutung berfelben völlig unterschatt, wenn fie in ihr nur eine theologische Neuerung erblickten : fie war eine neue Beltanficht, ein neues Erkenntniß= und Naturspftem, beherrscht und er= leuchtet von der ftrengften und einmuthigften Methode des Dentens, gegründet auf die sichersten Principien und durch die Alarheit und Meifterschaft bes fprachlichen Ausbrucks von einer folden Schonbeit ber Form, daß ihr Eindruck auf ben empfänglichen Geift ber franzöfischen Nation und auf das Zeitalter, in welchem die Literatur und Dichtung diefes Bolts die Sohe ihrer Laufbahn befchrieb, ber mächtiaste sein mußte. Gegen folche Kräfte und Coalitionen konnten die Verfolgungen der kirchlichen Teinde und felbst die vielvermögende Ungunft bes hofes nichts Dauernbes ausrichten. Die öffentlichen Lehranftalten wurden der cartefianischen Philosophie gesperrt; fie nahm ihren sicheren und mehr verborgenen Weg durch die Literatur, die wissenschaftlichen Privattreise, die geistreichen und tonangebenden Cirkel der Hauptstadt. Im Jahre 1635 hatte Richelieu zur Leitung und Ausbildung der Sprache und Literatur die frangösische Atademie gegründet; im folgenden Jahre erschien der Cid des großen Corneille, worin der Charafter der hoben Tragodie und das Genie des Dichters fich in ihrer vollen Eigenthümlichkeit ausprägten; ein Jahr barauf veröffentlichte Descartes feine erften Schriften: ben "discours de la méthode" an der Spite der "essais". Die Epoche ber claffisch-frangbiischen Literatur mar angebrochen. Als ein Denschenalter später die Afche des Philosophen von Stockholm nach Paris gebracht wurde, waren hier die wissenschaftlichen Areise und Vereine von seinen Ibeen erfüllt. In demselben Jahre (1666) ftiftete Colbert bie Akademie der Wiffenschaften und vermehrte die Schöpfung Ridelieus burch ein Inftitut, das fich zu ben mathematischen und phyfikalischen Intereffen abnlich verhalten sollte, als die frangofische Atademie zu Sprache und Literatur. Die lettere erreichte bamals ihren Gipfel, das Dreigestirn der classischen Dichtung wirkte gleich= zeitig: Corneille scon absteigend, Molière auf ber Hohe, Racine, ber Bögling von Bort royal, in seiner ersten Bollfraft; im Jahr 1667 erschien seine Andromache, für das Genie dieses Dichters nicht weniger charakteristisch, als ber Cib für bas bes Corneille.

Zwischen bem größten Philosophen und ben größten tragischen Dictern biefes Zeitalters herricht eine eigenthümliche Berwandtschaft

und Geiftesharmonie. Was jener in feinem letten Werte missenschaft= lich barftellte, haben diefe in ihren bramatischen Gemälben verkörpert: die Leidenschaften der Seele. Das Thema ihrer Dichtungen ist nicht die Charatteriftit der Bersonen, sondern die Schilderung der Um diefe fo gewaltig als möglich ausdrücken zu Leidenschaften. tonnen, suchen fie den brauchbarften Stoff, die zwedmäßigfte Begebenheit, die sprechendsten Beispiele. Die Handlungen und Charaktere, bie fie uns in ihren tunftgerechten Werten vorführen, find nur die Organe, um machtige Gemuthsbewegungen gewaltig und großartig reden zu laffen. Es gab eine Leidenschaft, die Descartes von den übrigen unterschied, als einzig in ihrer Art betrachtete, als die höchste und reinste von allen: er nannte sie "magnanimite" und "generosite": es war die Grandezza der Seele, der Affect einer auf he= roifche Selbstverleugnung gegründeten Selbstachtung. \*) Diese Leiden= schaft, mannigfaltig variirt, lebt in den Dichtungen Corneilles, ben man um diefes erhabenen Buges willen, ber mit feiner rhetorifchen Macht der frangofischen Empfindungsart wohlthat, den "Großen" genannt hat. Unter ben übrigen Leibenschaften ber Seele ift teine gewaltiger als die Liebe, keine qualender als die Gifersucht: diese Affecte haben burch ben Dichter ber Andromache und Bhabra ihren hochften und beredteften Ausdruck gefunden. Will man eine perfonliche Mustration jener Gemuthsbewegung, die Descartes als "magnanimite" gefeiert hat, fo braucht man fich nur Corneille's Chimene im Cid zu vergegenwärtigen, die, ben Tod ihres Baters zu rachen, alles thut, um ben Geliebten ju opfern, ben ihr Berg vergottert, und die in einer folden Art der Selbstverleugnung ben Gipfel der Seelenftarte und bes Ruhms fieht: "Je veux, que la voix de la plus noire envie elève au ciel ma gloire et plaigne mes ennuis, sachant, que je t'adore et que je te poursuis".

In dem Leben unferes Philosophen selbft und in feinen Grund= fagen, die den Conflict mit den großen, durch ihre vererbte Macht ehrwürdigen Autoritäten der Welt herbeiführen und die perfonliche Unterwerfung fordern, finden wir einen Bug, der mit jenen erhabenen Affecten in den Dichtungen Corneilles übereinftimmt.

Die Geiftesrichtung bes Zeitalters fteht, bewußt ober unbewußt, unter dem Ginfluffe Descartes'. Zu der neuen Philosophie gesellt sich

<sup>\*)</sup> S. Th. I. Buch II. Cap. IX. S. 382 fig. S. 385 fig.

eine neue Dichtkunft, die fich ber Renaiffance überlegen fühlt, von bem Bewußtsein ihrer Sohe und Originalität durchdrungen ift. Alten nicht mehr nachahmen, fondern verbeffern will, fich felbit ihre Regeln giebt und biefe methobifch befolgt, um muftergultige Werte zu ichaffen. Rach einer regelrechten, burchbachten Runft mirb philosophirt und gedichtet. Descartes war der erste, der die Bernunft disciplinirte, der Runft des Denkens unterwarf, die Forderung, die er aussprach, erfüllte und bem Zeitalter in feinen Werten ein leuch= tendes Borbild hinterließ. Auf feine Lehre grundete fich bas neue Lehrbuch der Logik, l'art de penser, das aus Bort royal herporging, ein Werk Arnauld's und Nicole's (1662); Boileau gab bas neue Lehrbuch ber Dichtkunft, l'art poetique, welches man treffend ben discours de la méthode ber Poetit genannt hat.\*) Auch in ber Boefie foll nichts gefallen, als die Vernunft und die Wahrheit: "Aimez donc la raison; que toujours nos écrits empruntent d'elle seule et leur lustre et leur prix." "Rien n'est beau que le vrai, le vrai seul est aimable!" Auch von dem poetischen Ausbruck wird bie Rurze und Alarheit, die Bermeidung alles Ueberfluffigen und Schwülftigen geforbert, ben Werten ber bramatifchen Runft wird der deutlichste Zusammenhang und darum die Einheit des Orts, der Zeit und der Handlung zur strengsten Pflicht gemacht. Regeln würde Descartes nicht anders gegeben haben, wenn er von der Boefie und Berskunft gehandelt hätte; fie entsprachen feiner Lehre, die in den Werken, welche der menschliche Geift hervorbringt. ftets die durchgängige Einheit und den bundigsten Zusammenhang verlangte, gleichviel aus welchem Material fie geformt find, ob aus Steinen, Ideen ober Handlungen. Der Anblick solcher Bildungen, welche die Zeiten regellos und bunt zusammengehäuft haben, war bem Berfasser bes discours de la méthode an ben Wissenschaften ebenso anwider als an den häusern und Städten; gewiß würde er Baufungen diefer Urt auch in der dramatifchen Runft verworfen haben. Die Richtung, die in der zweiten hälfte des 17. Jahrhunderts ben frangofischen Geift und Geschmack in feiner Große und Gin= feitigkeit, in Wiffenschaft und Runft bis in die Garten von Berfailles beherricht, grundet sich auf eine gewisse Denkart, beren Principien man nirgends beutlicher und bewußter ausgesprochen findet, als in

<sup>\*)</sup> Bouillier I. ch. XXIII. p. 491.

ber Lehre Descartes'. Es ift baher sehr begreiflich, daß die letztere in Paris und Frankreich eine Macht wurde, weit gewaltiger, als die Decrete des Königs, den sie selbst gleichsam incognito von sich abshängig machte: sie wurde eine Mode der Zeit, der man unwillskurlich huldigte. Die Geister trugen sich cartesianisch.

#### 3. Mobephilosophie und Satyre.

Rein Wunder daher, daß auch die vornehme Welt und die Frauen jener Zeit cartefianische Bildung in fich aufnahmen ober zur Schau trugen. Die Herzogin du Maine wurde wegen ihrer Berchrung Descartes' mit der Königin Chriftine verglichen, die gelehrte Dupre hieß "la cartesienne". Aus Liebe zu ihrer Tochter, Madame de Grignan, die ganz in dem Studium der Werke des Philosophen lebte, fühlte felbst Madame de Sevigne sich bewogen, diese Interessen au theilen. Scherzend nennt fie Descartes in den Briefen an ihre Tachter "votre pere" und die lettere felbst "ma chère petite cartesienne", fie befucht in der Bretagne eine Bermandte des Philofophen, die feinen Namen führt, und schreibt der Tochter: "je tiens un petit morceau de ma fille", fie braucht die Stichworte des Cartefianismus, um mit unübertrefflicher Anmuth ihre mutterliche Bartlichkeit barin auszusprechen: "je pense, donc je suis; je pense à vous avec tendresse, donc je vous aime"; sie erzählt der Toch= ter, wie man nach dem Diner philosophisch bisputirt und einer ber Gäfte die Abhängigkeit des Denkens von den Sinnen behauptet aber ihr Sohn das Gegentheil nach Descartes vertheidigt habe. Gines ihrer Worte erleuchtet uns treffend und wigig bie Geltung, die in der Gefellschaft jener Zeit die neue Philosophie gewonnen, und auf welche Art Madame de Sevigne felbst ihren Antheil an einer Sache nimmt, die bas Tagesintereffe für fich und die Ungunft des Hofes gegen fich hatte, fie behandelt dieselbe als eine moderne und vornehme Liebhaberei, die man nicht ungekannt laffen burfe. "Corbinelli und Lamouffe haben sich vorgenommen, mich in die Lehre Descartes' einzuführen. Ich will biefe Wiffenschaft lernen wie L'hombre, nicht um felbft zu fpielen, fondern um fpielen zu feben".\*)

Sobalb ein philosophisches Shftem Mode wird, verunftalten fich seine Züge leicht ins Lächerliche, noch bazu wenn es durch den Schein

<sup>\*)</sup> Boullier J. ch. XX. pg. 438-40.

paradoger Sate die Meinungen der Welt vor den Ropf ftoft und trot biefer Contrafte von Frauen gepflegt, von vielen affectirt wird. Es konnte baher nicht ausbleiben, daß in dem wizigen Baris und in dem Zeitalter Molières der Cartefianismus als Modephilosophie zum Gegenstand ber Sathre gemacht wurde. Zwischen Descartes und ben Tragikern war in ber Anschauung der menschlichen Natur und ihrer Leidenschaften eine ungesuchte Nebereinstimmung, eben so ungesucht gab fich ber Gegensat zwischen Descartes und Molière. Der Schüler Gaffendis verspottete in seinen "femmes savantes" (1672) bie Schillerinnen Descartes'. Man kann in der tragischen und komischen Dichtung des damaligen Frankreichs, in Corneille und Molière, die beiden entgegengesetten Strömungen der frangösischen Zeitohilo= sophic, die cartesianische und gaffendistische, sich wiederspiegeln seben; nur muß man die Sache nicht pedantisch nehmen und an schüler= hafte Abhängigkeiten benken. Auch ohne Gassendis Unterricht, den er wirklich gehabt hatte, und ohne die Renntnig des Lucrez, deffen Lehrgedicht er überfette, wurde Molière mit dem Senfualismus des natürlichen Berstandes sympathisirt haben gegen die dualistische und spiritualistische Lehre Descartes'. Auch bedurfte es keiner perfönlichen Bosheit oder gar Schulmalice, um überspannte und affectirte Cartefianerinnen lächerlich zu machen. Diese Objecte tamen bem Luft= spielbichter wie gerufen. Ich lasse dahin gestellt, ob er in der Figur bes Marphurius in "mariage force" ben cartesianischen Zweifel und nicht vielmehr die allgemeinen, von Alters ber geläufigen Phrasen bes Stepticismus zur Zielscheibe nahm. In den "femmes savantes" traf er zwar nicht ausschließend, aber in einigen der wirksamsten Stellen die Thorheiten, welche die cartefianische Mode in den Frauen erzeugt hatte. Seine Figuren find nicht ausgemachte Cartesianerinnen, sondern confuse Weiber, die für alles schwärmen, was nach Gelehr= famteit riecht; die eine lobt fich den Plato, die andere den Spikur, die dritte findet die "Körperchen" allerliebst, das "Leere" widerwärtig und fich felbft subtil, wenn fie die "fubtile Materie" vorzieht : "je goûte bien mieux la matière subtile". Das sind nun cartesianische Dinge, die von den Frauen als Geschmacksfache und Objecte der Reigung ganz wie Modeartikel behandelt werden. "J'aime ses tourbillons" sagt Armande, und ihre Mutter fährt fort: "moi, ses mondes tombants". Um lächerlichsten läßt Molière die spiritua= Liftische Sucht erscheinen, die den Körper mit seinen Bedürfnissen und

Trieben, die sinnliche Menschennatur, für verächtlichen Blunder (guenille) anfieht, mit dem zu verkehren der Geift unter feiner Bürde halten muffe. Der hausherr Chryfale ift anderer Meinung und erwiedert feiner Gattin, gang im Style Gaffenbis: "mon corps est moi-même et j'en veux prendre soin, guenille, si l'on veut; ma guenille m'est chère". Auch der Liebhaber Clitandre will nichts von der spiritualiftischen Lehre wiffen, die den Geift von ben Sinnen absondert: "de ces détachements je ne connais point l'art; le ciel m'a dénié cette philosophie". Und Bélise, die lächer= lichfte, darum gelungenfte Figur des Luftspiels, gründet auf den cartefianischen Dualismus ihre Theorie der geläuterten Liebe, die nur der denkenden Substanz zukomme und nichts mit der ausgedehnten gemein habe: "mais nous établissons une espèce d'amour, qui doit être épuré comme l'astre du jour: la substance, qui pense, y peut être reçue, mais nous en banissons la substance étendue".\*)

Daß noch im Jahre 1690 eine Sathre gegen die Mode des Cartefianismus erscheinen konnte, die Schrift bes Jesuiten Daniel "Voyage du monde de Descartes", beweift, wie langlebig die "femmes savantes" waren. Der Verfasser tröstet sich mit der Vergänglichkeit ber Moden. Dan erkennt in seinen Späßen den Collegen Bourdins. Die ganze Sathre entspringt aus jener sensualistischen Stimmung, worin die Resuiten mit Gassendi einverftanden waren, namentlich gegenüber ber Lehre Descartes'. Was fie in ber letteren auf ihre Art durch Einwürfe, Anklagen, Spage verfolgen, ift ber spiritualistische Charakter. Um biesen ins Lächerliche zu wenden, läßt Daniel den Philosophen gleichsam als den Magus seiner Lehre erscheinen, der die Kraft besitze, seine Seele vom Körper wirklich zu trennen, den letteren wie ein Rleid zeitweilig abzulegen und als lediger Geift auf Reisen zu gehen: während einer solchen Geiftes= abwesenheit habe man in Stockholm den Körper des Philosophen begraben und nun weile diefer im britten himmel, beschäftigt, aus der subtilen Materie, die er dort in Borrath gefunden, die Welt zu conftruiren. Wer fich die Rathfel ber Welt auf leichte Art lofen wolle, muffe diefen Weltbaumeifter oben in feiner Werkftatt befuchen; man brauche nur den Körper auszuziehen und die Seelenwanderung an-

<sup>\*)</sup> Femmes savantes, Act. II. sc. 7., III. 2., IV. 2., V. 3. Kijcher, Gesch. b. Philosophie. II. 3. Aust.

zutreten, was an der Hand eines wohlgeschulten Cartesianers sogleich geschehen könne, denn der Meister habe den Seinigen die Wunder= gabe verliehen, die er selbst besaß. Auf diese Weise macht ein wiß= begieriger Jünger "voyage du monde de Descartes".\*)

Der Spiritualismus ber cartesianischen Lehre ist eine Folge ihrer dualistischen Ansicht von dem Berhältniß zwischen Geist und Körper, und in dieser letteren sind die Fragen enthalten, welche die ersten Bersuche zu einer Fortbildung des Shstems herbeisühren.

#### 3meites Capitel.

Die erften Fortbildungsversuche der cartesianischen Lehre.

#### I. Die frangösische Schule.

#### 1. Rohault und Régis.

Unter den französischen Cartesianern, die sich in der Verbreitung und Ausbildung der Lehre durch Wort und Schrift hervorgethan haben, find vor allen Rohault aus Amiens (1620 - 1672), ber Schwiegersohn Clerfeliers, und Splvain Regis aus Angers (1632 -1707) zu nennen. Jener, ein Mann von erfinderischem Geist in ber Mechanit, wußte burch feine phyfitalifchen Mittwochsvortrage in Baris und die daran geknüpften Erläuterungen und Disputatio= nen einen fehr großen Buborertreis, in bem alle Stände der Gefell= schaft vertreten waren, für die neue Naturlehre zu gewinnen und burch sein physikalisches Lehrbuch (traite de physique) ben Ginfluß seines Unterrichtes weit über die Grenzen Frankreichs auszudehnen. Ein Jahr vor seinem Tobe erschienen seine "entretiens de philosophie", worin er die cartesianische Lehre mit der aristotelischen Physik und der kirchlichen Theologie nach der Art, die wir bei den Niederländern kennen gelernt, zu versöhnen suchte. Er war es, der jenes Zeugniß ber Rönigin von Schweben vorbrachte, bas ber Afche Descartes' den Eingang in den Tempel der heil. Genoveva öffnete. Regis wurde sein Schüler und von dem cartesianischen Berein in

<sup>\*)</sup> Bouillier I. ch. XX. pg. 443. ch. XXVII. p. 576.

Baris nach Sübfrankreich gesendet, um hier die neue Lehre zu vertünden, was ihm in den Jahren (1665—71) erst in Toulouse, dann in Montpellier mit den seltensten Ersolgen gelang. Als er nach Paris zurücklehrte, um die Borträge seines Lehrers fortzusehen, hatte die uns bekannte Versolgung des Cartesianismus begonnen, Kégis sah sich auf den Kath des Erzbischofs genöthigt, seine Vorlesungen einzustellen, und konnte selbst sein Werk, "système de philosophie", das in vier Theilen Logik, Wetaphysik, Physik und Woral enthielt, nicht eher als 1690 veröffentlichen.

Was in seinen Ausführungen unsere Ausmerksamkeit besonders anzieht, find weniger die Abweichungen von Descartes, die in der Sittenlehre und Politik nach Hobbes, in der Ibeenlehre nach Gaffendi geneigt find, als vielmehr die Fortbildung der cartefianischen Lehre felbst in Rudficht auf bas Berhältniß zwischen Gott und Welt, zwischen Geift und Körper. Hier finden fich Beftimmungen eingeführt, die mit der occafionaliftischen Fassung und namentlich mit Malebranche übereinstimmen. Ist Gott im eigentlichen Sinn Subftang, so ift auch er allein im eigentlichen Sinn Ursache; es muß baber zwifchen ber primaren Caufalität Gottes und ber fecundaren ber natürlichen Dinge wohl unterschieden werden. Ift aber die göttliche Wirksamkeit die wahrhaft ursprüngliche, so ift auch fie allein bie wahrhaft erzeugenbe, und bie natürlichen Dinge muffen als Mittelurfachen ober Werkzeuge gelten, durch welche Gott wirkt: fie find feine Rrafte, fonbern nur "Inftrumente". Unter biefem Befichtspunkte muß die natürliche Wechselwirkung zwischen Seele und Körper als eine solche erscheinen, die der göttliche Wille hervorbringt, indem er durch den Rörper die Borgange in der Seele und durch unfern Willen die Bewegungen im Körper entstehen läßt. Nun hat bie inftrumentale Urfache zwar keine erzeugende und eigenthumliche, boch eine mitwirkende Caufalität, die auf den göttlichen Willen und feine Wirksamkeit modificirend einfließt, wie die Natur des Werkzeugs auf die Thätigkeit des Rünftlers. Daher läßt Regis der Seele etwas, das von ihr abhängt; fie kann die Bewegung nicht hervor= bringen, wohl aber die Richtung berfelben beftimmen, fie berhält fich zu der letteren nicht producirend, wohl aber dirigirend. concurriren ber göttliche und menschliche Wille in ben torperlichen Bewegungen, die ben pfpchischen Borgangen entsprechen. hältniß der beiben Substanzen bleibt unentschieden und ichmantend. Wenn man die Richtung einer Bewegung bestimmen und ändern kann, so ist man schon dadurch Ursache einer Bewegung. Man darf Regis' Standpunkt als den Versuch ansehen, die cartesianische Lehre nicht blos mit ihrem sensualistischen Gegentheil, sondern auch mit den in ihrer eigenen Schule bereits eingetretenen Neuerungen außeinanderzusehen. Unter den letzteren verstehen wir die Ansichten der französischen Occasionalisten und die Lehre von Malebranche, deren Hauptschriften den Werken Kegis' vorangingen. Dieser hatte seine glänzende Lehrwirksamkeit in Toulouse kaum eröffnet, als sich in den Schristen zweier älterer Cartesianer der französische Occasionalisemus gleichzeitig Bahn brach.\*)

#### 2. De la Forge und Corbemon.

Im Jahre 1666 hatte der Arzt und Phhsiolog Louis de la Forge, Freund Descartes' und mit Clerselier Herausgeber des "traité de l'homme" sein Werk "über die menschliche Seele, ihre Vermögen und Thätigkeiten, wie über ihre Vereinigung mit dem Körper nach cartesianischen Principien" und der Advocat Géraud de Cordemoh seine sechs "philosophischen Abhandlungen über den Unterschied der Seele und des Körpers" veröffentlicht.\*\*) Das Verhältniß der beiden Substanzen in Kücksicht sowohl ihrer Verbindung als Trennung ist das wichtigste der hier erörterten Themata.

De la Forge erklärt die Vereinigung zwischen Seele und Körper für ein Werk des göttlichen Willens, ebenso den natürlichen Wechselsverkehr beider mit Ausnahme derjenigen Bewegungen, die von unsserem Willen abhängen: das sind die willkürlichen. Demnach erscheint die menschliche Seele als die hervorbringende und unmittelsdare Ursache aller bewußten und willkürlichen Handlungen (Bewesgungen), Gott dagegen als die hervorbringende und unmittelbare Ursache aller unbewußten und unwillkürlichen Borgänge. Was die letzteren betrifft, so kann der körperliche Sindruck die Borstellung nicht bewirken, sondern nur veranlassen, daß Gott sie bewirkt, und

<sup>\*)</sup> Reber Rohault und Régis vgl. Bouillier I. ch. XXIV. pg. 508-510. pg. 517-524. — \*\*) Louis de la Forge: Traité de l'âme humaine, de ses facultés et fonctions et de son union avec le corps d'après les principes de Descartes. — Cordemoy: Dissertations philosophiques sur le discernement de l'âme et du corps.

ebenso umgekehrt. Damit ist der Occasionalismus zur Hälfte außegesprochen; er gilt, außgenommen die sogenannten willkürlichen Bewegungen. Sollten diese in Wahrheit nicht willkürlich sein und so wenig durch unsere Absicht als durch unsere Einsicht gemacht werden, so muß man dem menschlichen Willen jede Art körperlicher Wirskungen absprechen und auf Grund des Dualismus die occasionaslistische Ansicht vollenden.

Diefen Schritt thut Corbemon, er ift unter ben frangösischen Cartefianern der erfte Occafionalift, er ift es traft der dualistischen Principien, die er folgerichtig festhält. Es giebt nur eine wirksame Ursache, benn es giebt nur eine Art selbstthätiger Wesen: Geist ober Wille. Die Körper find willenlos: darum find fie teine Urfachen, tein Körper kann als solcher einen anbern Körper, keiner den Geift bewegen. Die denkende Substanz ist grundverschieden von der aus= gedehnten: baber tann ber menfdliche Geift (Wille) teinen Rorber bewegen und ebenfo wenig eine Bewegung birigiren. Die einzige bewegende Ursache der Körper und die einzige den Wechselverkehr awischen Geift und Körper bewirkende Urfache ift nur der göttliche, weil unendliche und allmächtige Wille. Wenn zwei Körper zusammen= treffen, so bewegt keiner von sich aus den andern, sondern ihr Zusammenstoß ift nur die Beranlassung (occasion), bei welcher die Ursache, die den ersten Körver bewegt hat, auch den zweiten bewegt. Wenn im Menschen Geift und Körper zusammenleben und ber Wille eine bestimmte Bewegung der körperlichen Organe beabsichtigt, so ift der menschliche Wille die Beranlaffung, bei welcher der göttliche die Bewegung fo einrichtet und lentt, daß fie der Abficht entspricht. So ift unfer Wille nicht die bewirkende, sondern nur die gelegent= liche Urfache der Bewegung; diefe geschieht unabhängig von uns, nicht blos die unwillfürliche, auch die willfürliche; unfer Wille selbst erzeugt weder die Bewegung noch deren Richtung.\*)

Die Grundfätze des Occafionalismus find durch Cordemon auf das Klarste ausgesprochen, und man erkennt, wie weit Régis dahinter zurückblieb. Indessen hatte sich das occasionalistische System noch umfassender und tieser auch in den Niederlanden entwickelt und eine dem Fortgange von de la Forge zu Cordemon ähnliche Bahn besichrieben. Es ist der Weg von Clauberg zu Geuling. Die solgerichtige

<sup>\*)</sup> Bouillier I. ch. XXIV. pg. 511-516.

Ausbildung und Anwendung der dualistischen Principien Descartes' ift der bewegende Gedanke, der sich nach verschiedenen Richtungen ausprägt.

#### II. Die nieberlandische Schule.

#### 1. Clauberg.

Johann Clauberg aus Solingen in Westfalen (1622-1665), hatte in Gröningen Tobias Andrea gehört, auf seiner. Reise in Frankreich Clerfelier und de la Forge kennen gelernt, dann in Leyden unter Raey seine philosophischen Studien fortgesett und sich namentlich in der Physik unterrichtet, bevor er das Lehramt der Philosophie in Herborn antrat. Während der letten dreizehn Jahre feines Lebens (1652-1665) war er Professor der Philosophie an ber Univerfität Duisburg. Deutscher von Geburt, schon überzeugt von dem philosophischen Beruf feiner Muttersprache, ift Clauberg einer ber erften gewesen, ber ben Cartefianismus an beutschen Universitäten gelehrt hat. Er war für diese Philosophie von feuriger Begeifterung erfüllt und schätte nach ben beiligen Schriften keine höher als bie Werke Descartes', beren Apologet und Commentator zu fein, er fich mit unermüdlichem Gifer beftrebt hat. Gegen ihre theologischen Reinde. ben uns bekannten Revius in Lepben und seinen eigenen Collegen Lentulus in herborn schrieb er seine "defensio cartesiana" (1652), er erklärte bie Meditationen, vertheibigte den cartesianischen 3weifel als ben Weg zur Wahrheit ("initiatio philosophi") und verfakte eine Logik, die zur Ausbildung des Syftems diente, die alte und neue Philosophie zu verbinden suchte und als ein Borläufer des franzöfischen Lehrbuchs "l'art de penser" gelten darf.

Reine seiner Schriften ist für unser Interesse wichtiger als die Abhandlung "über die Berbindung der Seele und des Körpers im Menschen (de animae et corporis in homine conjunctione)". Bei der substantiellen Berschiedenheit beider kann die Thatsache ihres wechselseitigen Einflusses nicht aus Naturgesehen erklärt, sondern muß für ein Bunder angesehen werden, das kraft des göttlichen Willens besteht. Indessen ist die Seele durch ihre Wesenseigenthümlichseit bei weitem mächtiger als der Körper, sie vermag mehr über den Körper, als dieser über sie; sie kann die Bewegung des letzteren nicht hervorbringen, wohl aber dirigiren, sie ist nicht die physische,

wohl aber "die moralische Urfache" berfelben, fie verhält fich jum Körper, um mit Descartes zu reden, wie der Wagenlenker zum Wagen, diefen bewegen die Pferde, aber die Richtung der Pferde bestimmt der Ruticher. Dagegen vermag der Körper nichts auf die Seele, er ift zu jeder pspchischen Wirkung vollkommen unfähig, feine Gindrucke und Bewegungen verhalten fich zu den entsprechenden psychischen Borgangen nur vorhergehend, vorbereitend, "prokat= arttifch", wie Clauberg fagt, d. h. nicht verursachend, fondern veranlaffend ober occafionell. Die Seele übt durch den Körper eine birective Macht, fie erzeugt auf Unlag ber forperlichen Ginbrude die entsprechenden Borftellungen fraft ihrer eigenen benkenden Natur, fie ift demnach weder Gott noch dem Rörper gegenüber fo ohnmach= tig, als es die dualiftischen Principien fordern. Dag Clauberg die occafionalistische Fassung auf die körperlichen Ginflüsse einschränkt, erinnert an de la Forge; daß er dem menfclichen Willen einen directiven Ginfluß auf die torperlichen Bewegungen jufchreibt, erinnert an Regis, nur daß biefer, später als Cordemon, den Schritt zur altcartefianischen Lehre zurückthut, während Clauberg sich von ber letteren erft entfernt und in ben Schwankungen und Salbheiten seiner occasionalistischen Unsicht als Anfänger auf bem Wege ber Fortbildung darftellt.\*)

#### 2. Balthafar Better.

Bufolge des cartesianischen Dualismus gilt Gott als die eigentliche Substanz und Urkraft, als die einzige, im wahren Sinne des Worts erzeugende Ursache, der gegenüber die Wirksamkeit der natürlichen Dinge nur secundäre, instrumentale, occasionelle Bedeutung hat; der wechselseitige Einsluß zwischen Seele und Körper geschieht und besteht nur kraft des göttlichen Willens. Auf die Körper wirkt allein die Kraft der Bewegung, auf die Geister die der Erkenntniß; die erste bewegende und erleuchtende Ursache ist Gott. Daher kann auf die Geister und Körper, also auf den Menschen, der aus beiden besteht, kein anderes Wesen einwirken als Gott. Dieser Satz zertrümmert eine ganze Classe herrschender Borstellungen. Sollte es zwischen Gott und uns Mittelwesen, Geister untergöttlicher und übernatürlicher Art geben, so können dieselben keinerlei Wirksamkeit auf den Menschen und die Natur der Dinge überhaupt äußern. Im Lichte

<sup>\*)</sup> Bouillier I. ch. XIII. pg. 293-98.

der Bernunft erkennen wir, wie Descartes bewiesen, nur die Realität Gottes, ber Geifter und Rörper, wir erkennen in den Rorpern teine andere Eigenschaft als Ausdehnung, teine andere Wirtsamteit als mechanische Bewegung, und in den Geiftern teine andere Befenseigenthümlichkeit als Verftand und Wille. Daher muffen wir verneinen, daß biefe Zwifchen= ober Mittelwefen (Damonen) in ber natürlichen Welt wirken, wir durfen bestreiten, daß fie überhaupt find. Es giebt ohne Zweifel viele uns unbekannte Welten mit vielen uns unbekannten Wefen, aber es giebt keine dämonischen Wirkunaen. darum auch keine dämonischen Ursachen, wenigstens keine, die uns einleuchten und eine Macht auf uns ausüben könnten. bier ift die Stelle, wo sid) der neue Rationalismus wider alle Dämonologie erhebt und den Kampf gegen eine Welt von Vorstellungen aufnimmt, die in den verschiedensten Formen die Menschen von jeher beherrscht haben und noch vor den Augen der Lehre Descartes' beherrichen. Es giebt als Objecte der Erkenntnig und bes vernunftgemäßen Glaubens weder Damonen noch Engel, weder gute noch bofe, keine abgeschiedene, in die Erscheinungswelt jurudtehrende Menschenseelen, weder felige noch verdammte, es giebt weder Teufel noch Geivenfter. keine Teufelsbündnisse und keine darauf gegründete Magie, weder Bauberer noch Beren, teine Macht, die den natürlichen Gesetzen guwider Menschen und Dinge bezaubern konnte: mit einem Wort keine "bezauberte Welt". Was die Welt erleuchtet, ift die Vernunft und ber ihr gemäße Gottesglaube; mas fie bezaubert ober behegt, ift ber Aberglaube, bessen Objecte die Dämonen find und der selbst erzeugt wird durch die Unwissenheit und den Betrug. Man urtheile, welche Rraft und Rühnheit der Ueberzeugung dazu gehörte, um eine folche Aufklärung einem Jahrhundert zu verkünden, in dem der Teufels= glaube in der vollen Rraft kirchlich-orthodoxen Ansehens ftand, fich ber populärsten Geltung erfreute und noch die Wirkung hatte, daß man im Namen der Justig Begen verbrannte. Es war ein nieder= ländischer Prediger und Doctor der Theologie, der dieses Wagestück mit einer solchen Energie und Gründlichkeit ausführte, daß fein Werk weithin berühmt, heftig bekampft und von vielen nachgeahmt wurde. Er bufte seine That mit dem Berluft seines Umtes und der Ausschließung aus ber Kirchengemeinschaft, ein Opfer und Mufter seiner Ueberzeugungstreue. Unter den cartesianischen Theologen ift er ber fühnste und interessanteste.

Balthafar Better aus Westfriesland (1634—1698) wurde bald nach Vollendung seiner Studien, die er in Francker begonnen und in Gröningen sortgesetzt hatte, Prediger zuerst in dem Dorse Oosterlittens, dann in Francker, wo er bis 1674 wirkte, in diesem Jahre folgte er einem Ruse nach Lönen und drei Jahre später nach Weesop; kurze Zeit darauf erhielt er ein Predigtamt in Amsterdam (1679), das er in Folge seines Hauptwerks verlor (1694). Schon durch ein früheres Werk hatte er den Verdacht und Haß der Orthodoxen erregt, jetzt wurde er durch die Obrigkeit der Stadt von der Verwaltung seines Amtes suspendirt und, da er bei seinen Ueberzeugungen beharrte, durch den Beschluß der Synode des Amtes entsetz.

Die erste Schrift, die er 1668 herausgab, enthielt sein philo= sophisches Bekenntniß, eine Bertheidigung der cartefianischen Lehre (de philosophia cartesiana admonitio candida et sincera); die zweite, eine "Untersuchung der Kometen" in niederländischer Sprache (1683) eröffnete den Kampf gegen den Aberglauben, den fie in der Geftalt ber Kometenfurcht angriff. Im Jahre 1680 hatte fich ber gefürchtete himmelstörper gezeigt und die Gemuther in Schreden gefest; auf eben biefen Unlag und in der gleichen Absicht, aberglaubifche Borftellungen ju gerftoren, batte gleichzeitig Bierre Bayle in Rotterdam seine Rometenschrift veröffentlicht (1683). Betters umfaffendes Hauptwert, das in den Jahren 1691-1694 in niederlandischer Sprache erschien, hieß "bie bezauberte Welt" (De betoverde weereld) und gab in vier Büchern die vollständige und geordnete Ausführung bes Themas: in dem erften wird der Dämonenglaube der Bölker und Religionen, der Seiden der alten wie der neuen Welt, der Guben und Muhamedaner, ber tatholischen und protestantischen Christen bargethan und damit bas zu unterfuchende Object feinem ganzen Umfange nach festgestellt, in den folgenden Büchern wird die Sache geprüft, und zwar im zweiten aus bem Gefichtspunkt ber Bernunft und Bibel, in ben beiben letten aus den Thatsachen, die dem Dämonenglauben als Beweise dienen follen: das find die magischen Künste, insbesondere Zauberei und Wahrfagung, die Geistererscheinungen und die damonischen Zuftande bes Befeffenseins; bier unterscheibet ber Berfaffer die überlieferten Lehren und Zeugniffe von ben felbstgemachten Erfahrungen, auf die fich die Leute berufen und als gegenwärtige Thatsachen anführen.

l

Bei dieser Gelegenheit erzählt uns Bekker eine Reihe eigener Erlebenisse und Beobachtungen, die ihn von der Richtigkeit angeblich, däsmonischer Facta überzeugt haben. (Aus diesen Wittheilungen des vierten Buchs sind die obigen biographischen Angaben geschöpft.)

Der eigentliche Angriffspunkt, gegen den Bekker sein ganzes Werk gerichtet hält, ift der Dämonenglaube im Christenthum, insbesondere in der reformirten Kirche: es ist der Glaube an den Teufel und an den Bund mit dem Teufel, an das Zauber= und Hexenwesen, den er von Grund aus zerstören will. Er will der Kirche beweisen, daß sie mit ihrem Dämonenglauben im Aberglauben wurzelt. Die Gründe, die er zu diesem Zwecke ins Feld führt, sind hauptsächlich dreisacher Art: sie stützen sich auf die geschichtliche Entstehung der christlichen Dämonologie, auf die reine Vernunft und auf die Bibel.

Der Dämonenglaube ift, wie der Götterglaube, zu dem er gebort, heibnischen Urfprungs und hat fich in das Christenthum vererbt, er ist schon in dessen Urzeit eingedrungen und in der römisch= katholischen Kirche mächtig geworden, hier bildet er mit der Magie ein wesentliches Element des Glaubens und Cultus; die Reformation hat diefe Elemente zum Theil zerstört, zum Theil erhalten und als Erbtheil in fich aufgenommen, dies gilt namentlich vom Teufels= glauben. So ift der Damonenglaube und die Magie in der romifch= katholischen Kirche nichts anderes als-Heidenthum im Christenthum, und der Teufelsglaube der reformirten Kirche nichts anderes als Papftthum im Protestantismus. Es ist grundfalsch und einer der folgenschwerften Jrrthumer ber Zeit, daß man die papftliche Kirche um derfelben Dinge willen verabscheut, die man in der heibnischen Religion des Alterthums bewundert, und nicht einfieht, daß diese Dinge ihrem Wefen nach geblieben find und nur ihre Formen geändert haben; es ift ebenfo ungereimt, die papftliche Rirche für ein Werk des Teufels und den Bapft für den Antichrift zu halten, wahrend man felbst noch unter bem fortwirkenden Joche der papftlichen Autorität an die Macht des Teufels glaubt. So lange man mit der Firchlichen Autorität und ihren Ueberlieferungen nicht vollständig gebrochen, hat man kein Recht, das Papstthum zu verabscheuen, denn diefes ift von der kirchlichen Autorität unzertrennlich. Den Babiften muß man fagen: "ihr feid mit eurem Damonenglauben und eurer Magie Beiben, warum haft ihr bas Beibenthum ?" Den Broteftanten:

"ihr seid mit eurem Dämonen- und Teufelsglauben Papisten, warum haßt ihr das Papstthum und bewundert das Alterthum?" Die resformirte Kirche verhält sich zur päpstlichen, wie diese zur heidnischen Religion: sie haben den Aberglauben geerbt, das Erbtheil angenommen und den Glauben verwünscht, von dem sie es haben.\*)

Der philosophische Standpunkt, aus dem Bekker die Unerkennbarkeit dämonischer Wirkungen, die Nichtigkeit des Dämonenglaubens, den Aberglauben des Heidenthums beweist, ist, wie schon gezeigt, der cartesianische, der sich auf den Dualismus von Gott und Welt, von Geist und Körper gründet. Er verwirst den Gottesbegriff Spinozas und saßt das Berhältniß von Seele und Körper im Menschen nicht streng occasionalistisch, sondern in der altcartesianischen Weise, nach der die natürliche Wechselwirkung beider Substanzen grundsählich verneint und doch thatsächlich eingeräumt wird. Abgesehen von Gott in Kücksicht auf alle natürlichen Wesen und abgesehen vom menschlichen Geist in Kücksicht auf seinen eigenen Körper, giebt es keinen Geist und keinen Willen, der auf die Natur der Dinge einzuwirken vermag: daher ist aller Dämonenglaube hinfällig.\*\*)

Indeffen find fämmtliche Beweife gegen die Dämonen und deren Wirksamkeit machtlos, so lange ihnen bas Zeugniß der Bibel ent= gegensteht, die an so vielen Stellen von Engels= und Teufelserschei= nungen, von guten und bofen Geiftern, von Erzengeln und vom Satan rebet. Der Berfaffer ber bezauberten Welt ift ein bibelgläubiger Theolog, der nicht bezweifeln darf und will, was in der Schrift fteht. Um gewiß zu sein, daß es in der Welt keine dämonischen Wirtungen, feinen Ginfluß übernaturlicher Geifter giebt, muß er fich überzeugt haben, daß davon nichts in der Schrift steht. Diese Neberzeugung zu gewinnen und auszuführen, war offenbar die schwierigste Aufgabe seines Werts, und man ertennt aus einigen seiner Meußerungen, daß er viele Jahre bedurft hat, um feine Bernunft= einficht mit feinem Bibelglauben in Uebereinftimmung zu bringen. So hat er z. B. die Geschichte vom Sündenfall und der Verführung bes Teufels, ber burch bie Schlange gerebet, lange Zeit buchftablich genommen und gelten laffen. Nachdem er alle einschlagenden Schrift= ftellen wiederholt und forgfältig, auch mit den nöthigen philologischen

<sup>\*)</sup> Die bezauberte Welt. Buch I. Hptst. XXIV. § 16–22. — \*\*) Ebenbas. Buch II. Hptst. I. 3—15, II. 4, III. 1, IV. 8, VI. 11, VII.

Erwägungen geprüft hat, will er zu bem Ergebniß gelangt fein: 1) daß in teiner etwas über Ursprung und Wefen, Beschaffenheit und Ordnung der auten und bojen Geifter gelehrt werde, alfo die Schrift keine Damonenlehre enthalte; daß 2) nirgends von einer unmittelbaren Wirksamkeit ber Engel (auten Geifter) auf ben Menschen die Rede sei und 3) überhaupt von teiner realen Wirtsamkeit bes Teufels. Wo Engel vorkommen, erscheinen fie nie als selbständige Wesen, sondern sie sind entweder Wittelursachen und Werkzeuge göttlicher Handlungen oder Bilder und Zeichen (rhetorische Riquren) der Gegenwart Gottes, ober endlich, wenn fie selbst in körperlicher Gegenwart auftreten und effen und trinken, wie jene Boten, die zu Abraham und Loth gesendet wurden, so find es nicht übernatürliche Wefen, fonbern Menschen. Wenn es von Gott heißt, er kommt auf den Mügeln der Cherubim und auf dem Fittig bes Windes, fo find die Cherubim offenbar ebenfo figurlich zu verfteben als ber Wind, und wenn die himmlischen Beerschaaren bienftbarer Beifter ben Thron Gottes umgeben, fo konnen hier die Engel keine andere Bedeutung beanspruchen als der Thron: beides find Bilder menschlicher Phantafie zur Verherrlichung Gottes. Vollkommen vernunftwidrig dagegen ift die Vorstellung des Teufels als eines felbft= ständigen widergöttlichen Geiftes, der in der Welt eigenmächtig wirken und ein Reich auf Erden haben foll. Wo in ber Bibel Erscheinungen und Handlungen des Teufels berichtet werden, da ift die Rebe entweder allegorisch zu verftehen, wie die Verführungsgeschichte im Paradiese und jener im Briefe Juda erwähnte Streit zwischen bem Erzengel und dem Satan an Mosis Leichnam, oder die Erzählung betrifft eine Bifion, wie die Bersuchungsgeschichte Jefu; in allen andern Fällen wird die Begebenheit von den Erklarern mißverständlich auf den Teufel bezogen, mahrend fie in Wahrheit nur göttliche ober blos menschliche Handlungen barftellt: fo ift es nicht ber Satan, der Siobs Leiden verurfacht, sondern Gott, der ibn prüft, und es find nicht die Fauftschläge des Teufels, die Paulus zu erdulden hat, sondern Menschen, die ihn verfolgen, sei es der Bafcher mit feiner Geißel ober die Feinde bes Apostels mit ihren Verläumdungen. \*)

<sup>\*)</sup> Ebendas. Buch II. Hptft. VIII, IX. § 11, X. 18—23, XI. 12—13, XIV, XV. 9, XVIII. 3—12, XX. 23—26, XXI, XXIII.

Wir sehen, welche Stellung gegenüber ber heiligen Schrift unser Theologe einnimmt. Um feinen Glauben an die Bibel mit feinem Unglauben an den Teufel zu vereinigen, betritt er ichon den Weg ber natürlichen Bibelerklärung, nur daß er dieselbe auf die bämonischen Bunder einschränkt und die göttlichen noch gläubig an-erkennt; der spätere Rationalismus wird die natürliche Erklärungsweise auf alle Wunder ausdehnen. Es giebt in der biblischen Wunderfrage einen dreifachen Standpunkt. Der orthodoge erklärt: "die Wunder find glaubwürdig, denn fie ftehen in der Bibel"; ber rationaliftifche erklart: fie find nicht glaubwürdig, alfo fteben fie nicht in der Bibel"; ber dritte, der nach beiden kommt, bejaht ihre Unterfage und verneint ihre Schluffage, feine Erklarung beißt : "die Wunder find nicht glaubwürdig, aber fie fteben in der Bibel." Bon biefen Standpunkten hat Balthafar Bekker, geftütt auf ben Rationalismus ber cartefianischen Lehre, ben zweiten eingeführt, indem er ihn teineswegs auf alle, fondern nur auf die damonischen Wunder anwendet: das ift die bemerkenswerthe Stellung, welche diefer Mann in der Geschichte der Philosophie und Theologie behauptet.

#### Drittes Capitel.

Das occasionalistische System. Arnold Geulinx.

### I. Geuling' Leben und Schriften.

Der eigentliche Repräsentant der occasionalistischen Lehre in ihrem vollen und systematischen Umsange kommt aus den katholischen Nieder-landen: Arnold Geulinx\*) aus Antwerpen (1625—1669), ein Schüler und Lehrer der Universität Löwen; er hatte hier Philosophie und Medicin studirt, den Doctorgrad erworben und zwölf Jahre lang, die letzten sechs als der erste Bertreter des Fachs, philosophische Borlesungen gehalten, die sehr eifrig und zahlreich besucht wurden,

<sup>\*)</sup> Der Name findet sich auf den Titeln seiner Werke verschieden geschrieben: Geulincz, Geulings, Geuling, Geulincs, Geulinck.

als er gezwungen war, diefen Wirkungskreis zu verlaffen und im Buftande des größten Elends nach Lenden ju fliehen, wo ihn ber Cartefianer Beidanus gaftfreundlich und hülfreich aufnahm; er bewirkte, daß Geuling nach seinem Nebertritt zur reformirten Rirche an der Universität Privatvorlesungen halten durfte (1663—69). die zwar ebenso besucht, aber weniger einträglich waren, als seine Borträge in Löwen. Die Hülfe des Heibanus war für ihn eine Rettung. Er felbft nennt in bem Borwort feiner Logit bas Schickfal, bas ibn getroffen hatte, ein "naufragium rerum", und Bonteloe, der unter dem Namen Philaretus das Hauptwerk nach dem Tode des Berfaffers vollständig herausgab, feste auf den Titel die Worte: . post tristia auctoris fata". Seine Lage muß bamals eine verzweifelte gewesen sein, denn Philaretus berichtet in der Borrede, daß Geulinx bor hunger, hatte fterben ober betteln muffen, wenn fich beibanus feiner nicht angenommen. Welcher Art die Schickfale waren, die ihn aus Löwen vertrieben, ift dunkel geblieben. Es ift zu vermuthen, daß bei der dortigen Berfolgung der Cartefianer durch die Bartei des Plempius und die Jesuiten Geuling sein Amt verlor und, arm wie er war, in ökonomisches Elend gerieth und von Gläubigern bedrängt wurde. Der Abbe Paquot, ein löwen'scher Licentiat ber Theologie, hat in feinen literarischen Denkwürdigkeiten (1768) Schulben und amtliche Zwiftigkeiten als die Grunde bezeichnet, die ben unglücklichen Mann zur Flucht nöthigten. Sein großes Unfeben bei der akademischen Jugend und die Thesen, worin er die Scholastik bekämpft und verspottet hatte, waren schon Gründe genug, um ihn bei den Gegnern auch perfonlich verhaßt zu machen.

Es fehlte ihm an Muße, alle Werke, die er schrieb, selbst herauszugeben. Die erste Schrift, die er in Leyden veröffentlichte, war eine Sammlung seiner löwen'schen Thesen: "Saturnalia seu quaestiones quodlibeticae in utramque partem disputatae" (1660). Zwei Jahre später erschien seine Wiederherstellung der Logit: "Logica fundamentis suis, a quidus hactenus collapsa suerat, restituta". Darauf folgte der erste Theil seines Hauptwerks: " $\Gamma v \bar{\omega} \partial \iota \sigma \varepsilon a v \tau \bar{\partial} v$  sive Ethica" (Amst. 1665), das nach seinem Tode Philaretus (Bontetoe) vollsständig herausgab.

Die beiben nächst wichtigsten und postumen Werke sind seine Physik und Metaphysik, worin er den cartesianischen Standpunkt dem veripatetischen entgegensetzte: "Physica vera" (Lugd. 1680) und

"Metaphysica vera et ad mentam peripateticam" (Amst. 1691). Gleichzeitig mit diesen letzteren wurden seine Anmerkungen zu den Principien Descartes' in Dordrecht veröffentlicht: "Annotata praecurrentia" und "Annotata majora in principia Renati Descartes".

Geuling' Logik erscheint in demselben Jahre als l'art de penser, die Logik von Port royal, seine Ethik ein Jahr früher als die Schriften von Louis de la Forge und Cordemon über das Berhälteniß zwischen Seele und Körper. Er ist von beiden unabhängig, also auch der Zeit nach der eigentliche Begründer des occasionalistischen Systems.

# II. Geuling' Lehre.

Er war der erste, der mit dem cartesianischen Dualismus völligen Ernst machte und sich die Aufgabe stellte, diese Principien zur schärfsten und folgerichtigsten Anwendung zu bringen. Zugleich sand er, daß in einem seiner wesentlichen Theile das Lehrgebäude des Weisters noch der Ergänzung und Ausbildung bedurste: Descartes hatte die Ethik oder praktische Philosophie gesordert, auch deren Elemente und Erundrichtung in seiner Schrift über die Leidenschaften bezeichnet, aber im lebrigen diesen Theil seines Systems unausgesführt gelassen.

Diese Aufgabe ergriff Geuling. Rur die wahre Selbsterkenntniß vermag die Richtschnur unseres Sandelns zu erleuchten und die Aufgabe ber Ethit zu löfen. Darum nennt er fein hauptwert: " Tvod. σεαυτον sive Ethica". Ertenne bich felbft, ertenne aus dem, mas du bift, bein mahres Berhältniß jur Belt und baraus beine Beftimmung in der Welt! Nun besteht die menschliche Natur in der Bereinigung zwischen Seele und Rorper. Worin befteht diefe ? Das ethische Problem führt zurück auf das anthropologische, welches lettere felbft auf die metaphyfischen Grundfragen zurudgeht: was ift das Wesen der Seele und des Körpers? Wie unterscheiden sich die endlichen Substanzen von der unendlichen? Die Sittenlehre gründet fich daher auf die Metaphyfik, die drei Fragen zu lösen hat: was bin ich felbst? was ift der Körper? was ist Gott? Demgemäß theilt Geuling seine Metaphysit in Autologie, Somatologie und Theologie. Auch Spinoza nannte sein Hauptwerk "Ethica". Es könnte sein, daß auf biesen wahrscheinlich späteren Titel die Bezeichnung, die Geuling gewählt hatte, nicht ohne Ginfluß war.

### 1. Die Principienlehre.

Alle Erkenntniß gründet sich auf den Sat der Selbstgewißheit: das cartesianische "cogito ergo sum". Der einzige Gegenstand, den wir unmittelbar und darum mit voller Gewißheit erkennen, ist unser eigenes Sein. Nur denkende Wesen können sich selbst gegenständlich sein und einleuchten; nur die denkende Thätigkeit ist ihrer selbst unmittelbar gewiß, und jede Thätigkeit, die ihrer selbst gewiß ist, muß denkender Natur sein. Die Sphäre meiner denkenden Thätigkeit und meiner Selbstgewißheit kommen einander vollkommen gleich: so weit diese reicht, so weit reicht jene, so weit reiche ich selbst.

Es ist darum klar, daß nur so weit, als mein Bewußtsein meine Thätigkeit erhellt und durchdringt, ich selbst thätig bin. Wenn in mir eine Thätigkeit stattsindet, deren ich nicht unmittelbar gewiß bin, die nicht in den Erleuchtungskreis meines Bewußtseins fällt, so bin ich auch nicht in Wahrheit selbst thätig, so bin ich es nicht, der diese Thätigkeit erzeugt, so geschieht etwas in mir, dessen hervorbringende Ursache nicht ich selbst bin.

Meine Thätigkeit fällt zusammen mit meinem Bewußtsein. Die Thätigkeit aber, die ganz im Lichte des Bewußtseins liegt, ist voll-kommen klar und durchsichtig, ich sehe nicht blos, daß sie geschieht, sondern durchschaue ihren ganzen Berlauf: ich weiß auch, wie sie geschieht. Wenn also in mir eine Thätigkeit stattsindet, von der ich nicht weiß, wie sie geschieht, so bin ich mir dieser Thätigkeit nicht wirklich bewußt, so liegt dieselbe nicht in dem Gebiet meiner Selbstzgewißheit: sie ist also nicht in Wahrheit meine Thätigkeit oder ich bin nicht ihre Ursache.

Daher der Sah, den Geuling unmittelbar aus dem cartesianischen "cogito ergo sum" ableitet und als das einleuchtende, durch
sich selbst gewisse Princip seiner Lehre ausspricht: es ist unmöglich, daß die Selbstthätigkeit bewußtlos geschieht; es ist unmöglich, daß
bewußtlose Thätigkeit Selbstthätigkeit ist. Wer nicht weiß, wie in
ihm ein Vorgang stattsindet, ist unmöglich der Urheber dieses Vorgangs. Wenn du nicht weißt oder dir nicht bewußt bist, wie du
etwas thust, so thust du es nicht selbst, so ist was in dir geschieht
nicht deine Handlung. Alle Wirksamkeit seht voraus, daß sie gedacht
und gewollt wird. Was also in dir geschieht ohne dein Denken und
Wollen, das geschieht nicht durch dich, das ist nicht deine Wirkung.

Ober mit andern Worten: alle bewußtlose and unfolligipriche Thatigkeit ift nicht beine eigene.\*)

Thatigteit ohne vorhergehendes Denten und lich: in diefem "unmöglich" ift der ganze Occafionalismus enthalten. Mein Denken ift mannigfaltig modificirt, es giebt in mir Borftellungen, die ich nicht mit Bewuftfein hervorbringe, die, wie die finnlichen Empfindungen, unwillfürlich tommen, von benen ich nicht weiß, wie fie entstehen: biefe Borftellungen find unabhangig von meinem Denten und Wollen, mein Denten und Wollen bin ich felbit: also hängen jene Vorstellungen nicht von mir ab, fie setzen mithin einen fremden Willen voraus, der fie in mir erzeugt. Dieser fremde Wille erzeugt in uns die vielen finnlichen Borftellungen entweder unmittelbar durch fich felbst ober durch uns ober durch die Körper. Unfer eigenes Wesen ift als bentenbes einig, einfach, untheilbar: unmöglich tann baber jener fremde Wille die vielen Borftellungen in uns durch uns felbst erzeugen, auch nicht durch sich, aus eben bemfelben Grunde, benn er ift als bentendes Wefen ebenfalls einfach. Mithin bleibt als Mittel feiner Wirkfamkeit nur bie korperliche Natur übrig, aber die bloße Ausbehnung, einförmig wie fie ift, tann jene Mannigfaltigkeit der Borftellungen nicht bewirken helfen; es muß mithin die torperliche Natur in ihrer Mannigfaltigkeit b. h. in ihren Beranderungen fein, die jenem fremden Willen als Mittel bient, um in uns die Borftellungen ju erzeugen, die nicht bon uns felbst abhängen. Alle Beränderungen der körperlichen Natur find Bewegungen: unfere unwillfürlichen Borftellungen muffen daber von einem fremden Willen burch die Bewegung der Rörper hervorgebracht werben.\*\*)

Nun ist der Geist vermöge seiner Natur unzugänglich jeder Bewegung. Bewegung ist Annäherung oder Entsernung der Theile; der Geist kann nicht bewegt werden, denn er hat keine Theile. Nur Theilbares ist beweglich, der Geist ist untheilbar: zwischen Geist und Körper giebt es daher keine natürliche Gemeinschaft, es giebt keinen Einsluß, keinen "incursus" des Körpers auf den Geist. Wenn also

<sup>\*)</sup> Impossibile est, ut is faciat, qui nescit, quomodo fiat. Quod nescis, quomodo fiat, id non facis. Metaph. Pars I scientia V. Qua fronte dicam, id me facere, quod quomodo fiat nescio? Ethic. Tract. I Sect. II § 2 Nr. 4. — \*\*) Metaph. I scient. II, IV, VI, VII.

mittelst des Körpers etwas im Geiste geschieht, so kann davon der Körper nicht die hervorbringende, sondern nur die instrumentale Ursache sein, nicht die Ursache, sondern das Werkzeug, nicht "causa efficiens", sondern "causa occasionalis" (veranlassende oder gelegentliche Ursache).\*)

Es giebt unendlich viele burch ihre Bewegung verschiedene Körper, unter biefen vielen Körpern ober Theilen ber Körperwelt ift einer bas Wertzeug, vermöge beffen in mir eine Menge finnlicher Borftellungen erzeugt werden: mit biefem ift meine Seele verbunden. Die Berbindung von Seele und Rorver beift Denfc, ich bin Menfch, fofern ich mit einem Korper vereinigt bin, in dem ein frember Wille burch den meinigen Bewegungen verursacht, und durch beffen Bewegungen eben jener frembe Wille Borftellungen in meiner Seele erzeugt. In biefe Bebingungen ber menfchlichen Natur b. b. in diese Berbindung mit einem Rörber eintreten, heifit geboren merben, diese Bedingungen verlassen heißt sterben. Die Verfassung der menfclichen Natur ift nicht mein Wert, ich erzeuge fie nicht und weiß nicht, wie fie erzeugt wird; ich weiß nur, daß fie nicht durch mich ift, also burch einen fremden Willen bewirtt fein muß: in ber Welt, in der ich lebe, bin ich demnach selbst das Werk eines fremden Willens.

Mein Vermögen reicht nur so weit als mein Wille, dieser soll sich nicht weiter erstrecken als jenes. Wo ich nichts vermag, soll ich auch nichts wollen. "Ubi nihil vales, ibi nihil velis!" Hier ist der Punkt, wo die Sittenlehre in die Metaphysik einmündet, gleichsam das "ostium fluminis moralis", wie Geuling sagt.\*\*)

Wir sehen deutlich, wie genau die occasionalistische Denkweise mit der ethischen zusammenhängt und die letztere bedingt. Was nicht durch meinen Willen und mit meinem Bewußtsein geschieht, ist nicht meine That: dieser Sat enthält in nuce den ganzen Occasionalismus.

Es leuchtet ein, was unmittelbar baraus folgt. Meine Berbinbung mit dem Körper und mit der Welt, in der ich geboren werde, lebe und sterbe, ift nicht meine That, denn sie liegt jenseits der Sphäre, die mein Wille beherrscht und mein Bewußtsein erleuchtet; diese Welt ist nicht der Schauplat meiner Thätigkeit, darum soll

<sup>\*)</sup> Metaph. Pars I scient. VIII. — \*\*) Metaph. I scient. XI zu vgl. IX, X.

fie auch nicht das Ziel meines Willens sein: dieser Sat enthält schon die ganze Summe der Ethik.

Wenn wir mit Descartes den Gegensatz der denkenden und ausgedehnten Substanz gelten lassen, so giebt es gegenüber der thatsächlichen Verbindung zwischen Seele und Körper keinen andern Gestichtspunkt als Geuling' occasionalistische Theorie. Sie erklärt nicht die Thatsache jener Verbindung, vielmehr die Unmöglichkeit, dieselbe aus natürlichen Gründen zu begreisen. Gilt einmal der ausschließende Gegensatz zwischen Seele und Körper, so kann aus dieser Vorstellungsweise in der That nichts anderes solgen als die Einsicht in die Unmöglichkeit ihrer natürlichen Gemeinschaft.

Die Ersahrung zeigt, daß zwischen Seele und Körper ein Wechselverlehr stattfindet: auf gewisse Bewegungen in unserem Körper solgen gewisse Empfindungen und Vorstellungen in unserer Seele; eben so solgen auf gewisse Willensbestimmungen Bewegungen in unserem Körper, die unseren Absichten entsprechen. Es ist leicht gesagt, daß der Wille den Körper bewegt und die Sinneseindrücke die Vorstellungen erzeugen. Wie ist es möglich, muß dagegen gefragt werden, daß die Seele auf den Körper, der Körper auf die Seele einwirken kann, da ja beide ihrem Wesen nach grundverschiedene, einander außschließende Substanzen sind? Jede wechselseitige Einwirkung ist bei einem solchen Verhältniß unmöglich. Was im Körper geschieht, kann nie durch die Seele verursacht werden; ebensowenig kann der Körper bewirken, was in der Seele vorgeht. So widerlegt die Phislosophie, was die Ersahrung zu lehren scheint: den Causaleinsluß zwischen Seele und Körper.

Wenn nun zwischen beiden bennoch ein Causalverhältniß stattfindet, so muß dasselbe so gesaßt werden, daß jeder gegenseitige Einsstuß, jede natürliche Einwirkung (influxus physicus) ausgeschlossen bleibt. Nicht der Wille ist die Ursache der Bewegung, nicht der Einsdruck die der Empfindung, sondern die Sache verhält sich so: wenn in meinen körperlichen Organen ein Eindruck oder eine Bewegung stattsindet, so wird bei dieser Beranlassung (Gelegenheit) die entsprechende Empfindung in meiner Seele erzeugt, und ebenso entsteht bei Gelegenheit dieser Willensrichtung die entsprechende Bewegung in den körperlichen Organen. Das Causalverhältniß ist lediglich occasionnell. Beide Seiten sind von einander ganz unabhängig, also in keinerlei natürlichem Causalnerus: sie besinden sich in einer vollz-

kommenen Uebereinstimmung, die jede natürliche Bermittlung aussschließt: in einer wunderbaren Harmonie, die keine natürliche Erkärung zuläßt. Ich empfinde in Uebereinstimmung mit den Sinsbrücken meiner Sinnesorgane, aber die Ursache dieser Empfindung ist weder der Körper, denn er kann auf die Seele nicht einwirken, noch bin ich es selbst, denn die Empfindung ist unwillkürlich, und ich weiß nicht, wie sie entsteht. Wein Körper bewegt sich in Uebereinstimmung mit meiner Willensrichtung, aber die Ursache dieser Bewegung ist weder der Körper, denn dieser ist blos ausgedehnte Wasse, von sich aus zu jeder Art der Thätigkeit unfähig, noch bin ich es selbst, denn meine eigene Thätigkeit ist nicht bewegender, sondern denkender und wollender Natur.

Diese Berbindung zwischen Seele und Körper ist das größte Wunder der Welt. Es ist absolut unbegreislich, wie Wille und Bewegung. Sindruck und Vorstellung einander entsprechen; diese Nebereinstimmung erscheint, unter dem natürlichen Gesichtspunkt betrachtet, vollkommen magisch. Daß ich durch meinen Willen meinen Körper in Bewegung setze, ist nicht weniger wunderbar, als wenn ich die gesammte Körperwelt dadurch in Bewegung setze. Es ist kein geringeres Wunder, sagt Geuling, daß die Junge in meinem Munde erzittert, wenn ich das Wort "Erde" außspreche, als wenn die Erde selbst dabei erzitterte.\*) Dieser Außspruch zeigt, wie genau Geuling seinen Standpunkt kennt. Das Wunder wird dadurch nicht verkleinert, daß es mein Körper ist, auf den ich einwirke, denn es besteht eben darin, daß ein Theil der Körperwelt mein Körper ist oder, was dasselbe heißt, daß es einen Körper giebt, der mit mir, der ich Geist bin, zusammenhängt.

Woher rührt diese Verbindung zwischen Seele und Körper? Da sie an sich nicht verbunden sind, vielmehr unabhängig von einander existiren, so müssen sie durch eine besondere Thätigleit verknüpst werden, die von keiner der beiden Seiten ausgehen, deren Ursache weder Seele noch Körper sein kann. Also kann die Ursache dieser Thätigkeit nur Gott seine. Es giebt keine Handlung, überhaupt keine Thätigkeit ohne Willen; die Thätigkeit, welche die Seele mit dem Körper verbindet, ist nicht die unsrige, sie ist nicht unser Wille: ihre Ursache muß daher ein von uns unabhängiger Wille sein, für den

<sup>\*)</sup> Ethica. Tract. I Sect. II § 2. Nr. 14.

es kein anderes Wesen giebt als Gott. So löst sich das occasiona= Listische Problem theologisch.

Unter diesem Gefichtspuntt entwidelt Geuling feinen Gottes-Bott ift es, ber die Seele mit bem Körper verbindet. Das menfcliche Dafein befteht aus beiben, fest alfo bie Existenz der Geifter und Rorper voraus. Die Berbindung beider fordert die Beweauna ber Körper, diefe Bewegung ift weder durch die Geifter noch durch die Körper möglich, fie erfolgt durch Gott, also muß Gott als bewegender Wille gedacht werben, der mächtiger ift als die unend= liche Rorperwelt, d. h. er muß begriffen werden als ein allmäch= tiger Wille. Er bewirft in uns die Borftellungen, die nicht von unferem Denken und Wollen abhängen, alfo muß er gedacht werden als bentendes Wefen b. h. als Geift. Er bethätigt fich in ben Geiftern und Körbern, also verhält er fich zu den Dingen, wie bas active Wefen zu ben paffiben: er wirtt, fie empfangen und leiben; alle Dinge find von ihm abhängig, er ift von nichts abhängig. Gott ift das absolute Wesen, er ist aus sich (a se), Ursache seiner selbst, unbeschränkt, vollkommen, nothwendig, ewig. Es ift unmöglich, daß er nicht ist; es ist unmöglich, daß die Geister und Körper anders verbunden find als durch ihn. Was bem Wefen der Dinge widerfpricht, bas widerspricht auch dem göttlichen Wefen. Bielmehr find die ewigen Wahrheiten eine nothwendige Folge des göttlichen Berftandes, dem fie inwohnen; an diefen Wahrheiten tann auch ber göttliche Wille nichts ändern, er kann sie nur bejahen und ihnen gemäß handeln. So erhebt bie occafionalistische Denkweise immer beutlicher die ewige Nothwendigkeit der Dinge zu einer göttlichen Nothwendigkeit, von welcher der Wille abhängt und die gleichsam die Natur in Gott bilbet.\*)

Hinstrebt. Die natürlichen Geister verhalten sich zum göttlichen Geiste als abhängige und bedingte Wesen zum unabhängigen und unbebingten, als besondere zum allgemeinen, als beschränkte zum unbeschränkten. Geuling schwankt noch zwischen der theologischen und naturalistischen Fassung. Die endlichen Geister gelten ihm als Geschöpfe und zugleich als Modi Gottes; die erste Fassung ist theologisch, die zweite naturalistisch. Er bezeichnet die Geister als "mentes

<sup>\*)</sup> Metaph. P. III scient. VII.

creatae, particulares, limitatae", er nennt sie "aliquid mentis". So wird aus dem creatürlichen Berhältniß ein partitives, aus der theologischen Fassung die naturalistische, aus den Creaturen Gottes Modificationen Gottes. Je mehr sich Geuling genöthigt sieht, alle Wirksamkeit in Gott zu concentriren, um so mehr muß er das Gebiet der Selbstthätigkeit in den Dingen einschränken, um so ohn-mächtiger müssen die Dinge selbst erscheinen, so daß ste am Ende nichts mehr für sich sind, sondern nur noch Wirkungen oder Modi Gottes.\*)

#### 2. Die Sittenlehre.

Theologie und Autologie vereinigen sich in demselben Punkt, der die Richtung der Ethik bestimmt. Wir erkennen uns selbst als Geschöpfe in der Gewalt Gottes, als von ihm abhängig und von seiner Wirksamkeit durchdrungen. Diese Einsicht in unsere gänzliche Abhängigkeit von Gott ist zugleich die Einsicht in unser eigenes Unverwögen. Unsere Selbsterkenntniß stimmt mit der Gotteserkenntniß in dem Sate zusammen: "ubi nihil vales, ibi nihil volis". Bon diesem Gedanken wird die Ethik beherrscht, sie wird aus diesem Grundsat, den sie von der Metaphysik empfängt, eine Tugend machen, die den Geist der Weltentsagung in sich trägt.

Es bleibt dem Menschen nichts Höheres übrig, als seinen Willen und seine Handlungsweise mit seiner Erkenntniß in Uebereinstimmung zu bringen, als zu bejahen, was seine Bernunft ihm lehrt, als dieser Bernunfteinsicht vollkommen und willig zu gehorchen. Diese Liebe zur Bernunft ist die Erundsorm aller Tugenden, alles sitt-lichen Berhaltens; ihre verschiedenen Arten sind die Cardinaltugenden, die sich von hier aus leicht bestimmen lassen. Zuerst müssen wir die Stimme der Bernunft durch Einsehr in uns selbst sorgfältig vernehmen, dann ihr gehorchen, indem wir thun, was sie sagt, endlich diesen Gehorsam zur Richtschnur unserer Handlungsweise, zur constanten Regel unseres Lebens machen. Daraus solgt von selbst die vierte und höchste Bestimmung: daß wir nichts anderes sein wollen als wir in Wahrheit sind, Wertzeuge in der Hand Gottes; daß wir in ber richtigen Einsicht unserer gänzlichen Abhängigkeit und Ohnmacht jedem eitlen Wollen, jeder falschen Selbstüberhebung entsagen

<sup>\*)</sup> Metaph. P. III scient. II.

und wahrhaft demüthig werden im innersten Kern unserer Gefinnung. So bestimmt Geuling die vier Cardinaltugenden, die aus der Liebe zur Vernunft oder aus dem ihr conformen Willen hervorgehen: Sorgfalt, Gehorsam, Gerechtigkeit und Demuth. Die letztere ist die Tochter der Tugend und die Summe aller.\*)

Diese Demuth ist der sittliche Ausdruck der richtigen Selbstsichtung, welche selbst eine nothwendige Folge ist der richtigen Selbsterkenntniß. So erscheint die höchste der Tugenden als die Erfüllung des Gebots: prode osavror. Wenn wir erkennen, was wir in Wahrbeit sind, so ist jede Art der Selbstvergrößerung unmöglich, so sinken die Scheinwerthe, welche die Selbstliebe verblenden, wir durchschauen die Richtigkeit aller eitlen Wünsche und Begierden, und das Heer weltlicher Sorgen, die sich von der Selbstliebe nähren, läßt ab uns zu peinigen.

Unsere Selbstprüfung erkennt, daß wir eine Welt vorstellen, von der wir selbst einen Theil ausmachen, daß wir in dieser Welt mit einem Körper verbunden sind, den wir den unsrigen nennen; wir sehen, daß wir nichts von dieser Welt hervorgebracht haben und hervorbringen können, daß wir nicht wissen, wie wir auf unsern Körper einwirken und in demselben Bewegungen verursachen, daß diese Beswegungen deshalb so wenig unsere That sind, als die Veränderungen in den übrigen Körpern: daß demnach die Welt, die wir vorstellen, nicht der Schauplatz und das Object unserer Thätigkeit sein kann. Wo wir nichts vermögen, da sollen wir auch nichts wollen. Darum sollen wir uns zu dieser Maschine, die unser Körper heißt, wie zu der Welt, in der wir leben, nicht begehrend, sondern blos betrachstend, nicht praktisch, sondern blos theoretisch verhalten, weil wir uns in Wahrheit nicht anders dazu verhalten können. So erfüllt sich das Gebot: "ubi nihil vales, ibi nihil velis".\*\*)

Die Macht unseres Willens reicht nicht weiter als unser Denken,

<sup>\*)</sup> Virtus est amor rationis. Ratio est in nobis imago divinitatis. Eth. Tract. I cap. I § 1 Nr. 6. Diligentia est auscultatio rationis. Obedientia est executio rationis. Justitia est adaequatio rationis. Eth. Tract. I cap. 1 § 1 Nr. 6. Humilitas est virtutum cardinalium summa. Humilitas circulum absolvit: ultra eam virtuti nihil addi potest. Igitur filia virtutis humilitas. Ibid. § 1 Nr. 2. — \*\*) Sum igitur nudus spectator hujus machinae. Esse me in hoc mundo = me spectare hunc mundum. Eth. Trac. I Sect. U § 2. Nr. 8 Nr. 14.

als das Gebiet unserer Innenweit. In dieser allein sollen wir leben und handeln. Aus der ächten Selbsterkenntniß entspringt daher nothwendig eine vollkommene auf Gott gerichtete Weltentsagung. Wir leisten Berzicht auf unser eigenes Selbst, soweit dasselbe weltlicher Natur ist. Unser weltliches Dasein, unser Wohl und unsere Geltung in der Welt hören damit auf, Gegenstand unserer Interessen, Sorgen und Wünsche zu sein. Diese Entsagung ist nicht eitel, sondern fromm und bescheiden. Aus dem falschen Verhältniß zur Welt, das uns die Selbsttäuschung vorspiegelt, kehren wir in das richtige ein, das uns die Selbsterkenntniß erleuchtet, sie schlägt die Selbstliebe zu Voden und sordert das Ausgeben alles eitlen Wollens.

Diese Art der Entsagung und ächter Selbsterniedrigung im Gegensatzur Selbstüberhebung nennt Geuling "despectio sui". Sie ist die Folge und gleichsam der negative Ausdruck der "inspectio sui". Selbsterkenntniß und Resignation sind demnach die Bestandtheile der Demuth, die selbst nichts anderes ist als die Ergebung in die göttliche Ordnung der Dinge, als der von allen Sorgen der Selbstliede besreite Gemüthszustand: die "incuria sui", wie unser Philosoph vortresslich die despectio sui erklärt.\*)

Hier zeigt sich auf das deutlichste, wie die Sittenlehre des Occasionalisten mit aller Macht die Richtung auf Spinoza einschlägt.
Geuling selbst nennt die Liebe zur Vernunft, dieses Princip seiner Ethik, auch die Liebe zu Gott, er bezeichnet die höchste der Tugenden als bedingt durch die Liebe zu Gott und der Vernunft. In dem "amor Dei intellectualis" der Sittenlehre Spinoza's wird sich vollenden, was Geuling in dem "amor Dei ac rationis" angelegt und gewollt hat.

Doch muffen wir zuvor das occafionalistische System in seiner Anwendung auf die Erkenntnißlehre d. h. in der Form und Bollendung betrachten, die Malebranche in Frankreich ausgebildet. Er steht zwischen Geuling und Spinoza, sein Hauptwerk erscheint neun

<sup>\*)</sup> Humilitas est contemptio sui prae amore Dei ac rationis. Requiritur ad humilitatem contemptus negativus sui ipsius, quo quis de se non laboret, se non curet, nullam sui prae amore rationis rationem ducat. Amor enim Dei ac rationis (qui est ipsa virtus) hoc agit in amante, ut se ipse deserat, a se penitus recedat. — Humilitas est incuria sui. Partes humilitatis sunt duae: inspectio sui et despectio sui. Eth. Tract. I Sect. II § 1.

Jahre später als die Ethik des einen und drei Jahre früher als die des andern.

## Biertes Capitel.

# Malebranche's Standpunkt, Leben und Werke.

# I. Die Weltanichauung in Gott.

Wir haben fcon früher bei der Beurtheilung der Lehre Descartes' gezeigt, wie in derfelben zwei einander widerftreitende Elemente enthalten find: das theologische und naturalistische, die Bejahung ber Substantialität Gottes und der Welt als bes Inbeariffes ber natürlichen Wefen; ber Gottesbegriff forbert bie völlige Abbangigkeit der Dinge, während der Naturbegriff deren eigenthumliche Selbst= ftanbigfeit behauptet. Diefen Widerstreit tonnte fcon Descartes nicht festhalten, er ließ Gott für die eigentliche und alleinige Substanz gelten, die Geifter und Körper dagegen nur fo beißen, gleichsam nur ben Titel Substanzen führen, mahrend fie in Wahrheit teine find. In Wahrheit ift Gott das allein substantielle und wirksame Wesen. Handelt diefes Wesen frei oder nothwendig, schöpferisch aus grundloser Willfür oder bestimmt durch unwandelbare Gesetze? Ift es Wille oder Ratur? Soll sein Begriff augustinisch oder spinozistisch gefaßt werden? Die perfönliche Reigung Descartes' war mit der ersten Fassung, die Richtung seiner Lehre treibt nach der zweiten; während er fich Augustin zu nähern scheint, nähert er fich Spinoza wirklich.\*)

Dieser Zug will sich in einem eigenthümlichen System entwickeln: er beschreibt eine Richtung, die von Descartes ausgeht, auf Augustin zustrebt, dem Spinozismus aufs Aeußerste widerstreitet, gegen jede Gemeinschaft mit demselben sich sträubt und dennoch wider ihren Willen dem Gebiete Spinoza's soweit entgegenkommt, daß sie schon die Grenze überschreitet. Der Standpunkt, der diese Richtung nimmt, ist dadurch merkwürdig und bedeutsam, daß sich in ihm auf

<sup>\*)</sup> Vgl. Band I. dieses Wertes Th. I. Buch III. Cap. XI. S. 418-428.

cartestanischer Grundlage Augustinismus und Spinozismus ganz nahe berühren und ganz seindlich abstoßen.

Wix finden die Aufgabe dazu schon in Descartes vorgebildet. Wie ift eine Ertenntnif ber Dinge, insbesondere ber Rorber, moglich, wenn boch Geifter und Rörper Substanzen, entgegengesette Substanzen find, die einander völlig ausschließen? Offenbar ift eine solche Ertenntnig von jenen beiden Seiten aus nicht möglich; fraft ber Ratur der Geister und Körper kann fie nicht stattfinden. Descartes selbst hatte tieffinnig gezeigt, wie in uns die Idee des Bollommenen das Unvollkommene erhellt, wie wir im Lichte dieser Idee unferer eigenen Unvollkommenheit b. h. unserer felbst inne werden, unsere Selbsttäufchung einsehen, in Zweifel gerathen und erft burch ben Ameifel zur Gewißheit unferes bentenden We fens tommen; er butte gezeigt, wie in dieser Selbstgewißheit uns durch die Idee Gottes und nur durch diese das Dasein der Dinge außer uns, die Realität ber Rorper einleuchtet. So erscheint icon hier unsere Erkenntnig ber Dinge in ihrem letten Grunde als eine Exleuchtung durch Gott, als ein Seben ber Dinge in Gott ober im Lichte ber göttlichen Bernunft.

Diefe Forderung wird burch ben Occafionalismus gang nabe gelegt, fie ist durch jenen Sat des Geuling geboten: "wenn du nicht weißt, wie du etwas thuft, so thuft du es nicht felbst; so ift, was in dir gefchieht, nicht beine Thatigkeit."\*) Run haben wir die Anicauung einer Außenwelt, ohne zu wiffen, wie diese Borftellung zu Stande tommt. Unfere bewußte Reflexion findet fie vor und fest fie voraus: diese Anschauung, die Welt als Borftellung, ift daher nicht unsere That, ebensowenig ift sie eine Wirkung der äußeren Welt auf unseren Geift, benn eine solche Wirkung ist unmöglich. Also ist unsere Weltanschauung nur durch Gott möglich, nur in ihm konnen wir die Welt außer uns vorstellen. Wir sehen die Dinge in Gott: das ift der Kernpunkt der Lehre, welche Ricolas Male= branche zu der seinigen gemacht hat. Damit find die Grundzlige angebeutet, welche den philosophischen Charakter dieses Mannes, feine Bebeutung und Stellung in bem Entwicklungsgange ber cartefianischre ausmachen. Er ist ein religiöser und theologischer Denter der auguftinischen Art, er wird ein begeisterter und tief eindringen-

<sup>\*)</sup> S. voriges Capitel S. 32 figb.

i

ber Schüler der neuen Philosophie: in ihm verkorpert fich der Typus eines augustinischen Cartesianers. Er bentt occasionalistisch, wie Geuling, er ift der ansgesprochenfte Gegner Spinozas, ben er als Atheisten verabschent, beffen Lehre er als gottlos und chimarisch verwirft und zwar mit aller Aufrichtigkeit, mit vollster lleberzeugung. Dennoch giebt es unter allen Gegnern Spinozas keinen, der ihm näher gekommen, unter allen Cartefianern teinen, der ben Grundgedanken bes Spinozismus so augenscheinlich hervorgearbeitet hatte, als Malebranche. Indem er vor ihm flieht, fallt er ihm in die Hände. Es war seine geschichtliche Aufgabe, das augustinische Clement in der Lehre Descartes' mit religiösem Eifer zu erfaffen und folgerichtig zu entwickeln. Um biefe Aufgabe zu erkennen und ihr in voller Muge zu leben, fand er die gunftigften Bedingungen in dem Briefterverein bes Oratoriums Jesu, der mitten in der geräuschvollen Weltstadt sein stilles haus in der Strafe St. Honore bewohnte.

## II. Das Oratorium Jefu.

In der katholischen Kirche war auch nach dem Concil von Tri= bent das Bedurfniß nach einer tieferen Pflege theologischer Bilbung Lebendig geblieben, welche die Geifter läutern follte, ohne fie ber kirchlichen Autorität zu entfremben. In biefer Absicht war in Paris das Oratorium Jesu gestiftet worden, ein Priefterverein ohne Ordensgelubbe; es hatte fich bier eine jurudgezogene Statte wiffenfcaftlicher Geiftesbewegung gebildet und die Mitglieder diefer Congregation galten unter ben theologischen Areisen Frankreichs als einer der erften. Mit ihnen wetteiferten in ahnlicher Geiftesrichtung die Janfeniften, in entgegengesetzter die Jesuiten. Rein Wunder, daß dieser Orden dem Oratorium seindlich gesinnt war, daß er als Träger der kirchlichen Restauration einen Briefterverein bekämpfte, der in seinen Augen als ein Herb heimlicher Reformbestrebungen erschien. Neberall, wo fich ber Augustinismus regt, schöpfen die Jesuiten Berdacht. Und biefer Geift regt fich machtig im Oratorium. Hier wird Plato und Augustin höher geschätzt als Axistoteles und Thomas. Auch in ber Stellung zu den philosophischen Bewegungen der Zeit zeigt sich die charakteristische Berschiedenheit beiber. Die Bäter des Oratoriums halten es mit dem Idealismus, während die der Gesellschaft Jesu dem Sensualismus huldigen. Wir kennen diese schon als bie ausgesprochenen Gegner Descartes', bessen Geisteslehre sie mit ben Wassen Gassendis angreisen, wogegen jene mit Descartes sympathisiren, bessen Gotteslehre sich dem Augustinismus zuwendet. In dieser Erneuerung des augustinischen Geistes innerhalb der katholisichen Kirche, in dieser antijesuitischen Haltung, in dieser Hinneigung zu der Lehre Descartes' lassen sich die Priester des Oratoriums mit den Einsiedlern von Port rohal vergleichen. Indessen hat ihre Geistesverwandtschaft nicht hindern können, daß zwischen dem größten Denker des Oratoriums und dem größten Theologen von Port rohal ein sehr erbitterter und hartnädiger Kamps ausbrach: wir meinen den Streit zwischen Malebranche und Arnauld.

Der Stifter bes Oratoriums wurde in gewiffer Weise felbft ein Mitbegrunder der neuen Philosophie. Bierzehn Jahre nach jener Stiftung hatte ber Cardinal Berulle die merkwürdige Unterredung mit Descartes, worin er ihn bewog, feine Lehre schriftlich abaufaffen und ber Welt mitzutheilen (1628).\*) Auf feinen Rath ging ber Philosoph in die Ginfamteit und fcrieb die Meditationen. Berulle ftarb zu fruh (1629), um die Beröffentlichung der Berte Descartes' zu erleben. Sein Rachfolger (de Condren) blieb bem Sinne bes Stifters treu und empfahl bas Studium jener Werke den Mitgliebern bes Oratoriums. Die Bater Gibieuf und be la Barbe geborten zu den perfonlichen Freunden und Verehrern des Bhilosophen. Boiffon erklärte die Abhandlung über die Methode und die Geometrie, er überfette bas Fragment ber Mechanit und bas Compenbium der Musik. Der Geift Descartes' wurde im Oratorium ein= heimisch; seine Lehre erschien ben Batern in voller Uebereinstimmung mit Auguftin, als das erfehnte Band zwischen Religion und Bernunft, Chriftenthum und Wiffenschaft. In diefem Sinne ichrieb Andre Martin, der erfte Oratorianer, der den Cartefianismus öffentlich an Universitäten (Angers) lehrte, unter dem Ramen Ambrofius Victor seine "philosophia christiana" (1656), ein Werk, das unserem Philosophen die Bahn brach. Der Jesuit Sardouin nennt in seiner Schrift "athei detecti" Andre Martin ben Lehrer bes Atheismus, dem Malebranche gefolgt fei. Jene uns bekannten Berfolgungen, die unter dem herrschenden Ginflug ber Jefuiten gegen bie Lehre Descartes' gerichtet wurden, bedrohten bald auch bas Ora-

<sup>\*)</sup> S. Th. I. Buch III. Cap. III. S. 178—180.

torium. Um die Congregation vor dem Untergange zu bewahren, mußten die Oberen im Jahre 1678 die Mitglieder warnen, die verberbliche Lehre weiter zu pslegen. Jeht zeigte sich, wie tief dieselbe hier Wurzeln geschlagen. Es wurde geantwortet: "wenn der Cartesianismus eine Pest ist, so sind wir mehr als zweihundert davon angesteckt." Vier Jahre vorher war Walebranches Hauptwert exssessen. Die cartesianische Lehre im Bunde mit dem Geiste religiöser Contemplation und augustinischer Denkweise lehte schon in dem Orastorium, als Walebranche in dasselbe eintrat.

## III. Malebranches Leben und Schriften.

## 1. Schicffale.

Ueber fein Leben, deffen Aufenfeite die geringfte Mannigfaltig= feit bietet, find wir durch Fontenelle's Gedachtnifrede und die biographischen Aufzeichnungen der Jesuiten Andre und Abry, die neuerdings Abbé Blampignon wiedergefunden hat, unterrichtet.\*) Nikolas Malebranche war den 6. August 1638 in Paris geboren, Sohn eines toniglichen Beamten, von zahlreichen Kindern das lette und schwäch= lichste. Schon in der frühften Kindheit mußte er Steinoperationen bestehen, in Folge beren sein Schicksal ihm den cölibatären Lebens= weg vorschrieb. Die Ratur felbst, im Einklange mit seiner Reigung, wies ihn auf den geistlichen Stand. In dem mannlichen Alter, das sonft das traftigste zu fein pflegt, litt er zwanzig Jahre hindurch an Magenübeln, die ihm jeden Rahrungsgenuß jur Qual machten. Seiner körperlichen Erscheinung fehlte alles, was zur Stärke und Schönheit gehört; fie war von einer ungewöhnlich langen und hageren Statur, von der äußersten Magerkeit und außerdem durch eine fehr hervortretende Arümmung des Rückgrats verunstaltet; mur der Ropf war ftart entwickelt, das Auge von lebhaftem Feuer, der Ausdruck des Gefichts fanft und freundlich. Er ertrug die korperlichen Beschwerben mit ber größten Gebuld, lebte mäßig in ber größten Stille und gewann badurch eine Gemutherube, die feine Geiftestraft ftartte und fein Leben erhielt. Riemand hatte geglaubt, daß man mit einem solchen Körper stebenundsiebenzig Jahre alt werben könnte. Um die mütterliche Pflege so lange als möglich

<sup>\*)</sup> Bouillier II. ch. II. pg. 16.

ju genießen, blieb er bis ju seinem sechszehnten Jahre unter ber Sand ber Eltern. Bum geiftlichen Stanbe bestimmt, machte er feinen philosophischen Cursus in dem College de la Marche, dann den theo-Logischen in der Sorbonne. Dieser Unterricht hinterließ in ihm abnliche Empfindungen, als die Schule von La Aleche in Descartes. Im Innerften unbefriedigt, wurde er mit einundzwanzig Jahren Briefter bes Oratoriums Jesu. Auch hier wurde er nicht sofort von der herrschenden Geistesströmung ergriffen, er geborte zu den tiefen Naturen, die felbst innerlich erleben müssen, was ihnen innerlich gelten soll. Bis zu feinem fechsundzwanzigften Jahre blieb ihm fein philosophiiches Bedürfniß und Talent verborgen. Nur barin zeigte es fich, baß er unter den gelehrten, philosophischen und historischen Studien, womit er die erften fünf Jahre im Oratorium ausfüllte, von neuem die schmerzliche Erfahrung machte, daß sein Wiffensdurst ohne alle Befriedigung blieb. Jener cartefianische, der Renaissance mit ihren Gefchichts= und Alterthumsstudien abgewendete Ertenntniftrieb lebte in ihm, ohne daß er die Rraft hatte, in fich felbst die Quelle der Wahrheit zu entdecken, ohne eine Ahnung, wo fie zu finden sei. Da erhellte ihm einer ber bedeutsamen Zufälle, die in dem Leben folder Menschen nicht ausbleiben, seine wahre Bestimmung. Gines Tages führt ihn sein Weg durch die Strafe St. Jacques, er tritt in einen Buchladen und erblickt bier, burch ben Buchhandler aufmerkfam gemacht, die jungfte literarische Neuigkeit, den eben veröffentlichten "traité de l'homme" von Descartes. Durch ben Titel geloct, nimmt Malebranche das Buch mit sich. Wie er liest, verwandelt sich die Neugierbe in bie größte Bewunderung; zum erstenmale tritt ihm eine ftrenge, einleuchtenbe, wohlgeordnete Erklarungs= und Darftel= lungsart entgegen, zum erstenmale fühlt er die Macht der Philosophie; hier ist, was er so lange vermißt und gleichsam instinctiv gesucht hat. Er muß das Buch mehr als einmal aus der Hand legen, weil er vor Herzklopfen nicht weiter lesen kann. Jest ift ihm Mar, was er zu thun hat. Er wird die Werke Descartes' ftudiren, zunächst nichts als biese. Wie mit einem Schlage fühlt er sich allen übrigen Objecten entfrembet und vertieft sich ganz in die Lehre Descartes'. Nachdem er sie durchdrungen und zehn Jahre in dem Studium derfelben gelebt hat (1664—74), veröffentlicht er sein Hauptwerk "von der Erforschung der Wahrheit". Das Buch macht ihn in kurzer Beit berühmt, er heißt nach seinem Werk "auteur de la recherche

de la verite". Das Oratorium nimmt an diesem Ruhm Theil und die Bäter deffelben votiren in einer Generalversammlung dem Bersfasser ihren Dank und ihre Glückwünsche.

Dem Hauptwerke folgen eine Reihe von Schriften, die bis in sein letztes Lebensjahr reichen, und deren wesentliches Thema die Einheit der Religion und Philosophie, des Christenthums und der Metaphysik, der augustinischen und (folgerichtig entwickelten) cartefianischen Lehre ausmacht. Diese Einheit ist es, die Malebranche repräsentirt.

### 2. Streitigkeiten.

So friedliebend er war, konnte er nicht hindern, daß feine Schriften viele Gegner hervorriefen, die nicht aufhörten ihn zu bekampfen, und gegen beren Angriffe er nicht mude wurde fich zu vertheidigen. Daß er, ein Priefter des Cratoriums, die Lehre Augustins im Bunde mit ber lehre Descartes' bem Zeitalter vorhielt und burch die Tiefe seiner Ibeen, wie die Schönheit seiner Darftellung, Ginfluß auf die Geister gewann, mußte die Jesuiten erbittern, die den Triumph über ben Belagianismus und die Scholaftit als eine doppelte Riederlage empfanden. Einige berselben neigten sich ihm zu, als Arnauld, ihr hartnädigster und am meiften gefürchteter Feind, gegen ihn auftrat. Malebranche's Lehre von der göttlichen Gnade, die er in einer befonderen Abhandlung bargelegt hatte (1680), entzweite beibe vorher befreundete Manner. Mit feinem Buch "über die wahren und falschen Ibeen", das gegen Malebranche's Erkenntnißlehre gerichtet war, eröffnete Arnauld die literarische Fehbe (1683); in den nächsten Jahren (1683—86) folgte Streitschrift auf Streitschrift, die Gegner wetteiferten in den heftigften und bitterften Borwurfen, endlich fcien die Sache zu ruhen, da entstand zwischen Régis und Malebranche die Streitfrage über das finnliche Bergnügen und deffen fittliche Würdigung. Diese Gelegenheit ergriff Arnauld, um nach langer Baufe seinen Kampf mit ungeschwächter Heftigkeit zu erneuern; Malebranche hatte den exften Theil seiner Gegenschrift eben vollendet, als der unversöhnliche Feind ben 8. August 1694 in seinem niederländischen Exile ftarb. Auch Malebranche blieb unverföhnt und konnte im Gefühl erlittenen Unrechts fich nicht enthalten, noch nach bem Tobe bes Gegners die Angriffe, die er erfahren hatte, literarisch zu verfolgen. Unter den angesehensten Theologen der französischen Kirche hatte seine Abhandlung über die Gnade entschiedene Widersacher gefunden, vor allem in Boffuet und Kenelon, die beide dem Cartefianismus zugewendet waren: jener fuchte vergeblich, Malebranche auf andere Gedanten zu bringen, er fürchtete, daß ber Philosoph des Oratoriums eine Saat von Jrrlehren ausstreue, und veranlafte seinen Schüler und Freund Fenelon gegen die Abhandlung von der Gnade eine heftige Widerlegung au ichreiben, die aber ungebruckt blieb und erft über ein Jahrhundert nach dem Tode des Berfaffers erschien. Das Berhältniß zwischen Malebranche und Boffuet anderte fich, als einige Nahre fpater zwischen biesem und Kenelon (ben Bischöfen von Meaur und Cambray) felbst ein erbitterter Streit über die Frage ausbrach: ob in der Liebe ju Gott der paffive Buftand unferer ganglichen Selbstentaußerung, wie ihn die Mystiker und Quietiften forberten. nothwendig ober verwerflich fei? Boffuet verwarf die quietiftifche Anficht, zu der Kenelon hinneigte: Malebranche schrieb damals seine Abhandlung "bon ber Liebe zu Gott" (1697), die nach dem Sinne Boffuets mar und biefen fo fehr für ben Berfaffer gemann, bak er die ersten Schritte that, um mit Malebranche eine engere Freund= schaft zu schließen, die nicht mehr getrübt wurde.

Der hauptfächlichste Streitpunkt zwischen Malebranche und Arnauld betraf die Lehre von der gottlichen Borfehung und Gnade, von der unbedingten, in jeder einzelnen Begebenheit wirksamen Präbestination, von der grundlosen göttlichen Willensfreiheit, die durch keinerlei Rothwendigkeit und anderweitige Freiheit (menfcliche Willensunabhängigkeit) eingeschränkt werden dürfe; der göttliche Wille fei nicht zu binden durch die Weisheit Gottes die Unwandelbarkeit seines Wesens, durch die Nothwendigkeit einer besten Weltverfassung und die Unveränderlichkeit ihrer Gesetze; bewirke nicht blos die Thatsachen, welche geschehen, sondern auch die Belegenheiten, auf beren Beranlaffung fie ftattfinden, und zwar betreffe diese göttliche Wirksamkeit nicht blos die allgemeine Ordnung ber Dinge, sondern jeden einzelnen Kall. Sobald ein unwandelbares Gefet herrsche, gleichviel ob es physische ober moralische Nothwendigkeit heiße, sei Gott demselben unterthan uud das kirchliche Credo, das einen allmächtigen Schöpfer bekenne, falsch. Dies find, kurz gefaßt, die Bebenken, die in der polemischen Form unerbittlichen Tadels und rudfictslofer Borwurfe ber ftreng janfeniftisch gefinnte Arnauld bem Gegner vorhielt; jede Anerkennung einer Rothwendigkeit in

Gott, jeder Versuch einer Theodicee, jede optimistische Weltansicht, die den göttlichen Willen für verpstichtet hält, die vollkommenste und beste Welt zu schaffen, erschien ihm als ein naturalistischer, dem christlichen Glauben widerstreitender Zug, den er keineswegs mit Unrecht in Malebranche's Lehre gefunden haben wollte; er hätte ihn schon in der Lehre Descartes' sinden sollen. Es war der Punkt, in dem Malebranche gleichsam wider Willen die ewige Nothwendigkeit der Dinge in Gott bejahte; er that es unbeschadet seiner persönlichen und kirchlichen Frömmigkeit, die nicht aufrichtiger sein konnte. Darum hielt er Arnauld's Urtheile für so ungerecht, er erschrak vor dem Spiegel, den dieser ihm vorhielt, wie er sich vor der Lehre Spinozas entsehte.

Die gottliche Borberbestimmung betrifft auch die Bewegungen der Körper, durch diese die des unfrigen, die gelegentlichen Urfachen unserer Willensregungen und Handlungen, die deshalb in keiner Beise von Gott unabhangig fein konnen. Diese Urt ber physischen Brabestination burch die körperliche Bewegung nannte man "prémotion physique". Darüber ichrieb ber Janfenift Bourfier, ber in vielen Bunkten mit Malebranche übereinstimmte und ihm freundlich gefinnt war, ein ausführliches Werk, worin er jede Einschränkung ber göttlichen Prabeftination verwarf und biefelbe im Sinn ber Bramotion lehrte.\*) Doch sollte baburch die menschliche Freiheit nicht verneint sein. Malebranche vertheibigte bagegen in feinen "Betrachtungen über bie phyfifche Pramotion" die menfchliche Freiheit und daratterifirte treffend ben Widerspruch Bourfiers, ber bie menfchlichen Handlungen gang in die Gewalt Gottes gab und doch beren Freiheit bejahen wollte. Eben so gut könne man sagen: "Gott bewirte, daß die Rugel jum Rubus werbe unbeschabet ihrer foharifchen Geftalt, ober ber Rubus jur Rugel unbeschabet feiner Eden." Es war Malebranche's lette Schrift in feinem letten Lebensjahr.

In der tiefften Zurückgezogenheit lebte er über ein halbes Jahrhundert in der Zelle des Oratoriums. Bisweilen suchte er die ländliche Wuße bei gastlichen Freunden. Er hatte sich an die Einsamkeit seines Stillebens so gewöhnt und war in seine Betrachtungen so vertieft, daß er selten sprach und im Oratorium der Schweigsame

<sup>\*)</sup> De l'action de Dieu sur les créatures, traité dans lequel on prouve la prémotion physique (Paris 1713).

und Meditative genannt wurde. Sein philosophischer und schriftstellerischer Ruhm brachte ihm Besuche in Menge; Gelehrte, die nach Paris kamen, wünschten den Mann zu sehen, der das Werk von der Ersorschung der Wahrheit geschrieben. Noch auf seinem letzten Krankenslager lernte er den englischen Philosophen Berkeley kennen und führte mit ihm ein lebhastes Gespräch über die Realität der Materie. Wan sagt, daß die Unstrengung seinen Tod beschleunigt habe.\*) Er starb nach viermonatlichen Leiden den 13. Oktober 1715.

Das Jahrhundert der französischen Aufklärung hat die Lehren dieses Mannes, aber nicht seinen Ruhm vergessen. Voltaire nannte ihn "den großen Träumer des Oratoriums", Busson "den göttlichen Malebranche". Seine Schreibart wurde bewundert und selbst von Boltaire als ein Muster philosophischen Styls bezeichnet. Einigen hat es gefallen, ihn den französischen Plato zu nennen: ein Vergleich, den Malebranche weder als Denker noch als Schriftsteller aushält, und zu dem weder seine Jdecnlehre noch seine Dialoge berechtigen. Vielleicht darf man richtiger sagen, daß er nach Descartes Frankreichs größter Metaphysiker war, wenn man nicht vergessen will, daß der Abstand groß ist und in Wahrheit Descartes in Frankreich einzig und unvergleichlich dasteht.

### 3. Schriften.

Malebranche's öffentliche literarische Wirksamkeit erstreckt sich durch einen Zeitraum von mehr als vierzig Jahren, sie wird eröffnet durch sein Hauptwerk "De la recherche de la verite", die ersten drei Bücher erschienen 1674, die drei folgenden im nächsten Jahr; es hatte bei Ledzeiten des Verfassers sechs Auflagen, unter denen die letzte (Paris 1712) die vollständigste ist. Dazu kommen siedzehn Erläuterungen (eclaircissements). Der reformirte Prediger Lenfant übersetzte zur großen Freude des Verfassers das Werk ins Lateinische: "De inquirenda veritate libri sex" (Genevae 1685).

Dem Hauptwerke folgten "Conversations chrétiennes, dans lesquelles on justifie la vérité de la religion et de la morale de Jésus Christ" (Par. 1677), auf Wunsch des Herzogs Chebreusc geschrieben, ohne Namen des Versassers veröffentlicht. Traité de

<sup>\*)</sup> Bgl. mein Werk: Francis Bacon und seine Nachfolger. 2. Aufl. (Brockhaus 1875.) Buch III. Cap. XI. S. 699.

la nature et de la grâce en trois discours (Amst. 1680), welche Abhandlung den Anlaß der schon erklärten Streitigkeiten gab. Meditations chrétiennes et métaphysiques (Col. 1683) eine der gelesensten Schriften unseres Philosophen, die für sein stylistisches Meisterwert gilt; trot der 4000 Exemplare der ersten Auflage wurde bald eine zweite nöthig. In demselben Jahre erschien "Traité de morale" (Col. 1683). (Rach Bouillier soll Malebranche diese Schrift auf Antried der Prinzessin Elisabeth versaßt haben, was schwer zu glauben ist, da die letztere drei Jahre vorher gestorben war.\*) Hür Malebranche's philosophischen Standpunkt ist nach dem ersten und grundlegenden Werke das wichtigste: "Entretiens sur la métaphysique et sur la religion (Rotterdam 1688)", es ist die Darstellung seiner Lehre in der bündigsten Form.

Die letten Schriften find: "Traité de l'amour de Dieu (Lyon 1677); Entretiens d'un philosophe chrétien avec un philosophe chinois sur l'existence et la nature de Dieu (Par. 1708). Réflexion sur la prémotion physique contre le P. Boursier (Par. 1715)". Seine Streitschriften gegen Arnauld erschienen in vier Bänden: Recueil de toutes ses réponses à Arnauld (Par. 1709).

Arnauld's Angriffe hatten zur Folge, daß die Abhandlung von der Natur und Gnade den 29. Mai 1689 auf den römischen Index gesetzt wurde und zwar ohne den Zusatz "donec corrigatur". Die lateinische llebersetzung des Hauptwerks, der traité de morale und die entretiens sur la métaphysique et sur la religion erfuhren zwanzig Jahre später dasselbe Schicksal. So schwerzlich der fromme Malebranche diese Aechtung seiner Werke empfand, ließ er sich in seinen lleberzeugungen nicht erschüttern. Man müsse, schrieb er einem Freunde, der Wahrheit solgen "per imfamiam et bonam samam".\*\*)

<sup>\*)</sup> Bouillier II. ch. II. pg. 37. — \*\*) Gbenbas, ch. II. pg. 25. Noch bei seinen Lebzeiten erschien eine Sammlung seiner Werke in 11 Bänben

<sup>(</sup>Baris 1712); eine vollständige Gesammtausgabe veranstalteten Genoude und Lours boueig in zwei Quartbänden (Paris 1838); die drei Hauptschriften (Recherche de la vérité, Méditations chrétiennes, Entretiens sur la métaphysique) hat mit Eins leitung und revidirtem Tegt Jules Simon in 4 Bänden herausgegeben (Paris 1877).

## Fünftes Capitel.

Malebranche's Lehre. A. Das occasionalistische Erkenntnigproblem.

### I. Dualismus und Occasionalismus.

1. Die Substantialität ber Dinge.

Die speculative Grundfrage, welche die Lehre unseres Philosophen beherrscht, liegt in der Anwendung der dualistischen Principien auf die Nöglichkeit unserer Erkenntniß der Dinge: wie kann das Wesen der Körper dem Geiste einleuchten, wenn doch zwischen beiden keinerlei natürliche Gemeinschaft, vielmehr ein völliger Gegensat besteht? In der Behauptung des letzteren denkt Malebranche durchaus cartesianisch, er erklärt mit Descartes den Wesensunterschied der denkenden und außegebehnten Substanz für die Grundlage der Philosophie und definirt, wie dieser, den Begriff der Substanz: sie ist daszenige Wesen, das ohne ein anderes sein und gedacht werden kann, während von ihren Inständen oder Modisicationen, der Art und Weise des Daseins (manière d'être) das Gegentheil gilt. Nun ist das Denken unabhängig von der Außdehnung und ebenso umgekehrt, daher sind die denkenden und außgedehnten Wesen (Geister und Körper) selbständig gegen einander, also in dieser Rücksicht Substanzen.\*)

Die Ausdehnung ist theilbar, ihre Theile können verbunden und getrennt werden, wodurch räumliche Verhältnisse entstehen, die verschiedene und wechselnde Ordnungen bilden; die Ordnung, in welcher die Theile sich zusammensügen, ist die Figur, ihre räumliche Veränsberung ist die Bewegung. Die Ausdehnung hat keine anderen Mosbisicationen als Gestaltung und Bewegung, die entsprechenden Mosbisicationen des Denkens sind Vorstellung und Begehrung. Das Vorstellungsvermögen äußert sich in der dreisachen Form der sinnslichen Wahrnehmung, der Einbildung und des reinen Verstandes, das Begehrungsvermögen in der zweisachen der Neigungen und Leisbenschaften.

Wie tann traft bes menschlichen, folden Modificationen unterworfenen Denkens eine mahre Erkenntnig der Dinge ftattfinden ?

<sup>\*)</sup> Entret. sur la métaphys. ch. I.

Wir find ben Arrthumern ausgesett und muffen beren Quellen erforfchen, um den Weg der Wahrheit zu entdeden. Bielleicht bag vermöge feiner Natur unser Denken bei jedem Schritt in Gefahr ift, in die Irre zu gerathen, daß in jeder seiner Modificationen Irrlichter fteden, die wir für das Licht der Wahrheit halten. Täufdungen find zu enthüllen. Die mabre Erkenntnif fieht bic Dinge, wie fie an sich find, ohne jede fremde Zuthat; bagegen nimmt unfere Senfation und Einbildung die Dinge nicht, wie fie an fich find, sondern wie fie uns afficiren und durch ihre Gindrude fich ju unferer Empfindung verhalten. Gben fo wenig find wir unter der Macht unserer Neigungen und Leibenschaften im Stande bas Wesen ber Dinge zu durchschauen; wir feben nicht, was fie an fich find, fondern empfinden nur, was fie uns gelten und werth find ie nach dem Lebenszustande, in dem wir uns befinden. Was wir daher durch Sinn und Ginbildung, burch Reigung und Leidenschaft (verblendet) vorstellen, ist nicht die wahre Natur der Dinge, sondern immer nur ihr Berhältniß zu uns, es find im Grunde nur unsere von äußeren Eindrücken abhängige Borftellungs= und Gemuthezustände. Und der reine Berftand (esprit pur) für fich genommen, in feiner Folirung, entgegengesett, wie er ift, ben Dingen außer uns, unabhangig, wie er ift, von den übrigen Modificationen des Denkens, vermag junächft weder die Natur der Dinge noch beren Berhältniffe zu uns klar und deutlich zu erkennen.

Unfere Borftellungs- und Begehrungsarten find demnach so viele Quellen des Jrrthums, so viele Wege, auf benen wir die Wahrheit versehlen. Um die letztere zu ersorschen, müssen diese Jrrwege vermieden und darum vor allem erkannt werden. Die Aufgabe unseres Philosophen zerfällt deshalb in die Untersuchung jener fünf Quellen des Jrrthums und der allgemeinen Methode der Wahrheit; demegemäß theilt sich das gesammte Werk in folgende sechs Bücher: 1) von den Sinnen, 2) von der Einbildung, 3) von dem Verstande oder dem reinen Geist, 4) von den Reigungen oder natürlichen Gemüthsbewegungen, 5) von den Leidenschaften, 6) von der allgemeinen Methode der Wahrheit. Die Grundfrage ist das Erkenntnisproblem; die Fassung derselben ist, wie man sieht, durchaus abhängig von den dualistischen Principien der cartesianischen Lehre.\*)

<sup>\*)</sup> Recherche de la verité. Liv. I chap. 1. ch. 4. Liv. III. Conclusion.

### 2. Die Unwirffamteit ber Dinge.

Das Wesen der Körperwelt besteht nur in der Ausdehnung. biefe ift theilbar, geftaltungsfähig, bewegbar. Die Körper konnen bewegt werden, aber nicht fich felbst bewegen; die Ausdehnung ist kraftlos, die Körper find nicht bewegende Kräfte. Was in der Körverwelt geschieht, ift nur Bewegung, aber tein Rörper hat die Kraft, die Bewegung zu erzeugen, teiner ift beren hervorbringende und wirtsame Urfache. Run ift bie Bewegung die einzige Birtungsart, welche bem Körper zugeschrieben werden könnte. Ift er nicht im Stande, Bewegung zu bewirten, fo tann er überhaupt nichts bewirten, fo ift er von fich aus völlig unwirtsam, völlig außer Stande, auf ben Geift einzuwirten und beffen Buftanbe zu veranbern. Die Materie tann ben Geift nicht modificiren : fie tann ihn weber angenehm noch unangenehm berühren, weber glücklich noch elend machen. Da nun die Welt in Geiftern und Rorpern befteht, die Rorper aber weber in ihrem eigenen Gebiete noch in bem ber Beifter etwas bewirken konnen, so gilt ber Sat: daß nicht die Rorper selbst wirken, fondern durch fie gewirkt wird. Rennen wir die wirkende Rraft Ursache, so muß erklärt werben, daß die körperliche Natur unfähig ist, Urfache au fein: die Rörver find teine realen ober wirklichen Urfachen.

Es konnte icheinen, daß die Bewegung, beren Urfache die Korper nicht fein können, von den Geiftern erzeugt wird. Aber wie follen bie Geister die Körber bewegen, da die Natur beider jede Art des Busammenhangs ausschließt? Run ift die Busammenfetzung ober Berbindung eine Art des Zusammenhangs und felbft ohne Betwegung nicht benkbar. Der Menfch ift eine Berbindung von Seele und Rörper, aber weber vermag die Seele von fich aus den Körper anzuziehen noch der Körper die Seele, alfo ift das menschliche Dafein eine Berbindung zweier Substanzen, von denen teine diese Berbindung erzeugt haben kann. Die Ursache des menschlichen Daseins liegt daher nicht innerhalb der Natur, nicht in den Dingen, weder in den Geiftern noch in den Körpern. Der menfchliche Wille bewegt nichts, auch nicht den kleinsten Körper. Ich will meinen Arm in dieser Richtung bewegen; die Bewegung geschieht, wie fie gewollt wird. Ware der Wille die hervorbringende Ursache der Bewegung so mußte zwischen ihm und der Bewegung ein nothwendiger Zusammenhang fein und erkennbar sein, so mußte die Bewegung vom Willen, also

1

vom Bewußtsein unmittelbar ober mittelbar abhängen, so müßten wir der Bewegungen unseres Körpers um so mächtiger sein, je deutlicher wir den Zusammenhang zwischen Wille und Bewegung in allen feinen Mittelgliebern burchschauen, bann würde ber Anatom augleich ber befte Athlet fein. Die Bewegung bes Arms folgt bem Willen, ohne daß wir den Zusammenhang einsehen, ohne daß wir auch nur die Reihe der Mittelglieber tennen, die vom Willen aus die Bewegung im Körper fortpflanzen. Also geschieht die Bewegung gang unabhängig von unferem Denten und Wiffen. Da nun das Wollen eine Modification des Denkens ift, fo geschieht fie unabhängig von unferem Willen, fie folgt auf benfelben, aber nicht aus ihm. Auch wenn wir die Bewegung von einem Gliebe zum andern genau zu verfolgen im Stande find, ift damit ihr Zusammenhang mit bem Willen in teiner Beife ertannt. Es feien die Lebens= geifter, die durch die Nerven unfere Musteln und burch biefe den Urm in Bewegung fegen: wir feben nur, wie ein bewegter Rorper ben andern bewegt, aber nicht, wie der Wille in den Lebensgeiftern, nicht, wie die Scele in dem Körper die Bewegung hervorbringt. Diefer Zusammenhang ist unerkannt und unerkennbar; er ist von Natur unmöglich, benn es giebt zwischen Wille und Bewegung, awischen Seele und Rorper, awischen Denken und Ausbehnung keine burch ihre natürliche Wirtfamteit erzeugte Gemeinschaft.

Der Körper bewegt weder den Körper noch den Geist, noch wird er bom Geifte bewegt. Wenn nun bennoch bie Rorper mit einander, wenn fie mit ben Geiftern gesehmäßig verknüpft find, wenn es eine Ordnung der Dinge giebt, fo tann die Ursache berfelben niemals die wirtsame Natur ber Dinge selbst sein. Die Dinge find keine wirksamen Naturen, sie sind teine realen und wahrhaften Ursachen, sie wirken nicht. Doch erscheinen die natürlichen Begebenheiten allemal bedingt durch natürliche Ursachen. Wenn Körper zusammenftogen, so erfolgt ftets die gegenfeitige Mittheilung ihrer Bewegung nach einem conftanten Gefete. Wenn wir ben Arm bewegen wollen, so führt der Arm diese Bewegung in der That aus. In jenem Falle erscheint der Zusammenstoß der Körper, in diesem unser Wille als die natürliche Urfache ber erfolgten Bewegung. Diefe natürliche Urfachlichkeit muß bejaht und zugleich muß die Wirtsamteit der natürlichen Dinge verneint werden. Was bleibt alfo übrig, als die Erklärung, daß die natürlichen Ursachen nicht die wirksamen Ursachen sind? Die Rugel stößt die Augel, sie theilt ihr die Bewegung mit, sie ist die natürliche Ursache dieser mitgetheilten Bewegung; da aber die Augel niemals die erzeugende Ursache der Bewegung sein kann, so kann sie auch nicht die erzeugende Ursache der mitgetheilten Bewegung sein. Aurz gesagt: die natürliche Ursache ist nicht die erzeugende. Was ist sie denn? Was ist die Ursache ohne Wirksamkeit? Richt active, sonedern passive Ursache, nicht Krast, sondern Medium und bloßes Behikel der Wirksamkeit, nicht wirkende, sondern gelegentliche Ursache d. h. nicht eigentlich Ursache, sondern blos Beranlassung: die sogenannten natürlichen Ursachen sind sämmtlich blos occasional. Hier sinden wir Walebranche in völliger Uebereinstimmung mit Geuling, ohne daß er sich direct auf ihn beruft. Er ist Dualist, wie Descartes, und Occasionalist, wie Geuling; seine occasionalistische Theorie ist die nothwendige Folge der dualistischen, die er als Grundlage sesthält.\*)

#### 3. Die Caufalität Gottes.

Wenn nun die natürlichen Urfachen fämmtlich blos occafional find, welches ift die erzeugende? Die negative Antwort erhellt aus ber einfachen Umkehrung bes Sates: wenn kein natürliches Ding eine reale ober wahrhafte Ursache ist, so ist diese auch kein naturliches Ding, überhaupt kein endliches, unvollkommenes, sondern allein das unendliche und vollkommene Wefen d. h. Gott felbft, der nur einer sein kann, denn seine Bollkommenheit ift nicht relativ, sonbern absolut. Es giebt nur eine wahrhafte Ursache, die alle mahrhafte Energie in sich schließt, außer der es keinerlei wirksame Macht giebt. Diese eine wahrhafte Ursache ift Gott: bas ift die Ginfict der wahren Philosophie, die hierin mit bem Glauben ber mahren Reli= gion ganz übereinstimmt. Erft aus ben Grundfagen ber neuen Bbilosophie d. i. der Lehre Descartes' wird diese große und entscheidende Wahrheit klar und deutlich begriffen. Darum ist auch hier erst die Uebereinstimmung amijchen Bernunft und Glaube, amijchen Philosophie und Religion möglich: diesen Coincidenzpunkt nimmt sich Malebranche zum Ziel und behält ihn unverwandt im Auge.

Bugleich erhellt aus dieser Grundanficht der Gegensatz dieser Philosophie zu der alten. Es giebt nur eine wahrhafte Ursache, alle

<sup>\*)</sup> Roch. de la vérité. Liv. VI. Part. II. chap. 3. Entret. VII.

übrigen find occasional, also nicht in Wahrheit causal. Die einzige Mit ihm verglichen, find die natürlichen Dinge Urfache ift Gott. nicht geringere Urfachen, fonbern gar teine, nicht etwa Urfachen im relativen Sinn, sondern im eigentlichen Berftande des Worts Es handelt fich um den Unterschied zwischen Gott und den Dingen, zwischen Gott und Welt: eben hier findet Malebranche den Differengpunkt zwischen ber neuen Philosophie und ber alten. barf ben Unterschied zwischen Gott und ben Dingen nicht burch eine verschiedene Art der Caufalität oder Wirksamkeit beider erklären. Dann würde Gott als die absolute, oberfte und erste Ursache, die Dinge als relative, niebere und fecundare gelten, dann mare ber Unterschied zwischen Gott und den Dingen graduell, diese waren auch Ursachen, nur geringer an Macht. In die Bejahung oder Ber-neinung der secundären Ursachen läßt Malebranche den Gegensatz ber falichen und mahren, ber heidnischen und driftlichen Philosophie mit seiner ganzen Stärke fallen: er fordert ihre gangliche Berneinung. Gleichviel unter welchem Namen fie bejaht werden, ob als Formen, Bermögen, Qualitäten, Kräfte, plaftische Kräfte ober wie sonst : sobald die Dinge als Ursachen oder wirksame Naturen gelten, gerath die Philosophie in "ben gefährlichsten aller grrthumer". Denn was ift die nothwendige Folge? Urfache sein heißt wirken, erzeugen, ichaffen. Es giebt teine Wirksamkeit, Die nicht erzeugender, fcopferiicher Art mare. Rein endliches und natürliches Ding tann ichaffen, teines kann von fich aus seine Natur ober die eines anderen Dinges verändern. Causalität haben = schaffen, Ursache sein = Gott fein: biefe Sate gelten bei Malebranche als ibentisch. Sind die Dinge Urfachen, fo find fie eben beshalb gottlicher Natur, fie find als fecunbare Ursachen Gottheiten zweiten und geringeren Grades, "kleine Gottheiten", und die Natur felbft eine in allen ihren Theilen mit göttlichen ober dämonischen Mächten bevölkerte Welt. noch jum Baganismus? Die fecundaren Urfachen gelten laffen, beißt ben Baganismus bejahen. Dit diefer Borftellungsweise, fagt Malebranche, tann bas Berg ein Chrift fein, aber ber Beift ift ein Beibe. Der Jrrthum ift bernunftwidrig, weil er eine ungereimte Borftellung behauptet: eine fecundare Urfache ift eine Meine Gottheit, b. h. eine Gottheit, die teine ift, eine reine Chimare; er ift jugleich verberblich wegen feiner unvermeidlichen moralischen Folgen. Was man für göttlich hält, muß man bejahen; erscheinen die natürlichen Dinge als göttlicher Natur theilhaftig, so wird der menschliche Wille durch eine solche Einbildung verblendet und in die Begierden der Welt versträckt, die Liebe zu Gott wird verdrängt durch die Liebe zur Creatur, der Geist wird sicher ein Heide seine und das Herz, von solchen Begierden erfüllt, schwerlich ein Christ bleiben. Deshalb nannte Malebranche diesen Irrthum den gefährlichsten in der Phislosphie der Alten.\*)

## II. Chriftenthum und Philosophie.

### 1. Der göttliche Wille als Weltgesetz.

Die Dinge find, bestehen und wirken bemnach nur vermöge göttlicher Caufalität. Sie find durch Gott b. h. fie find Creaturen. bie Geifter so gut als die Korper. Das körperliche Dasein ift entweber ruhend oder bewegt, also ift Gott der Urheber sowohl ber Rube als ber Bewegung in ber Körperwelt; er ift ber alleinige Urheber ber Berbindung awischen Seele und Rorber, also bes menfchlichen Daseins; er bewirkt in unserem Geift sowohl die Empfindung als die Ertenntnig. Ohne ben gottlichen Beiftand konnen wir teinen Finger bewegen, teine Silbe aussprechen. "Ohne Gott", fagt Malebranche, "ift ber Menfc in ber Welt unbeweglich wie ein Fels, dumm wie ein Alog." Ohne ihn ift die Berbindung zwischen Leib und Seele tobt; er muß seinen ftets wirtsamen Willen mit unferer ftets ohnmächtigen Begierbe verbinden, damit ber Wille in uns fich bethätiat.\*\*) Die Creatur ift ihrem Wesen nach ohnmächtig, wie ber göttliche Wille seiner Natur nach allmächtig. Wirken heißt schaffen. Daß ein endliches Wefen schöpferifch handeln, daß fein Wille Urfache fein ober Wirkungen haben foll, ift ein eben fo großer Wiberfpruch, als wenn man ben allmächtigen Willen Gottes für nicht fcopferifc und unwirtfam bielte. \*\*\*) Das Dafein und die gefetmakige Ordnung ber Welt ift baber lediglich bie Wirkung Gottes, alle Wirtsamkeit in ber Welt ift seine schaffende Thatigkeit : bie Welt existixt, d. h. sie ist geschaffen; die Welt besteht, d. h. die Schöpfung paufirt nicht, fie bort nicht auf, fie geht nicht vorüber, fie wirtt

<sup>\*)</sup> Rech. de la vérité. Liv. VI. Part. II chap. 3. De l'erreur la plus dangereuse de la philosophie des anciens. — \*\*) Entret. VII. — \*\*\*) Rech. de la vérité. Liv. VI. P. II ch. 3.

:

prochen ober continuirlich; die Fortbauer der Welt ist Erburch Gott, die Welterhaltung ist continuirliche Schöpfung.\*)
Causalnezus der Dinge ist der göttliche Wille, nur dieser; is unauslösliche Band aller Creaturen, in ihm allein hängen ze zusammen, in ihm allein sind Seele und Körper verbunihm allein besteht und lebt die Welt. "Das Universum ist aber nicht Gott im Universum." Den ersten Satz nimmt niche für sich, den zweiten sür Spinoza in Anspruch, und er diese Formel ausdrücklich, um die Lehre des letztern zu beund (als atheistisch) zu verwersen. Ist Gott im Universum, ie hervordringende Wirtsamkeit in den Dingen selbst und efährlichsten aller Irrthümer, der die Dinge vergöttert, der Spielraum geöffnet; ist dagegen das Universum in Gott, so lein die Ursache von allem.\*\*)

Welt ist, weil Gott sie will; sie ist gesetzmäßig, weil der Wille beharrt und constant ist. "Gott ist weise, er liebt nung unverbrücklich; er folgt ihr, ohne sie je zu verletzen." ser ewigen Ordnung geschieht die Bewegung in der Körpersid die Berbindung zwischen Seele und Körper im menschafein.

göttliche Absicht dieser Berbindung kann keine andere sein Brüfung der menschlichen Seele. Sie soll die Probe bestehen, ihre unabhängige und höhere Natur trotz der Berbindung Körper frei und lauter erhalten in unmittelbarer Berbinit Gott. "Gott kann die Geister mit den Körpern vereinigen, kann die Geister den Körpern nicht unterwersen." Die Berist uns einleuchtend erkennen, daß die Seele unabhängig ist em Leibe; die Ersahrung überzeugt uns täglich vom Gegenvir sind von unseren leiblichen Zuständen abhängig und in bhängigkeit elend.

### 2. Der Jrrthum als Sünbenschulb.

iher diese Abhängigkeit? Gott hat sie nicht gewollt und nicht er konnte sie weder wollen noch bewirken, sie ist nicht mehr esprünglicher (unmittelbar von Gott abhängiger), sondern der

ntret. VII. - \*\*) Entret. VIII.

schlechtere, selbstverschuldete Zustand, wir find gefallen und dadurch dem Körper versallen. Die menschliche Natur trägt das Joch des Körpers durch die Schuld der Sünde; es ist die Erbsünde, in Folge deren wir die Unabhängigkeit der Seele verloren haben. Die Sünde sett die Freiheit voraus. In dem Zustande, der dem Sündensalle vorhergeht, war die Seele unabhängig vom Leibe und unmittelbar abhängig von Gott. Wie war in dem Zustande einer solchen Abhängigkeit die Freiheit möglich? Diese Möglichkeit läßt sich nicht sassen. "Die Freiheit", sagt Malebranche, "ist ein Mysterium."

Der göttliche Wille ift conftant. Gott will die Unabhängigkeit bes Geiftes. Er hört nicht auf fie zu wollen, auch nachbem wir fie durch eigene Schuld eingebüßt haben, er hat fie ursprünglich gewollt nach feiner Beisheit und will die verlorene wiederherftellen nach feiner Barmherzigkeit, er will uns von ber Gunde erlofen burd Chriftus. Rraft bes göttlichen Willens als ber alleinigen Caufalität leben wir in einer doppelten Berbindung: unfer Geift ift mit Gott verbunden, von dem er unmittelbar abbangt, und zugleich mit einem Körper, von dem er nicht abhängt. Dieses Berhältniß verkehrt der menschliche Sundenfall; durch ibn find wir bem göttlichen Lichte entfremdet und dem Leibe unterthan. Jest tann Gott nur noch unfere Wiederherftellung b. h. die Erlöfung wollen.\*) Benn nun bie Philosophie von fich aus zeigen tann, daß diefer Weg des Beils ber einzig mögliche ift, um uns zur Wahrheit zu führen, fo hat Malebranche sein Ziel erreicht: die Ginheit der Philosophie und Religion, der Metaphyfit und des Chriftenthums, des Cartefianismus und Auguftinismus. Um ben Philosophen ju berfteben, muß man fich gang beutlich machen, wie in feinem Geift die beiben Weae ausammentreffen und mit welchem Gewicht die driftliche Religion und die auguftinische Lehre in feine Auflösung bes Erkenntnißproblems eingreifen.

Die Wahrheit besteht, wie Descartes gelehrt hat, in der klaren und deutlichen Borstellung der Dinge; die unklaren und undeutlichen Vorstellungen sind unwahr, unsere sinnlichen Empfindungen beruhen auf äußeren Eindrücken, unsere Sinbildungen auf inneren; beide lehren uns nie, was die Dinge an sich, sondern nur, was sie für uns sind. Darum giebt es durch Sinn und Sinbildung keine

<sup>\*)</sup> Entret. IV.

Erkenntniß, und wir müssen, wie Malebranche wiederholt einschärft, zur Bermeidung des Irrthums zwischen empfinden (sentir) und erkennen (connaître) wohl unterscheiden.\*) Unsere Empfindungen sind nicht als solche salsch, denn wir ersahren nur durch sie, wie sich andere Körper zu dem unsrigen verhalten, sie zeigen uns an, was unserem Leibe dient oder schadet, was die Erhaltung unseres Lebens fördert oder gefährbet, und so lange unsere sinnlichen Borstellungen nur in diesem Sinne genommen werden, sind sie richtig. Sie werben erst falsch durch den Gebrauch, den wir in Absicht auf die Erstenntniß der Dinge von ihnen machen. "Betrachten wir die Sinne", sagt Malebranche, "als falsche Zeugen in Betress der Wahrheit, aber als treue Rathgeber in Rücksicht auf die Erhaltung und den Nuten des Lebens!"\*\*)

Durch die Sinne erkennen wollen, heißt nichts anderes als unser Urtheilen und Denken von ihnen abhängig machen. Hier ist die Wurzel des Jrrthums. Wir irren, sobald unser Denken in die Abhängigkeit von den Sinnen geräth. Aber wie sollte es in diesen Zustand nicht gerathen, nachdem einmal der Geist vom Körper sich abhängig gemacht hat? Die Sünde hat die Abhängigkeit verschuldet, in Folge deren das Denken unter die Herrschaft der Sinne geräth, diese zur Richtschur seiner Erkenntniß nimmt, damit dem Jrrthum von Grund aus verfällt und zwischen empfinden und erkennen nicht mehr unterscheidet.

#### 3. Die Erkenntniß als Erleuchtung.

Ist aber der Irrthum durch die Sünde verschuldet, so läßt er sich auch nur durch deren gründliche Tilgung entwurzeln d. h. durch die Erlösung oder die unmittelbare Berbindung der Seele mit Gott. Wir irren nothwendig und unvermeidlich in der Abhängigkeit der Seele dom Körper, mit dem sie durch Gott verbunden, dem sie aber keineswegs durch Gott unterworsen ist; wir erkennen die Wahrheit eben so nothwendig und unvermeidlich in der Abhängigkeit der Seele von Gott, in der unmittelbaren Berbindung unseres Geistes mit dem göttlichen. Irrthum ist Sündenschuld, Berdunkelung der Seele durch den Körper, der sie beherrscht; Erkenntniß ist Erleuchtung der Seele

<sup>\*)</sup> Entret. III. - \*\*) Entret. IV, Nr. 15.

durch das göttliche Licht: fie ift nur durch Gott möglich, wie der Frethum nur durch die Abkehrung von Gott, durch die Unterwersfung unter das Joch des Körpers, d. h. durch die Sünde.

Sier haben wir den Bunkt erreicht, wo wir den deutlichsten Einblick gewinnen in das innerfte Motiv und die Aufgabe unferer Lehre. Sie nimmt zu ihrer Grundlage den cartesianischen Duglißmus, der sie folgerichtig zum Occafionalismus führt; diefer verneint folgerichtig die Wirksamkeit der Dinge und läßt nichts übrig als bie alleinige Caufalität bes göttlichen Willens. Diefe Borftellung sest Malebranche gegen die Philosophie der Alten d. h. gegen den Naturalismus und vereinigt fich hier mit Augustin. Aber auch die abttliche Caufalität tann ben Dualismus zwischen Geift und Rörper nicht aufheben, benn bamit wäre die Grundlage und bas Princip felbft aufgehoben, daher tann auch die gottliche Caufalität ben Geift nicht abhängig machen bom Rörper. In und burch Gott ift biefe Abhanaiakeit nicht möglich, aber sie ist: also ist sie nur möglich burch uns felbit, burch unfere Entfremdung von Gott, burch Sunde, die unfer Denken verdunkelt und den Jrrthum verursacht. Ist aber ber Irrthum Folge der Sünde ober unserer Entfremdung von Gott, fo tann die Erkenntniß ober die Aufhebung des Frrthums nur durch unfere Berbindung mit Gott und feine Erleuchtung geschehen.

Gefett nun, es ließe fich aus rein philosophischen Gründen beweisen, daß unsere Erkenntniß der Dinge in der That nur möglich ist in und durch Gott, daß wir die Dinge in Gott sehen, so ergiebt fich von hier aus ein bedeutungsvoller Rudichluß. Ift die Erkenntniß nur möglich burch unsere Bereinigung mit Gott, so konnte der Frethum nur entstehen aus unserem Abfall von Gott, so ist derfelbe ein Beweisgrund ber Sunde, und ba wir, wie die Erfahrung zeigt, im Jrrthum befangen sind auf unvermeidliche Weise, so gilt daffelbe von der Sunde, die ihn verursacht: der Arrthum, in dem wir leben und der unserer Natur anhaftet, ift ein Beweisgrund der Erb= fünbe. Damit fteben wir im Mittelpunkt ber augustinischen Lehre, welche selbst der dogmatisch vollkommenste und schärfste Ausbruck ber driftlichen ift. Jest liegt ber Rern ber Lehre unferes Philosophen beutlich vor unsern Augen. Der Sat, daß die Erkenntniß nur möglich ift als Erleuchtung, daß wir die Dinge in Gott sehen, bilbet bas Bindeglied zwifchen Philosophie und Religion, Metaphyfik und

Christenthum. Es kommt baher alles barauf an, daß dieser Sat aus philosophischen Gründen bewiesen wird, und als Erkenntnißtheorie feststeht. Dies ist die noch zu lösende Aufgabe.

## Sechstes Capitel.

## B. Lösung des Problems: Die Anschaunng der Dinge in Gott.

## I. Objecte und Arten ber Erkenntnig.

So verschieden die Gegenftande der menschlichen Ertenntnif find. fo verschieden find deren Arten. Unfere Ertenntnifobjecte find Gott, ber eigene Beift, die Beifter außer uns, die Rorper. Das Bollommene kann nie aus bem Unvollkommenen einleuchten, bas Unendliche nie aus dem Endlichen: baber ift unfere Gottesertenntnig nicht abgeleitet, fondern ursprünglich, fie ift unter allen Ginfichten bie Klarfte und beutlichfte: das Gottesbewußtsein ift das Licht, in dem wir ertennen. Dagegen find die Rorper nicht an fich erkennbar, fie find nicht intelligibler, sondern materieller Ratur, ausgebehnte, von uns unabhängige, unferem Wefen entgegengefeste Subftangen. Der Beift ift in die Schranten feiner bentenben Ratur ebenfo feftgebannt, als der Rörper in die ber ausgebehnten. Wie follen fich beide gegen= feitig ergreifen? Wie foll ber Geift die Materie in fich aufnehmen, diefe in jenen eindringen konnen? Die Objecte des Geiftes find nur vorgeftellte Dinge (3been). Wenn es 3been giebt, die bas Wefen ber Rörper tlar und beutlich vorstellen, nur bann ift eine Erkenntnif der letteren möglich.

Wären wir nicht selbst geistiger Natur, so würden wir nie ersfahren, daß es Geister außer uns giebt; wüßten wir nicht aus eigener Ersahrung, was Empfindungen, Borstellungen, Begehrungen sind, so würden wir nicht ahnen, daß in anderen Wesen ähnliche Vorgänge stattsinden. Wir erkennen die Geister außer dem unsrigen nur durch Analogie mit diesem, also nicht unmittelbar, sondern vergleichungsweise, durch unsere eigene innere Ersahrung geleitet, wir vermuthen, daß jene uns gleich oder ähnlich sind: wir erkennen

, fie, wie fich Malebranche ausbrudt, "par conjecture". Das Original, womit wir fie vergleichen, find wir felbft, der Makstab der Denidenkenntniß ift die Sebfterkenntniß. Worin befteht diefe? bedürfen zu ihr keines Mediums, wie zur Ginficht in die Natur der Körper, nur die Borftellung konnte ein folches Medium fein, in der Selbsterkenntnig fällt das vorgestellte Wefen mit dem vorstellenden aufammen: baber geschieht biefelbe nicht burch Ibeen. Unfere Selbsterkenntniß hat ben Charakter unmittelbarer Gewißheit, Malebranche bezeichnet sie durch das Wort "conscience". Aber dieses unmittelbare Bewuftsein reicht nicht weiter als unsere innere Erfahrung, wir wissen von uns nicht mehr und weniger als wir innerlich erleben und wahrnehmen. Bevor wir Freude und Schmerz in uns erfahren haben, wiffen wir nicht, was Affecte find; wir ertennen uns felbst nur, soweit wir uns erleben, nur durch innere Wahrnehmung oder, wie Malebranche sagt, "par sentiment intérieur".\*)

Wir find nicht im Stande, alle möglichen Modificationen unferes Dentens, alle möglichen inneren Erlebniffe in unferem Bewußtfein zu umfassen, zu erleuchten, zu vergegenwärtigen: daher giebt es teine klare und deutliche Schlfterkenntniß. Wohl aber giebt es eine Ibee, die uns das Wefen der Körper klar und deutlich vorstellt: daher läßt Malebranche ben cartesianischen Sat, daß die Natur bes Beiftes uns klarer einleuchte als die des Körpers, nicht gelten. Daß die finnlichen Qualitäten unsere Empfindungszustände, Vorstellungen. Modificationen des Denkens find, habe Descartes erkannt, aber nur daraus, daß fie Modificationen der Ausdehnung nicht fein können; er war keineswegs im Stande, aus dem Wesen des Denkens die verschiebenen Sinnesempfindungen so einleuchtend herzulciten, als aus bem der Ausbehnung die verschiedenen Figuren. Die Mathematik ift tlarer als die Pspchologie: ein deutlicher Beweis, daß die Natur des Körpers einleuchtender ift als die der Seele, die Evidenz der Baren beide auch nur in gleichem letteren ift offenbar geringer. Grabe erkennbar, fo mußte man aus der denkenden Ratur mit berselben Leichtigkeit und Marheit die Farben und Tone herleiten konnen, als aus der ausgedehnten die Figuren des Dreiecks, Quadrats u. f. f. Benn zwei Ideen gleich tlar und dabei völlig verschieden find, fo

<sup>\*)</sup> Rech. de la vérité. Liv. III. Part. II. ch. 7.

5

können sie nie verwechselt werden und ihr Unterschied springt stets in die Augen. Seele und Körper sind grundverschieden. Wären ihre Ibeen gleich klar, woher kame es dann, daß so viele Menschen beide nicht unterschieden können, vielmehr den Körper weit deutlicher bezreisen, als den Unterschied der Seele vom Körper? Der Grund liegt darin, daß die Natur der Seele unserem Bewußtsein keineswegs so offen und einleuchtend vorliegt, daß unsere Selbsterkenntniß keinestwegs durchgängig klar, vielmehr, wie sich Malebranche ausdrückt, eine "connaissance consuse" ist.\*)

Wir können uns die Verschiedenheit der Erkenntniß in Rücksicht ihrer Objecte und Arten an dem Bilde des Sehens veranschaulichen. Was uns die Dinge sichtbar macht, also unser Sehen ermöglicht, ist das Licht: wir sehen die Dinge im Licht; unser eigenes Sehen können wir nicht sehen, sondern sind desselben durch innere Empfindung gewiß, aus dieser Gewißheit des eigenen Sehens vermuthen wir die Sehtrast fremder Augen. Wie sich unser Sehen zum Licht verhält, so verhält sich unser Erkennen zu Gott; wie sich unser Sehen zu den Dingen im Licht (Vildern der Dinge) verhält, so unser Erkennen zu den Ideen der Körper; wie sich unsere Empfindung zu unserem Sehen verhält, so unser Erkennen zu der eigenen Seele, und wie sich unser Sehen zu fremden Augen verhält, so unser Erkennen zu den Geistern außer uns.

Unter den vier Erkenntnißgebieten ift uns demnach nur eines vollkommen verständlich und klar: das der Körper. Die Körper können nur durch Ideen erkannt werden, und durch Ideen find nur die Körper erkennbar. Die Frage nach der Erkenntniß der Dinge geht demnach zurück auf die Frage nach den Ideen.

# II. Malebranches Ideenlehre.

#### 1. Der Ursprung ber Ibeen.

Wie ist eine klare Erkenntniß der Dinge möglich? Diese Frage lautet in ihrer letzten und einfachsten Form: wie sind Ideen möglich und woher nehmen sie ihren Ursprung? Die Ideen der Dinge sind unmittelbare Objecte unserer Borstellung, sie sind als solche in un=

<sup>\*)</sup> Rech. de la vérité. Liv. III. P. II. chap. 7. Nr. 4. Eclairc. XI. Entret. III.

Fifder, Gefd. b. Philosophie. II. 3. Aufl.

serem Geist. Die Frage ist: wie kommen sie in unsern Geist, woher haben wir sie empfangen? Es giebt zur Lösung berselben zunächst brei Möglichkeiten: die Ideen sind uns gegeben entweder durch die Körper oder durch die Seele selbst oder durch Gott; jede der beiden letzten Möglichkeiten hat zwei Fälle: entweder die Seele erzeugt die Ideen aus sich, indem sie dieselben schafft, oder sie gehören zur Natur der Seele als deren Sigenschaften, sie sind Modisicationen des Denkens, die wir durch innere Ersahrung erkennen; Gott erzeugt die Ideen in der Seele, indem er entweder alle zugleich derselben einsprägt und anerschafft (die angeborenen Ideen), oder indem er sie einzeln, wie es die Gelegenheit verlangt, jedesmal von neuem in der Seele hervorrust.\*)

Setzen wir den erften Fall: es feien die Rörper, die nach ber peripatetischen Anficht die Ibeen in uns erzeugen. Nun können die Rörper felbst nicht in die Seele eingehen, es muffen also Abbilder ober ahnliche Formen fein, die fich von dem Rorper ablosen, unsere Sinne berühren und fich benfelben einbruden (espèces impresses). bann intelligibel gemacht, in Empfindung verwandelt, als Borftel= lung ausgebrückt werben (espèces expresses). Wenn die Bilber ber Rörper von den Körpern felbft ausgehen, fo muffen fie Theile derfelben fein; bann aber mußten bie materiellen Subftanzen fich mehr und mehr vermindern und zulett in lauter Bilber auflösen. jene Formen Theile der Körper, so find fie selbst materiell, also undurchbringlich. Da fie nun alle Räume erfüllen muffen bon ben Sternen bis zum menschlichen Auge, fo ift nicht einzusehen, wie fie diefe erfüllten Käume durchdringen und bei den taufendfältigen Kreuzungen und Störungen, in die fie nothwendig gerathen, deutliche und beftimmte Eindrucke erzeugen konnen.\*\*) Und zugegeben felbft, daß sich diese Bilder als Wirkungen der Körper bis zu unseren Sinnesorganen fortpflanzen könnten, fo würde dieje Fortpflanzung doch in der Bewegung bestehen. Wie ift es möglich, daß fich bie Bewegung in Empfindung umwandelt? "Ich bin wohl im Stande", fagt Malebranche, "bie Wirksamkeit 3. B. der Sonne zu verfolgen burch alle Raume awischen ihr und mir; ba aber biefe Raume erfüllt find, fo begreife ich natürlich, daß die Sonne nicht da, wo fie

<sup>\*)</sup> Rech. de la vérité. Liv. III. Part. II chap. 1. — \*\*) Rech. de la vérité. Liv. III. P. II chap. 2.

ift, mir ihren Eindruck machen tann, daß ihre Wirtsamteit fich fortpflanzen muß bis zu bem Orte, wo ich bin, bis zu meinen Augen und durch diefe bis zu meinem Gehirn. Aber indem ich fo bon Bewegung zu Bewegung fortichreite, begreife ich nicht, woher mir die Empfindung des Lichts tommt; biefe Bermandlung ber Bewegung in Licht erschien mir ftets und erscheint mir noch bollfommen unbegreiflich. Welche feltsame Metamorphose: eine Erfcutterung ober ein Druck auf mein Auge verwandelt fich in einen Lichtglang! Ich febe biesen Glang nicht in meiner Scele, beren Empfindung er ist, nicht in meinem Gehirn, wo die Bewegung fich abschließt, nicht in meinem Auge, wo der Gindruck geschieht, sondern in der Luft: in der Luft, fage ich, die vollkommen unfähig ift zu einer folchen Modification. Welches Wunder!"\*) Aus der Bewegung tann nie Empfindung werben. Wenn sie es jemals werden konnte, so wurde der Korper bermoge feiner Bewegung im Stande fein, die Seele ju modificiren, fo könnten Körver und Seele nicht entgegengesetter Natur sein. wir auch die Sache erwägen, so leuchtet aus allen Gründen die Unmöglichkeit ein, daß es die Körper find, welche die Ideen in uns hervorbringen.

Es bleibt daher nur übrig, die Arfache ber Ideen in der Seele felbst ober in Gott zu suchen.

Es sei die Seele, welche die Ideen entweder aus sich erzeugt oder unter ihren Eigenschaften (als Modificationen des Denkens) besitzt. Setzen wir den ersten Fall in seinen drei Möglichkeiten: die Seele erzeugt die Ideen entweder aus nichts oder aus den materiellen Eindrücken oder nach den vorhandenen Objecten, wie das Abbild nach dem Original. Etwas aus nichts erzeugen heißt schaffen. Die Seele ist nicht schöpferisch, also auch nicht Schöpferin der Ideen. Kann sie aber überhaupt die Ideen nicht hervordringen, so kann sie bieselben auch nicht aus dem Stoss der materiellen Eindrücke erzeugen, denn die Ideen sind spirituelle Wesen (êtres spirituels), und die materiellen Eindrücke sind körperlicher Natur. Wie sollen aus körperlichen Dingen jemals spirituelle gemacht werden? Wenn man keinen Engel schaffen kann, sagt Walebranche, so kann man ihn auch nicht aus Stein hervordringen; wenigstens ist dieses nicht leichter als jenes. Also werden es wohl die Objecte selbst sein müssen, nach

<sup>\*)</sup> Entret. IV. Nr. 6.

benen unsere Seele die Ideen bildet. Um aber die Objecte abzubilben, müssen wir sie offenbar vorstellen, also die Ideen derselben haben. Wozu braucht die Seele dann noch die Ideen zu erzeugen, da sie dieselben bereits hat? Hier wird die Entstehung der Ideen nicht erklärt, sondern vorausgesetzt und unter eine Bedingung gebracht, welche das Hervordringen der Ideen vollkommen überstüssig erscheinen läßt. Wie wir also auch die Sache erwägen, so kommen wir überall zu dem Schluß: es ist unmöglich, daß die Ideen durch die Seele erzeugt werden.\*)

Setzen wir den zweiten Fall. Die Ideen feien in der Seele enthalten, fie befige diefelben bermöge ihrer Ratur, fie gehören gu ihren natürlichen Qualitäten, wie bie Empfindungen ber Ralte und Wärme, der Farben und Tone, wie die Affecte der Freude und des Schmerzes, wie die Leidenschaften der Liebe und des Saffes u. f. f. Die Seele fei, wenn nicht Urfache, boch Trager ber Ibeen. Da namlich ihre Ratur höher und edler ift, als die bes Rorpers, fo muß fie auch mehr Realität in fich enthalten als diefer, fo muß in dem Wefen ber Seele auch das des Körpers mitausgedrückt und auf eminente Weise (eminemment) darin enthalten sein. Die intelligible Welt wird demnach die fenfible und materielle in fich begreifen; die Borftellungen ober Ideen der Körper sind demnach Modificationen des Denkens und als folche, wie alle übrigen Denkweisen, natürliche Meußerungen ber Seele. Dann ift es unfer Denken, in welchem bie Ibeen exiftiren; bann ift es unfere Selbstertenntnig ober unfere innere Erfahrung, burch welche wir der Ideen inne werden. Indeffen diefe gange Theorie scheitert schon an den Grundbegriffen unferes Philosophen. Wie auch Seele und Rorper fich bem Range und ber Wefensstufe nach zu einander verhalten, bennoch gilt der ausgemachte Gegenfat beiber. Wie foll nun bas Denten bie Ausbehnung faffen, wie foll biese ein Object unserer Borftellung, wie sollen die Ideen ber Körper Modificationen bes Denkens ober natürliche Qualitäten der Seele fein konnen ? Es ift offenbar unter ber herrschenden Boraussetzung unmöglich, daß die Seele vermöge ihrer Ratur die Ibeen besitt und trägt. Da fie nun die letteren weder erzeugen noch besitzen kann, so ist es in jedem Sinne unmöglich, daß die Ideen aus der

<sup>\*)</sup> Rech. de la vérité. Liv. III. P. II chap. 3.

Seele hervorgehen.\*) So bleibt als der einzig mögliche Ursprung der Ideen nur Gott übrig.

#### 2. Die Ibeenwelt in Gott.

Wir haben die Ideen der Körper nicht von den Körpern, nicht von uns selbst, also können wir dieselben, so scheint es, nur von Gott empfangen haben. Hier giebt es eine doppelte Möglichkeit: entweder hat Gott die Ideen sämmtlich der Seele anerschaffen, d. h. die Ideen sind uns angeboren, oder er erzeugt jede Idee in uns jedesmal von neuem, so oft wir derselben bedürfen.

Sehen wir den ersten Fall: die Ideen seien uns sämmtlich angeboren; offenbar sind ihrer unendlich viele, schon ein einzelnes Gebiet derselben, wie z. B. das der geometrischen Figuren, ist grenzenlos, es giebt zahllose Figuren, selbst eine einzelne Figur, wie z. B. das Dreieck, die Ellipse u. s. f. hat zahllose Formen, es giebt unendlich viele Dreiecke, unendlich viel Ellipsen je nach der Größe der Entsernung ihrer Brennpunkte. So sind sämmtliche Ideen offenbar eine unendliche Menge zahlloser Zahlen. Unsere Seele ist endlich, die Ideenwelt ist unendlich: wie soll die endliche Seele diese unendliche Welt sassen und nicht blos sassen, sogar auf einmal in sich aufnehmen können? So wenig Gott der Seele die Unendlichseit mitztheilen kann, so wenig kann er ihr die Ideenwelt anerschaffen. Die Theorie einer angebornen Ideenwelt streitet mit dem Wesen des menschlichen Geistes, der nicht aufhört, Creatur oder beschränkte Substanz zu sein.

Setzen wir den zweiten Fall, den einzigen, wie es scheint, der noch bleibt: wir empfangen die Ideen von Gott, nicht alle, sondern einzelne, nicht auf einmal, sondern nach einander, jede in eben dem Augenblick, wo wir sie brauchen. So oft wir uns ein bestimmtes Object vergegenwärtigen wollen, erzeugt Gott die Idee desselben in unserem Geist. Borher also haben wir diese Idee nicht, vielmehr entbehren wir sie gänzlich. Aber ohne jede Idee eines Objects, wie ist es noch möglich. daß wir an das Object denken können, daß wir uns dasselbe vergegenwärtigen wollen? Heißt nicht an ein Object benken so viel als die Idee desselben suchen? Wie können wir suchen,

<sup>\*)</sup> Rech. Liv. III. P. II ch. 5. Entret. I.

wovon wir gar keine Vorstellung haben? Es ist demnach unmöglich, daß Gott nach unserem Bedürfniß die Idee eines Objects in uns erzeugt, wenn wir nicht auf irgend eine Weise, sie sei noch so dunkel, diese Iden besitzen. Wenn wir sie aber schon besitzen, so ist es unnöthig, daß sie erst durch Gott erzeugt wird.\*)

So kommen wir auch auf diesem Wege zu keinem Ergebniß, oder vielmehr wir gelangen zu dem negativen: daß wir die Ideen weber von den Körpern, noch von und selbst, noch von Gott haben können. Es giebt mithin keine Quelle, aus welcher die Ideen in unsern Geist einsließen; es ist demnach überhaupt unmöglich, daß wir die Ideen haben: nicht wir sind es, die sie haben, nicht wir sind die Träger der Ideen. Aus diesem negativen Ergebniß folgt das positive: der einzig mögliche Ursprung der Ideen ist Gott. Es ist unmöglich, daß Gott die Ideen aus seinem Wesen in das unsrige versetzt, weder durch Anerschaffung noch durch jedesmalige Erzeugung; es ist daher klar, daß die Ideen nur in Gott entspringen und auch nirgends wo anders sein und bleiben können als in ihm. Die Ideen sind allein durch und in Gott, er allein ist das unendliche und alleumfassene Wesen (être universel), die alleinige Ursache der Ideen und durch dieselben der Dinge.\*\*)

Hier ist die Lösung des Problems: die Ideen find und bleiben nur in Gott, die Erkenntniß der Dinge ist nur möglich durch die Ideen, also ist sie nur in Gott möglich, d. h. wir erkennen oder wir sehen die Dinge in Gott.

#### 3. Die intelligible Ausbehnung und die allgemeine Vernunft.

Wenn wir durch die Ideen die Dinge erkennen, so sind es die Ideen, die uns erleuchten und unsere Erkenntniß bewirken; sie würben eine solche Wirksamkeit auf unseren Geist nicht haben können, wenn sie nicht höherer Natur wären als dieser. Das einzig wahrshaft wirksame Wesen ist Gott. Sind also die Ideen wirksamer Art (efficaces), so sind sie göttlich; auf diese Weise wird der Sat, daß die Ideen in Gott sind, bewiesen aus dem Sat, daß wir durch die Ideen erkennen. Dieser Beweis, sagt Malebranche, dürste denen als demonstrativ gelten, die an das abstracte Denken gewöhnt sind.\*\*\*)

<sup>\*)</sup> Rech. Liv. III. P. II ch. 4. — \*\*) Rech. Liv. III. P. II ch. 5. Entret. II. \*\*\*) Rech. Liv. III. P. II ch. 6.

Die Dinge, welche wir durch die Ibeen klar und deuklich erkennen. find nur die Körper, diese find in allen ihren Formen und Beränderungen Modificationen der Ausdehnung und nichts Anderes; also ist es die Ibee der Ausdehnung, durch welche alle Körper erkannt werden; alle Ideen lassen sich demnach auf diese eine zurückschren: die intelligible Ausdehnung (l'étendue intelligible), wie Malebranche in seinen Unterredungen die Grundsorm aller Ideen in der einfachsten Weise bezeichnet.\*)

Die intelligible Ausdehnung ift weber eine Modification ber Ausdehnung noch bes Denkens; keine Modification ber Ausdehnung ift intelligibel, teine Mobification bes Denkens tann die Ausbehnung faffen: barum tann bie intelligible Ausbehnung weber jur Ausbehnung gehören, benn sie ift intelligibel, noch zum Denken, benn sie ift Ausbehnung; sie kann baber überhaupt nicht ber enblichen und im Gegenfat begriffenen Ratur ber Dinge, fondern nur einem Wefen angehören, welches gegenfatlos, unbeschränkt, unendlich ift. Die Idee der Ausbehnung ift nur in Gott möglich, und da nur diese Idee uns die Korperwelt erkennbar macht, so ift es klar, daß wir alle Dinge in Gott sehen. Die Ibee ber Ausbehnung verhält fich zu ben Ibeen ber Rörper, wie bie Ausbehnung als folche zu ben wirklichen Rörpern. Wie fich bie Ausbehnung in ben Rörpern modificirt, so die Idee der Ausbehnung in den Ideen der Körper; wie die Ausdehnung die Bedingung und bas Princip der Körperwelt ausmacht, fo bie 3bee ber Ausbehnung bie Grundform und bas Princip der Ideenwelt: fie ift die Uridee (idee primordiale). Wie fich die Ideen zu den Dingen verhalten, fo verhält fich die intelligible Ausbehnung zur wirklichen. Die 3been find in Gott, die Dinge find außer ihm; jene find schöpferischer Natur, diese find Creaturen, oder um diefes Berhaltnig in platonischer Beife zu bezeichnen: die Ideen find die Urbilder, die Dinge die Abbilder. nennt Malebranche die intelligible Ausdehnung den Archetyp der Aörperwelt.\*\*)

Nachdem wir gezeigt haben, wie sich die Ibee der Ausdehnung zu den Ibeen der Körper und zu diesen selbst verhält, bleibt die Frage übrig: wie verhält sich diese Idee zu den Geistern? Sie bilbet

<sup>\*)</sup> Entret. I. Nr. 9. Nr. 10. — \*\*) Entret. III. Nr. 1. Entret. III. Nr. 1. Entret. III. Nr. 2.

in den erkennenden Geistern das klare und deutliche Object ihrer Anschauung, dieses Object ist in allen Geistern dasselbe; in seiner Anschauung stimmen mithin alle überein, und wie verschieden wir auch sonst sind, diese Borstellung ist in uns allen die gleiche. Wie die Idee der Ausdehnung das Wesen aller Körper ausdrückt, so drückt die Anschauung derselben das Wesen aller Geister aus: die allgemeine Vernunft (la raison universelle). Es giebt nur eine Vernunft, die unwandelbar sich selbst gleichbleibt; in ihr ist die Vielheit und Verschiedenheit der einzelnen Geister ausgehoben, sie gehört nicht als Modification zur Natur des endlichen Geistes, sonst würde die Vernunft so verschieden sein als die Individuen, sondern sie gehört vermöge ihrer Universalität und Unwandelbarkeit zum Wesen Gottes.\*)

Die allgemeine Vernunft und die intelligible Ausbehnung entsprechen fich gegenseitig; fie verhalten fich zu einander, wie Subject und Object: die allgemeine Bernunft ift das Subject, für welches die intelligible Ausbehnung der Gegenftand ift, und umgekehrt. Gott begreift die allgemeine Bernunft in fich, diese die intelligible Ausbehnung, diese die Ideen aller Körper, also die Objecte ber klaren und deutlichen Ertenntnig. Soll diefe Ertenntnig die unfrige fein, fo muffen wir ben Gefichtspunkt einnehmen, unter welchem allein die Objecte derfelben, die Ideen der Korper d. h. die intelligible Ausdehnung erscheint; dieser Gesichtspunkt ift die allgemeine ober göttliche Bernnnft. In ihr, fagt Malebranche, wohnen bie Geifter. Diefer Ausbruck ift gleichbedeutend mit bem Sat: wir feben die Dinge in Gott. "Gott fieht in fich bie intelligible Ausbehnung, ben Archetyp der Materie, woraus die Welt besteht und no unsere Kör= per wohnen; wir feben fie nur in Gott, benn unfere Geifter wohnen nur in der allgemeinen Bernunft, jener intelligibeln Substanz, welche die Ideen aller Wahrheiten, die wir entdeden, in fich schließt."\*\*)

<sup>\*)</sup> Entret. I. Nr. 10. Entret. III. Nr. 4. — \*\*) Entret. I. Nr. 10. Entret. XII.

## Siebentes Capitel.

# C. Das Verhältniß der Dinge zu Gott. Der Pantheismus in Malebranche's Lehre.

## I. Das Universum in Gott.

#### 1. Gott als Ort ber Geifter.

Wir stehen im Mittelpunkte des Systems. Zwei Hauptbeweise ereinigt Malebranche, um seine Lehre von den Ideen und der ntelligiblen Welt in Gott, dieses eigentliche Thema seiner Philosophie, estzustellen: er führt den einen aus der Thatsache unserer Erkenntzig, den andern aus der Schöpfung der Welt.

Die Thatsache, daß wir eine Welt auker uns anschauen und rtennen, ift unleugbar, aber weber aus bem Bermögen unferer Sinne noch aus dem der Rorper zu erklären. Was wir durch unfere Sinne wahrnehmen, find immer nur unfere eigenen Gindrude und Zustände, nicht die Beschaffenheiten der außeren Dinge als solche. Die Außenwelt ift nicht sensibel, fie ist materiell. Die Materie kann ion fich aus nicht auf unfern Geift einwirken, fie tann fich bemelben nicht mittheilen und vergegenwärtigen, Anschaulichkeit und Ertennbarteit gehören nicht zu ihren Gigenschaften: bie Rörperwelt ft als folde nicht erkennbar. Es ließe fich benten, bag der Beift körper vorftellen könnte, während diese in Wahrheit nicht find ober vernichtet werden, daß die Borftellung derfelben fortbeftande, mahend alle ihre realen Gigenschaften aufhörten zu fein: ein beutlicher Beweis, daß die Borftellbarkeit nicht zu den Gigenschaften ber Daerie gehört. Die materielle Welt ift nicht vorftellbar, also die Welt, vie wir vorftellen, nicht materiell, daber kann die Welt als Borftel= ung oder Erkenntnisobject nur intelligibler Art fein und, da fie veder von noch in unserem Denken erzeugt wird, ihren Grund und Beftand in Gott allein haben. In der bundigften Faffung läßt fich Malebranches Beweiß fo aussprechen: ohne intelligible Welt teine Erkenntniß, ohne Gott teine intelligible Welt, also unsere Erkenntniß ver Dinge nur durch und in Gott.\*) Zu demfelben Ergebniß tommt

<sup>\*)</sup> Entret. I.

ber andere aus ber Schöpfungslehre geführte Beweis. icafft, muß er vorstellen. Die Schöpfung fest den Schöpfer und die Beltidee, Gott und die Ideen der Dinge voraus: ohne die ewige Begenwart berfelben in Gott giebt es teine Schöpfung, teine Welt, also auch teine uns erkennbare. Sollen die Dinge uns einleuchten. fo muffen ihre Ibeen uns gegenwärtig fein, und ba biefe nur in Gott find, fo ift, um fie vorzustellen, unsere Gegenwart in Gott nothwendig. Es giebt zur mahren Ertenntnig teinen andern Standpunkt. Die Wahrheit besteht in unserer klaren und deutlichen Borftellung des Objects, diese will von allen übrigen Borftellungen genau unterschieden sein und ift baber nur in Gegenwart aller Ibeen, nur in der Anschauung der intelligibeln Welt, d. h. nur in Gott möglich. Wir muffen in Gott fein, um klare Gedanken zu haben; unfere Borftellungen find berworren, wenn wir außer ihm find. Daher Malebranche's bezeichnender Ausdruck: "Gott ist durch seine Begenwart fo eng mit unferen Seelen vereinigt, daß man fagen tann, er ift der Ort der Geifter, gang ebenso wie der Raum der Ort der Rörper. Gott ift die intelligible Welt ober ber Ort ber Beifter, wie die materielle Welt der Ort der Körper."\*)

#### 2. Die Dinge als Mobi Gottes.

Unsere Erkenntnisobjecte sind die besonderen und endlichen Dinge. Das Besondere ist nicht ohne das Allgemeine zu sassen, denn es ist dessen nähere Bestimmung, das Endliche nicht ohne das Unendliche, denn es ist dessen Einschräntung. Nun ist Gott das absolut allgemeine und unendliche Wesen: daher verhalten sich die Ideen der Dinge zur Gottesidee, wie das Besondere zum Allgemeinen, das Beschräntte zum Unbeschräntten. Was von den Ideen gilt, muß in Wahrheit von den Wesen selbst gelten. Die Dinge verhalten sich zu Gott, wie die besonderen Wesen zum allgemeinen, die endlichen zum unendlichen: sie sind in eingeschräntter und unvolltommener Weise, was Gott in absoluter und volltommener ist, sie nehmen an dem göttlichen Wesen Theil und sind "Participationen" desselben. So tommt Malebranche zu der bedeutsamen Erklärung: "alle besonderen Ideen sind nur Participationen der allgemeinen Idee des Unend-

<sup>\*)</sup> Rech. Liv. III. Part. II ch. 6.

lichen, sowie Gott sein Wesen nicht von den Geschöpfen hat, sonbern alle Geschöpfe blos unvollkommene Participationen des göttlichen Wesens sind. Alle Ideen, die wir von den Geschöpfen im Besonderen haben, sind nur Einschränkungen der Idee des Schöpfers."\*)

Der einzige Zwed aller göttlichen Wirkfamteit ift nach unferem Philosophen Gott felbft. Diefe Gewißheit erhellt aus der einfachften Betrachtung, wie aus ben Offenbarungen ber Schrift. Was Gott erichafft, erichafft er für fich, er ift von allen Geschöpfen die alleinige Urfache und ber alleinige 3wed: Die Geifter find nur ba, um die Werke Gottes zu betrachten und darin Gott selbst anzuschauen, fie find vermöge diefer Anschauung, in der fie das Bild Gottes barftellen, gleichsam bie Spiegel Gottes. Er ift, wie ber alleinige 3med der Schöpfung, so das alleinige Object unserer Erkenntnig und das alleinige Ziel unferes Wollens. Die Betrachtung und Liebe Gottes bewegt von Grund aus unfer Borftellen und Begehren, unfer gesammtes geistiges Leben. "Wenn wir nicht Gott fähen", sagt Male= branche, "so würden wir nichts sehen; wenn wir nicht ihn liebten, wurden wir nichts lieben." Alles Wollen ift Streben zu Gott, Liebe zu ihm. Ohne diese Liebe konnen wir nichts lieben, nichts begehren; ohne Gott ift unfer Dafein unwirksam und todt, unfer Denken ohne Licht, unfer Wollen ohne Ziel; ohne ihn giebt es in uns weder die Rraft des Dentens noch die des Begehrens. Denten ift gleich Gott erkennen, wollen gleich Gott lieben. Bier entfteht ein icheinbarer Widerftreit zwischen Philosophie und Erfahrung : jene erkennt in Gott das unwandelbare Ziel unserer Willensrichtung, diese zeigt, daß wir die einzelnen und verganglichen Guter ber Welt unaufhörlich begehren. Wenn das Erste nothwendig ift, so erscheint das 3weite unmöglich; wenn wir ber Erfahrung Recht geben, muffen wir die Anficht ber Philosophie für den außersten Jrrthum erklaren. Malebranche verneint jeden Widerstreit und behauptet seinen Sat nicht trop der Erfahrung, sondern in Uebereinstimmung mit ihr. Unfere weltlichen Begierden find in feinen Augen teine Inftang bagegen, daß nur die Liebe zu Gott unfern Willen von Grund aus bewegt. Es verhalt fich mit unseren Begierden gang, wie mit unseren Borftellungen: unfere Ibeen der Dinge waren Participationen der

<sup>\*)</sup> Rech. Liv. III. Part. II ch. 6.

allgemeinen Ibee Gottes, unsere Begierben nach den Dingen find Barticipationen der Liebe zu Gott. Unsere Liebe zu den einzelnen und vergänglichen Gutern ber Welt und unfere Liebe zu Gott als bem allgemeinsten und ewigen Gut stehen in bemfelben Berbaltnik als das Besondere und Allgemeine, das Endliche und Unendliche bas Eingeschränkte und Schrankenlose, bas Bedingte und Unbedingte Was dieses in vollkommener, indeterminirter Art ift, ift jenes in unvolltommener, beterminirter. Unfere Begierben nach ben Dingen find Modificationen unferer Liebe zu Gott. Bas fonnen jekt die Dinge felbst noch anderes fein als Modificationen Cottes? Richt wir find es, welche die Sate unseres Philosophen au folden Folgerungen nöthigen, er felbst spricht fie offen und unumwunden aus. "Wir konnen", fagt Malebranche, "einzelne Guter nur lieben, indem wir die Bewegung der Liebe, die uns Gott ju fich einflößt, in der Richtung nach jenen Gutern determiniren". Jene einzelnen Güter find die weltlichen Dinge; unfere Liebe zu den weltlichen Dingen ift bemnach eine Determination unserer Liebe zu Gott. Alle unsere Begierben sind Modificationen des Willens, deffen Grundrichtung auf Gott geht. Wenn wir die weltlichen Dinge begehren, fo richtet fich ber Wille auf die Geschöpfe, in Wahrheit geht er auf ben Schöpfer; daher ift die Bewegung, die ihn nach den Creaturen hintreibt, nur eine Determination berjenigen Bewegung, die dem Schöpfer zustrebt. Ist aber unsere Liebe zu ben Creaturen eine Determination unferer Liebe zu Gott, fo werden jene felbst als Determinationen Gottes gelten muffen. hier ift Malebranches eigene Erflarung: "alle befonderen Ibeen, die wir von ben Gefcopfen haben, find nur Ginichrantungen ber 3bee bes Schöpfers, sowie alle Begehrungen in Rucksicht auf die Geschöpfe nur Determinationen ber auf ben Schöpfer gerichteten Willensbewegung sind."\*) Gottes Macht erzeugt die Dinge und

<sup>\*)</sup> Nous ne pouvons aimer des biens particuliers qu'en déterminant vers ces biens le mouvement d'amour, que Dieu nous donne pour lui. Ainsi comme nous n'aimons aucune chose que par l'amour nécessaire, que nous avons pour Dieu; nous ne voyons aucune chose que par la connaissance naturelle, que nous avons de Dieu: et toutes les idées particulières, que nous avons des créatures, ne sont que des limitations de l'idée du créateur, comme tous les mouvements de la volonté pour les créatures ne sont que des déterminations du mouvement pour le créateur. Rech. Liv. III. P. II ch. 6.

re Modificationen, seine Weisheit begreift die Ideen aller Dinge i sich, seine Liebe ist der innerste Beweggrund alles natürlichen trebens. In dieser Macht, Weisheit und Liebe besteht das Wesen ottes, sie sind er selbst, daher ist es das göttliche Wesen, in dem Le Dinge ihr Dasein, ihre Ideen, die alleinige Ursache und den Leinigen Zweck ihrer Wirksamkeit haben, "Laßt uns", so schließt talebranche diesen wichtigsten Abschnitt seines Hauptwerks, "in eser Ueberzeugung beharren: daß Gott die intelligible Welt oder rent der Geister ist, wie die materielle der Ort der Körper, daß Le Dinge durch seine Macht ihre Modificationen empfangen, in iner Weisheit ihre Ideen such seine Macht und Liebe er selbst, so glauben wir mit dem Apostel Paulus, daß er nicht fern ist m einem jeglichen unter uns, denn in ihm leben, weben und nd wir."\*)

# II. Malebranches pantheiftische Richtung.

Jener paulinische Ausspruch gehört zn den biblischen Worten, elche die Pantheisten gern anführen. Je weiter Malebranche in der ntwicklung feiner Grundgebanken fortichreitet, um fo mehr treten nge einer pantheiftischen Denkweise hervor, nicht als das Ziel des hilosophen, wohl aber als das unvermeidliche Schicksal feiner Lehre, elche zwei einander diametral entgegengefette Weltanfichten, die iguftinische und naturalistische, in sich aufnimmt und zu vereinigen cht. Sie ift darin das treue und unentbehrliche Abbild ihres Zeit= ters, das auf der einen Seite den Augustinismus mit Inbrunft greift und erneuert, auf der andern von jenem Naturalismus, der e neue Aera der Philosophie beherrscht, unwiderstehlich erfüllt ift. wischen beiben Richtungen giebt es, wie bei divergirenden Linien. hr verschiedene Abstände; hier gehen fie weit auseinander, hier thern fie fich und neigen fich einander ju. Der Bunkt, in bem fie ifammentreffen, ift Malebranche. Sollen die Mittelglieder, gleich= m die Stadien des Weges bezeichnet werden, auf dem feine Lehre erch beibe Extreme geführt wird, fo nennen wir Descartes, Geuling, lato. Die Art, wie Malebranche fie vereinigt, ift nicht eklektisch

<sup>\*)</sup> Rech. Liv. III. P. II ch. 6: "Que nous voyons toutes choses en Dieu."

sondern es ist ein Grundgedanke, der sich durch diese verschiedenen Gebiete hindurchbewegt: er geht von Descartes durch den Occasionalismus zu Augustin, von Augustin durch Plato zu einer naturalistischen Gotteslehre, die schon auf dem Punkte steht spinozistisch zu werden.

Die dualistischen Principien Descartes' bilden den Ausgangspunkt unserer Lehre, die occasionalistischen gelten in ihrer ganzen Strenge: Malebranche behauptet die vollkommene Unwirksamkeit und Unselbständigkeit der Dinge, die alleinige Wirksamkeit und Subftantialität Gottes. Bon hier ift nur ein Schritt zum Auguftinis-Auch unfere Erkenntnig ber Dinge geschieht burch gottliche Caufalität, fie ift nur möglich als Erleuchtung. "Wir feben die Dinge in Gott." In Rudfict auf den Grund unferer Ertenntnig ift biefer Sat augustinisch, in Rucksicht auf die Objecte berfelben ift er platonifch, benn was wir in Gott fehen find die Ibeen ber Dinge, die intelligible Welt. Wenn nach Descartes' folgerichtiger Lebre zwischen uns und den Dingen außer uns, zwischen Geistern und Körpern ein absoluter, jede Art der Gemeinschaft ausschliefender Gegenfat befteht, fo tann unfer Erkennen nur im Lichte Gottes und die Erkennbarkeit der Dinge nur durch Ideen stattfinden.

Was uns die Ideen erkennbar machen, sind nur die Körper, biese sind Modificationen der Ausdehnung, daher ist die Idee der letzteren, die intelligible Ausdehnung unser eigentliches Erkenntnisobject, die Grundsorm, auf die Malebranche seine Ideenlehre zurücksührt. Hier zeigt sich auf das Deutlichste deren cartesianischer Ursprung. Nur wenn das Wesen der Körper lediglich in der Ausdehnung besteht, wie es der cartesianische Dualismus sordert, besteht in der intelligibeln Ausdehnung das Wesen der erkennbaren Dinge oder die Idee der gesammten Körperwelt.

Die intelligible Welt ist in Gott, Gott ist die intelligible Welt; diese ist Object der allgemeinen Bernunft, Gott ist die allgemeine Bernunft; sie ist unser Erkenntnißobject, sosen wir in der allgemeinen Bernunft oder in Gott sind: alle diese Sätze solgen nicht blos aus Malebranches Lehre, sondern sind wörtlich darin enthalten. Es bleibt demnach zwischen Gott und Welt kein anderer Unterschied übrig als zwischen der intelligiblen und wirklichen Ausdehnung. Diese ist, was jene nicht ist: Creatur. Welches aber sind die Merkmale, die den creatürlichen Charafter der Ausdehnung von ihrem

göttlichen und ewigen Wesen unterscheiden? Man kann nicht sagen, daß die intelligible Ausdehnung unendlich, die Materie dagegen endlich sei. Diese ist in Wahrheit auch grenzenloß und unendlich. Es könnte auch nach Malebranches ausdrücklicher Erklärung, daß die Ideenwelt der Archethp der wirklichen Welt ist, eine solche absolute Unähnlichkeit zwischen der idealen und realen Ausdehnung nimmermehr stattsinden. Wir sinden kein Merkmal, beide zu unterscheiden, und selbst wenn es ein solches Merkmal gäbe, so wäre dasselbe nicht erkennbar: mithin ist der Unterschied zwischen jenen beiden Arten der Ausdehnung in keinem Fall ein Erkenntnissobject. Da sich nun auf die sen Unterschied die ganze Differenz zwischen Gott und Welt zurücksührt, so müssen wir urtheilen, daß zwischen Gott und Welt, wie sich deren Verhältniß bei Malebranche gestaltet, keine einleuchtende Verschiedenheit mehr stattsindet.

Aber wir muffen noch weiter geben. Es zeigen fich in der Tragweite der Lehre unferes Philosophen Folgerungen, die nicht blos die ertennbare Unterscheidung zwischen Gott und der realen Ausdehnung, jondern den Wefensunterschied beider felbst aufheben. Sat doch Malebranche erklärt, daß die Ideen der Dinge "Limitationen" der Idee Gottes, unfere Begierden nach den Dingen "Determinationen" unferer Liebe zu Gott seien und die Creaturen felbst unbolltommene "Participationen" des göttlichen Wesens. Was von allen Dingen gilt, muß auch von den Körpern gelten. Auch die Ideen der Körper find Einschränkungen ber Ibee Gottes, auch die Körper felbst participiren an dem göttlichen Wesen und verhalten fich zu Gott, wie unfere Begierden gur Liebe Gottes: fie find Determinationen ober Modificationen Gottes. Nun find die Körper Modificationen nur der Ausdehnung. Sind fie zugleich Modificationen Gottes, so muß Gott die Ausdehnung fein, beren Mobi die Rorper find, b. h. er ift die wirkliche Ausdehnung.

Zu eben dieser Folgerung treiben unwiderstehlich die occasionalistischen Grundsätze, die Malebranche in ihrer ganzen Strenge anwendet. Böllig machtlos, wie hier die natürlichen Dinge erscheinen, ohne alle Substantialität, ohne jedes Vermögen, sich selbständig zu bethätigen, können sie nichts weiter sein als bloße Modisicationen Gottes, sie nehmen an dem Wesen Gottes Theil und fallen daher mit ihm zusammen: sie sind in determinirter, endlicher, unvolltommener Weise, was Gott in volltommener, unendlicher, indeterminix-

ter ift. hier läßt fich von der Natur der Dinge ein bedeutungsvoller Ruckschluß machen auf die Natur Gottes. Die Dinge find entweder Beifter ober Rorper; wenn fich jene jum Denken verhalten muffen, wie diese zur Ausdehnung, fo find die Dinge Modificationen ent= weber bes Denkens ober ber Ausdehnung. Sind fie nun zugleich bie Modificationen Gottes, fo muß Gott diefe beiden Attribute in fic vereinigen: er ift die eine und alleinige Substanz, beren Wirksam= keit sowohl im Denken als in der Ausdehnung besteht. Mit diesem Sak steben wir im Mittelbunkt bes Spinozismus, eines rein naturaliftischen Shftems, zu bem uns die Lehre Descartes' durch Geuling und Malebranche hingeführt hat, zu dem Malebranche felbst durch bie cartefianisch=occasionalistische, augustinische, blatonische Borftel= lungsweise getrieben wird, so sehr er selbst der Lehre Spinozas widerftrebt und fich an Augustin festhalten möchte. Ich bemerke babei, daß ber pantheiftische Bug feiner Lehre teineswegs, wie einige gemeint haben, als eine spätere Entwicklungsform zu betrachten ift, auf welche Spinozas Werke einen gewiffen Ginfluß geübt, fondern fich schon in seinem Sauptwert findet und nirgends bestimmter außgesprochen ift, als in jenem wichtigsten Abschnitte, ber von bem Grundthema handelt: "daß wir alle Dinge in Gott feben"., Das hauptwert Spinozas erschien drei Jahre fpater. Es ift baber nicht richtig, daß Malebranche in feinen Unterredungen über Metaphyfik und Religion der pantheiftischen Borftellungsweise mehr Spielraum laffe, als in der Schrift von der Erforschung der Wahrheit. Nur in Betreff der Behre von der allgemeinen Bernunft und der intelligiblen Ausdehnung unterscheibet fich das fpatere Werk von dem frühern, aber diefer Unterschied hangt nicht mit einer pantheiftischen Fortbildung der Lehre, fondern mit ihrer Bereinfachung und compendiarischen Faffung zusammen.

Gott ist die allgemeine Bernunft, er ist die intelligible Welt, also auch die intelligible Ausdehnung: so sagt Malebranche. Gott ist das unendliche, denkende und ausgedehnte Wesen: so sagt Spinoza. Der ganze Unterschied beider liegt nur noch in der intelligibeln Ausdehnung, die Malebranche mit Gott identissiert, während er die wirkliche von Gott unterscheidet. Aber selbst dieser Rest von Platonismus verschwindet gegen den ausdrücklichen Sat, daß die Dinge, also auch die Körper an dem Wesen Gottes theilnehmen, gegen die Folgerung, der sich Malebranche nicht erwehren kann, daß die Dinge,

also auch die Körper Modificationen Gottes find. Dieser naturali= ftische Zug mußte fich ber Lehre unseres Philosophen bemächtigen und in ihren Ibeen von der göttlichen Willensfreiheit jenen deterministischen Charakter ausprägen, der in den Augen der Jansenisten mit Recht als eine Einschränkung der unbedingten Willkur Gottes erschien und beshalb von Arnauld so heftig bekampft wurde. Es ift begreiflich, daß Malebranche, der fich dieser Richtung und Confequenzen seiner Ideen nicht bewußt war, wohl aber ber religiösen Gefinnung und Abficht feines ganzen Spftems, in den Angriffen, die er erfuhr, die schlimmsten und feindseligften Digbeutungen erblickte; er wollte die Ehre Gottes über alles gesetzt haben, indem er alle Macht und Wirksamkeit nur ihm zuschrieb, und er vermochte nicht einzusehen, wie daburch dem göttlichen Willen Abbruch geschehen tonne. Es ift mahr, daß Malebranche beides bejaht hat: die abfolute Macht Gottes, die nach ewigen und nothwendigen Gesehen handelt, und die absolute Freiheit seines Willens, der von teinerlei Gesetzen abhängt; er durchschaute ben Wiberspruch nicht, worin er war, und berief fich auf die zweite Bejahung, wenn ihm die erfte jum Borwurf gemacht und auf die Unvereinbarteit zwischen der Ge= fetmäßigkeit des göttlichen Sandelns und der absoluten Freiheit des göttlichen Willens hingewiesen wurde.

Will man sich diesen Widerstreit der Ideen in Malebranches eigenen Anschauungen so vergegenwärtigen, daß man die entgegengesetten Behauptungen dicht neben einander sieht, so giebt es dafür kaum ein sprechenderes Zeugniß, als jenen (erst von Cousin ausgestundenen und veröffentlichten) Brief, den der Philosoph über die Unsterdlichkeit der Seele einem gewissen Torssac geschrieben (21. März 1693).\*) Man habe die Fortdauer der Seele aus der Substantialität des Geistes und aus der Unmöglichkeit der Bernichtung bewiesen, aber wenn Gott die Substanzen aus nichts geschaffen, so könne er sie auch in nichts zurücktehren lassen; man müsse daher die Unsterdlichkeit aus der Macht und dem Willen Gottes rechtsertigen. Hier laber sei keine mathematische Gewißheit möglich: "da alles von Gott abhängt und die Welt keineswegs mit Rothwendigkeit aus dem Wesen Gottes hervorgeht", "es giebt zwischen den willkürlichen Wir=

<sup>\*)</sup> Fragments philosophiques pour faire suite aux cours de l'histoire de la philosophie. 4. Ed. Philos. moderne (Par. 1847). Lettre inédite de Malebranche sur l'immortalité de l'âme. pg. 63-68.

kungen und ihren Urfachen keinen folden Caufalzusammenhang, wie zwischen den Wahrheiten und ihren Principien." Daher laffe fich die Unfterblichkeit der Seele nicht "en rigueur" demonstriren. Dennoch will Malebranche gute Beweisgründe geben (de bonnes preuves). Der wichtigste lautet : "Gottes Handlungsweife muß den Charatter feiner Gigenschaften haben, er muß fo handeln, wie er ift, in feiner Wesenseigenthümlichkeit liegt die Richtschnur seines Wollens, fie besteht in der unwandelbaren Ordnung seiner Bollkommenheiten. Nun ist Gott weise und allwissend, er ist unwandelbar und beharrlich, er würde es weniger sein, wenn wir vergänglich wären. Gottes Befen bildet die Regel und das unverlekbare Gefek feines handelns, und ich entbecke in seinem Wesen nichts, was ihn bewegen könnte, unsere Berganglichkeit zu wollen. Wir dürfen den göttlichen Willen nicht nach dem unfrigen beurtheilen und überhaupt die Ursachen der Dinge, um fie richtig zu erkennen, nicht "humanisiren", wie wir geneigt find." Die Entscheidung der Unfterblichkeitsfrage erkennt Malebranche in der göttlichen Offenbarung und Incarnation, benn ber göttliche Schöpfungszwed tann tein anderer fein, als bie Beiligung und Erlöfung ber Welt.

Wir haben in biesem kleinen Schriftstuck die Grundzüge des Philosophen vor uns. Er bejaht die göttliche Willensfreiheit, indem er alles von ihrem unbedingten Rathschluß abhängen läßt; er verneint sie, indem er den Willen Gottes an die ewige Nothwendigkeit des göttlichen Wesens bindet, die sich im Erlösungswerk Christi offensbart habe. Man darf mit Cousins treffenden Worten sagen: "Malebranche ist mit Spinoza der größte Schüler Descartes', er ist im buchstäblichen Sinn der christliche Spinoza".

Noch turz vor seinem Tode wurde Malebranche genöthigt, in einer vertraulichen Correspondenz mit dem wohlgeschulten Mathematiker und Physiker de Mairan sich gegen den Spinozismus zu vertheidigen und gegen den Cinwurf zu wehren, daß der letztere die nothwendige Folge seiner eigenen Lehre sei. Diese acht, im vorletzen Lebensjahr des Philosophen (27. Sept. 1713—6. Sept. 1714) gewechselten Briese, deren Herausgabe ebenfalls zu Cousins Verdiensten gehört,\*) sind ein höchst interessantes und lehrreiches Zeugniß, wie

<sup>\*)</sup> V. Cousin: Fragments de philosophie cartésienne (Par. 1852). Correspondance de Malebranche et de Mairan, pg. 262-348.

fich Malebranche zu Spinoza verhielt, in welchem Bunkte er den Hauptunterschied beider Lehren erblickte, und wie er zulett, ohne die Ueberzeugung des anderen wankend gemacht zu haben, der Bertheibigung mube, unverrichteter Sache die Feber niederlegte und fic aus dem Felde diefer peinlichen Berhandlung zurudzog. De Mairan. vierzig Jahre jünger als Malebranche, ihm perfönlich befreundet und pietatsvoll ergeben, mit den Werken deffelben wie mit denen Descartes' vertraut und selbst cartesianisch gefinnt, hatte erst jüngst Spinozas Schriften kennen gelernt, gelesen und wieder gelesen, gefesselt von der mathematischen Ordnung der Sätze, von der Klarheit und Strenge der Beweise; er hatte in voller Ruhe ("dans le silence des passions", wie er mit einem iconen Ausbrucke Malebranches fagt) darüber nachgedacht und die Rette ihrer Demonstrationen unzerbrechlich gefunden. Er ift feineswegs von Bewunderung verblendet, benn die religiöfen und prattifchen Folgerungen, die aus ber Lehre Spinozas hervorgehen, erscheinen ihm bedenklich genug. Jett wendet er fich an Malebranche mit der dringenden Bitte: "widerlegen Sie mir dieses Syftem, deffen Beweise so zwingend und beffen Confequenzen fo niederschlagend find!" Er hatte icon eine Reihe von Widerlegungen gelefen und geprüft, ohne jede innere Zuftimmung, benn er fah, daß teiner daß Shitem, daß er bekampfen wollte, verftanden habe; jest hofft er von dem tiefften Denter der Zeit, daß er in jener verworfenen Lehre ihm die Grundfehler nachweisen werde. Satte doch Malebranche felbft in feinen Meditationen von einem folden Grundirrthum, von einem "falschen Princip" gesprochen, das Spinoza genöthigt habe, die Schöpfung zu verneinen und Jrrthum auf Brethum zu häufen. War es Berachtung ober Mitleid, das ihn an jener Stelle sagen ließ: "le miserable Spinoza" ?\*) De Mairan nimmt ihn beim Wort: "zeigen Sie mir diesen Jrrthum und beweisen Sie benselben!" Malebranche hatte die Schriften Spinozas weder unbefangen noch gründlich ftubirt, fondern, wie er felbst gefteht, vor Zeiten (autrefois) gelefen und nie in ihrer Gesammtheit (en totalité), auch war ihm das briefliche Philosophiren beschwer= lich. Aber felbst die grundlichste Kenntnig vorausgesett, konnte ber Standpunkt, den er dagegen einnimmt, kein anderer sein, als der hier formulirte, den er bis jum lleberdruß wiederholt.

<sup>\*)</sup> Méditations chrétiennes. Méd. IX. § 13.

Was er de Mairan antwortet, bestätigt wörtlich das Urtheil, bas wir über die Differeng beiber Spfteme gefällt haben. Spinogas Grundirrthum bestehe barin, daß er die intelligible und materielle Ausbehnung, die Belt in Gott und die gefcaffene Belt. Die Ibeen ber Dinge und die Creaturen nicht unterschieben, baber bie Schöpfung verneint habe; biefe Confufion fei bas faliche Brincip feiner Lehre und ber Grund aller feiner Jrrthumer. Ebenfo ftimmt wörtlich mit unserer Anficht, was ihm be Mairan in feinem britten Brief entgegnet. Man tann auf zwei Arten confus fein : wenn man Dinge ibentificirt, die verschieden find, und wenn man folche unterschieden wiffen will, die fich nicht unterscheiden. In einer Berwirrung biefer zweiten Art befindet fich Malebranche über bas Berhalt= nif ber intelligibeln und realen (geschaffenen) Ausbehnung. Treffend fchreibt be Mairan: "Chrwürdiger Bater! Ihre Unterfcheibung ber intelligibeln und geschaffenen Ausdehnung bient nur bazu, die wahren Ibeen der Dinge zu verwirren. Was Sie intelligible Ausdehnung nennen, ift nach allen ihr jugeschriebenen Beschaffenheiten bie Musbehnung felbst (l'étendue proprement dite); was Sie geschaffene Ausdehnung nennen, verhalt fich jur intelligibeln, wie die Dobification jur Substanz." Das heißt turz gesagt : Malebranches Lehre, richtig verftanben, ift die Lehre Spinozas.

Zweites Buch.

Benedictus Spinoza.

The state of the s

.

.

## Erftes Capitel.

Umbildung der Lehre Descartes'. Der reine Naturalismus.

## I. Der neue Standpunkt.

## 1. Alleinheit.

Der Widerspruch, den wir in den Grundfagen der Lehre Deg= cartes' nachgewiesen und in ihren Fortbildungen immer beutlicher ausgeprägt gefunden haben, drängt zu einer entschiedenen Lösung. Mit der Substantialität der natürlichen Dinge streitet die Subftantialität Gottes, und sobald diese ernsthaft genommen und bejaht wird, ift es nicht mehr genug, jene einzuschränken und nur noch "uneigentlich" gelten zu laffen, vielmehr ift biefelbe einfach zu verneinen: Bott ift die alleinige Substanz, das einzige mahrhaft wirksame Wesen, die natürlichen Dinge sind nichts für sich und durch fich, fondern Wirkungen der göttlichen Macht. Sind fie aber nicht mehr felbständige Wefen, so find fie als folche auch nicht entgegengefester Natur; giebt es in ber Welt überhaupt teine Substangen, so giebt es auch teine entgegengesetten: mit ber Substantialität ber natürlichen Dinge fällt daber der Dualismus der Geifter und Rör= per. An die Stelle der zwiespältigen Natur der Dinge tritt der Begriff ihres einheitlichen Zusammenhangs, an die Stelle des Dualismus der Monismus, womit die Grundfage Descartes' in ihrer bisherigen Gestalt fich andern, also die Lehre felbst (nicht blos fort= gebildet, fondern in ihren Fundamenten) umgebildet wird.

Wir haben einzusehen, in welcher Richtung und innerhalb welcher Grenzen diese Umbildung zunächst geschieht. Durch den ersten Schritt sind die weiteren dergestalt bedingt, daß sie schlechterdings folgen müssen, und wer den ersten thut, nicht erst nöthig hat, zu dem zweiten und dritten von anderen Seiten her gestoßen zu werden.

Sobald den Dingen jede für sich bestehende Selbständigkeit abgesprochen wird und dieselben überhaupt keine Subskanzen sind, können sie eine solche Geltung weder in Rücksicht auf einander noch weniger in Rücksicht auf Gott beanspruchen, sie fallen ganz und ohne Rest in das Machtgebiet ihrer Ursache und nehmen an dem Wesen der letzteren Theil, so daß Malebranche sie schon "unvollkommene Participationen Gottes" nannte. Sie sind Wirkungen und näher gesagt Modisicationen Gottes. Mit ihrer Subskantialität ist nicht blos ihr Wesensunterschied, sondern auch ihre selbständige Wesenseigenthümlichkeit, nicht blos der Dualismus zwischen Geist und Körper, sondern auch der zwischen Gott und Welt aufgehoben: der Begriff der Natureinheit erweitert sich zu dem der Alleinheit, der Monis= mus zum Pantheismus.

## 2. Gegensat zwischen Denten und Ausbehnung.

Geifter und Körper find Wirkungen ober Modificationen eines und beffelben Wefens, jene find nur benkend, diefe nur ausgebehnt, Denken und Ausdehnung find einander völlig entgegengeset, aber fie find nicht mehr, wie bei Descartes, Attribute entgegengefetter Substanzen, sondern entgegengesette Attribute ber einen und einzigen Substanz. Gott ift sowohl benkend als ausgebehnt, die Dinge find baber Modificationen des Denkens und der Ausdehnung, fie find in der ersten Rücksicht denkende Naturen oder Geister, in der zweiten ausgebehnte Naturen ober Körper: alle Dinge find bemnach fomohl Geifter als Rorper. Jest erkennen wir beutlich, wie weit biefe erfte . Umbildung der Grundfage Descartes' reicht: fie andert die Lehre von der Substang und behält die Lehre von den Attributen, fie verneint den Dualismus awischen Geiftern und Korpern, zwischen Gott und Welt, aber fie bejaht den Dualismus zwischen Denken und Ausbehnung und bleibt in diesem Bunkte noch unter ber Berrichaft ber cartefianischen Brincipien und ihrer schulmäßigen Geltung. Es ware baber eine grundverkehrte Auffaffung, wollte man den leitenden Gebanken der Umbildung in der Lehre von den Attributen oder dem Berhältniß zwischen Denken und Ausdehnung erblicken, das hieße ihn da suchen, wo er gerade nicht ift. Es handelt sich noch nicht um eine vollständige, sondern erft um eine theilweise Reform bes cartefianischen Systems, um die erfte Stufe einer die Grundlagen ergreifenden Reuerung.

#### 3. Deus sive natura.

Die Tragweite der letteren reicht so weit als die Berneinung des Dualismus, ihr Gewicht liegt in dem Sat: daß Gott die alleinige Substanz ift und die Dinge seine Wirtungen oder Modi.\*) Sie konnten als Wirkungen auch Creaturen Gottes fein, Machwerke des göttlichen Willens, ohne Theilnahme an dem göttlichen Wefen, hervorgebracht MIS Modi find fie nicht Creaturen, fondern nothwenbige Wesensäußerungen Gottes, die, endlich und beterminirt wie sie find, in unvolltommener und beschränkter Weise ausbrücken, mas Gott in vollkommener und unbeschränkter ift. Sind aber die Dinge teine Creaturen, fo ift auch Gott nicht der Schöpfer, der fie durch feinen Willen aus dem Nichts hervorruft; find jene nicht durch Abfichten entstanden, so kann auch dieser nicht nach Absichten handeln, weder nach bewußten noch unbewußten. Wenn aber die alleinige und alles bewirkende göttliche Urfache von ihrer Wirkfamkeit die Zwecke, von ihrem Wesen den Willen ausschließt, so giebt es für diesen Gottesbgriff teine andere Fassung mehr als die rein naturalistische. Wir sind an der Stelle, wo der Naturalismus in seiner offensten, unumwundensten Form hervortritt und den Blat, den er bei Descartes und den Occasionalisten dem Augustinismus immer williger und weiter zu räumen schien, allein behauptet. In Wahrheit hat fich die Gottesidee, wie fie Descartes gefaßt hatte, immer tiefer und eindringlicher naturalifirt, bis fie julest mit dem Begriff der wir= kenden Ratur völlig zusammengeht. Es ist das Ziel, worauf die rationalistische Richtung der neuern Philosophie hinwies, das jest ausgesprochene und ins Bewuftsein erhobene Ziel. Ift Gott die einzige wahre Substanz, so muffen alle Erscheinungen Modi derfelben fein, ift jener die einzige wahrhaft wirksame Urfache, fo find diefe seine Wirkungen. Je mehr die Natur der Dinge in das Wesen Gottes eingeht und mit ihm zusammenfällt, um fo mehr muß auch bas Wefen Gottes mit der Natur der Dinge zusammenfallen, und so rudt der Bunkt unaufhaltsam naber, wo diefe beiben Größen fich gang und ohne Reft beden. Zuerft schien es wohl, als ob Gott und Natur fich wie negative Größen zu einander verhielten: je mehr die eine an Macht und Realität verlor, desto mehr gewann die entgegen=

<sup>\*)</sup> S. Theil I. Buch II. Cap. XI. S. 412-415. S. 483 flg.

gesetzte. Im Fortgange von Descartes zu den Occasionalisten schien die Macht und Realität Gottes im Steigen, die der Natur im Sinken begriffen; zuletzt war alles Vermögen und alle Wirksamkeit göttliches Monopol. Indessen hat die Natur nichts dabei verloren. Nicht die Sache ist geändert, nur die Firma. Was Gott zugeschrieben wird, ist das Vermögen und die Wirksamkeit der Natur selbst, nicht mehr noch weniger: nur Gott vermag ursächlich zu wirken, aber er kann auch nicht anders wirken als gesehmäßig und kein anderes Geseh erfüllen als das der Causalität oder der ewigen Naturnothwendigteit; er ist gleich der Natur, diese ist gleich ihm. Das Thema heißt jeht: "Deus sive natura".

Diefes Ziel liegt in der Richtung und in den Wegen der neuern Philosophie überhaupt, wie entgegengesett die letteren immer sein mogen; fie forbert die reine, von allen vorgefaßten Meinungen, von allen theologischen und anthropologischen Voraussehungen bangige Erkenntniß ber Natur, diefe foll weber aus bem göttlichen noch aus dem menschlichen Geift, sondern lediglich aus fich felbst erklärt werden. Daher darf in der wiffenschaftlichen Erklärung der Dinge teine Rudficht auf göttliche Rathichluffe ober menfchliche Abficten gelten. Unter biefem Gefichtspunkt ift bie Natur nicht als Schöpfungswert noch als eine auf ben Menschen berechnete Ordnung der Dinge au betrachten; fie hat weder die Absicht den Menschen zu erzeugen noch durch ihre Erzeugnisse ihm zu dienen, sie handelt weber nach fremden noch nach eigenen Absichten, alfo überhaupt nicht nach 3weden: es bleibt bemnach als Object ber natürlichen und rationellen Betrachtung nichts anderes übrig als die reine nach bem Gefet ber blogen Caufalität wirkfame Natur. Die physikalifche Geltung der Zwedurfachen haben, wie verschieden fonft ihre Ausgangsbunkte und Erkenntnifrichtungen waren, auch Bacon und Des-Bu diefer icon vorhandenen Ginfict tommt jekt cartes berneint. nach dem folgerichtigen Entwicklungsgange ber cartefianischen Lehre die Berneinung des Zwiespaltes in der Natur der Dinge, die Forderung der Alleinheit, des einmuthigen Zusammenhanges aller Wesen; jett darf nirgends und unter keinem Namen als möglich zugelaffen werden, was in der Ratur der Dinge als unmöglich erkannt ift: die Geltung der Zwecke. Die nach dem Gesetz der bloken Causalität wirksame Natur ist die allein wirksame, die Alnatur ober Gott.

## II. Das ifolirte Spftem.

Dieser unbedingte Naturalismus erklärt die Nichtigkeit der Awede jeder Form, ob fie als göttliche, natürliche oder moralische auf= eten, ob fie Rathichluffe ber Borfebung, Urbilder ber Dinge ober tliche Endzwede beißen. Auf die Geltung des gottlichen 3weds r Erlösung gründet fich der driftliche Glaube und seine Lehre, von r die gesammte Scholaftit abhangt; auf die Realität der Naturiede, gleichviel wie biefe näher gefaßt werben, ob als Ibeen ober rtelechien, ftuten Blato und Ariftoteles ihre Spfteme: der Begriff s sittlicen Endzwecks herrscht in der kantischen Philosophie und ben Richtungen, die von ihr beherrscht werden; die vorkantische tte in Bacon und Descartes die Geltung der Zweckbegriffe nur eilweise verneint und in Leibnig wieder von Grund aus erneuert. o erscheint jener reine und unbedingte Naturalismus, der fie gangh verwirft, im außersten Gegensatz gegen die herrschenden Syfteme ler Zeitalter: bie Ibeen bes claffifchen Alterthums, bes driftlichen tittelalters, ber neuen Philosophie. Auch zwischen dem Materialisus, der nichts von Zweden in der Welt wiffen will, und unserem ituraliftischen System ift ein principieller Wiberstreit; Dieses bejaht, as jener grundfätlich verneint: bie Ursprünglichkeit des Denkens. er Standpunkt, ju bem wir gelangt find, ift einzig in seiner Art, "Utommen ausschließend und ausgeschloffen, entgegengesetzt den entjeidenden Denkern sowohl der früheren als der folgenden Zeit. 3 befremdet uns nicht, daß der Mann, dem die Aufgabe zufiel, esen Standpunkt zu ergreifen und durchzuführen, völlig ifolirt ifteht, einsam und verlaffen in seinem Denken, wie in seinem Leben. u der Lösung einer solchen Aufgabe gehört eine feltene Seelen= und harakterftärke; er ift ein vollkommener Zeuge der Wahrheit, wie ! seinem Geift einleuchtete und auf diesem Buntte in der Entwickng der Philosophie gedacht fein wollte. Sollen wir es einen Zufall mnen, daß hier, wo die Philosophie ein Spftem brauchte, das fich reinsamen und den herrichenden Borftellungsweisen der Welt ent= genftellen mußte, ein verftogener Jude es war, dem fie fich und re Sache anvertraufe?

Der Fluch, den die Juden über Spinoza aussprachen, hat in rchristlichen Welt einen Wiederhall gefunden, der ein Jahrhundert ng den Namen und die Lehre dieses Mannes gebannt hat; er war

nicht der Vergeffenheit überliefert, fondern dem Abscheu und zu einem Gegenstande des Verrufs nicht blos durch die Wächter des Glaubens, fondern eben fo fehr durch die rationaliftischen Denter gemacht morden, die als vorurtheilsfreie Wortführer der Vernunft auftraten. Selbst Manner, wie Baple und Leibnig, behandelten feine Lehre als ein verächtliches und mit Recht verrufenes Ding. Die gerechtere Bürdigung tam, als mit Leffing die Zeit ber Rettungen aufging. "Reden die Leute doch immer von Spinoza, wie von einem todten Sunde", fagte Leffing in einem jener Gesprache, die er in ben Julitagen des Jahres 1780, kurz vor seinem Tode, mit Fr. H. Jacobi hatte. Und mas ihm dieser, ein Geaner und Kenner der Lehre Spinozas entgegnete, war ein erleuchtendes und gewichtiges Wort, das in dem Urtheil über den verschrieenen Philosophen den Anbruch einer neuen Aera verkundete. "Sie murben bor wie nach fo von ihm reden. Den Spinoza zu faffen, bazu gehört eine zu lange und zu hartnäckige Unftrengung bes Geiftes. Und teiner hat ihn gefaßt, bem in ber Ethit eine Zeile dunkel blieb; keiner, der es nicht begreift, wie diefer große Mann von seiner Philosophie die feste innige Ueberzeugung haben konnte, die er fo oft und nachdrücklich an den Tag legt. Noch am Ende seiner Tage schrieb er: ""Ich mache nicht die Boraussetzung, daß ich die befte Philosophie gefunden habe, sondern ich weiß, daß ich die wahre erkenne. Und wenn du mich frägst, wie ich bessen so gewiß fein tann, antworte ich bir: mit berfelben Gewigheit, womit du erkennst, daß die drei Winkel eines Dreiecks zwei rechten gleich find; benn die Wahrheit erhellt zugleich fich und den Jrrthum."" "Eine folche Rube des Geiftes, einen folden himmel im Berftande, wie sich dieser helle, reine Ropf geschaffen hatte, mogen wenige gekostet haben." Nachdem man die philosophische Größe Spinozas erkannt hatte, erschien auch die Erhabenheit seines Charakters als ein bewunderungswürdiges Borbild, und jener Fluch, der im Ramen der Religion fo lange auf ihm gelastet, wurde jest im Namen der Religion nicht blos gelöst, sondern in einen Segen verwandelt. Wie Schleier= macher in feinen "Reben über Religion" bas Undenken Spinozas feiert, ist nicht mehr die Rettung des verkannten und geächteten Bhilo= sophen, sondern eine begeifterte Berherrlichung, als ob er ihn heilig sprechen wollte. "Opfert mir ehrerbietig eine Locke ben Manen des heiligen, verstoßenen Spinoza! Ihn durchdrang der hohe Weltgeift. bas Unendliche war fein Anfang und Ende, das Universum feine

einzige und ewige Liebe; voll Religion war er und voll heiligen Geistes, und darum steht er auch da allein und unerreicht, Meister in seiner Kunst, aber erhaben über die profane Zunst, ohne Jünger und ohne Bürgerrecht." Selbst Jacobi, der die Lehre Spinozas tiefer als einer vor ihm durchbrungen hatte und sie aus religiösen und philosophischen Gründen verwarf, würdigt in der Person des Philosophen den religiösen Charakter: "Sei du mir gesegnet, großer, ja heiliger Benedictus! wie du auch über die Natur des höchsten Wesens philosophiren und in Worten dich verirren mochtest, seine Wahrheit war in deiner Seele und seine Liebe war dein Leben!"

# Zweites Capitel.

# Nachrichten über das Leben Spinozas.

Es ift Spinoza nicht in ben Sinn gekommen, seine perfonlichen Erlebniffe und Schickfale im Interesse ber Welt für benkwürdig zu halten; daher fehlt bei ihm jede Art autobiographischer Aufzeich= nungen. Nur wenige haben bem Philosophen so nabe geftanden, daß fie aus eigener Anschauung sein Leben hätten barftellen können; von diefen hat es keiner gethan, fie haben wahrscheinlich nach dem Wunsche Spinozas geschwiegen, der nicht einmal die Werke, die er hinterließ, mit seinem Namen veröffentlicht wiffen wollte. Die tiefe Berborgen= heit, worin er sein der Philosophie gewidmetes Leben aubrachte, ent= zog fich jeder Beobachtung von außen. Zwar hatte der Ruf seines Scharffinns, insbesondere seiner naturwiffenschaftlichen Ginficten, sich früh auch in weiteren Areisen verbreitet, und er galt bei einigen schon als Begründer eines neuen, der cartesianischen Lehre überlegenen Spftems, aber das Auffehen der Welt erregte er burch ein Werk, welches die biblischen Grundlagen des Glaubens kritisch unter= fucht und angegriffen hatte, erft wenige Jahre vor seinem Tobe. Seitdem verfolgte ihn die Aufmerksamkeit und Neugierde der Leute, viele kamen, um den merkwürdigen Atheiften zu fehen; nach feinem Tobe sammelte man Nachrichten und ließ fich von Bersonen, die ibn, wie äußerlich immer, gekannt hatten, allerlei über ben Mann und fein Leben erzählen. Natürlich fehlte es nicht an falschen und gehäffigen Gerüchten, die namentlich bei den Anekdotensammlern willige Aufnahme und Verbreitung fanden. So erhielt man ein dürftiges und ungefichtetes Material, deffen Werth von der Glaubwürdigkeit der Gemährsmänner, und beffen hiftorifde Berwerthung von bem Bahrheitsfinn und der verftanbigen Prufung der Biographen abbing. Diefe Brufung ift burch Curiofitatenfucht und verblenbeten Gifer sowohl bes haffes als ber Bewunderung vielfach gehindert worden. Gludlicherweise hat fich ein Biograph gefunden, den fein Abscheu bor ben Lehren Spinozas nicht vermocht hat, bas Leben und den Charafter bes Mannes zu entstellen. Die ficherste Richtschnur zur biographischen Drientirung gewähren außer einigen Documenten, wodurch fich gewiffe Thatfachen haben feststellen laffen, die aus dem Nachlaffe des Bhilofophen veröffentlichten Briefe. Bon den Mittheilungen über Spinoza nenne ich in dronologischer Folge biejenigen zuerft, welche früher find, als die Schrift des Colerus.

#### I. Lebensnachrichten vor Colerus.

## 1. Vorrebe ber Werte.

Hier ist vor allem die Borrebe zu erwähnen, womit die nachgelassen Werke von Seiten ihrer anonymen Herausgeber eingeführt wurden (1677); sie enthält keine biographischen Einzelnheiten, sondern nur einige uns belehrende Hinweisungen auf den Entwicklungsgang des Philosophen, die als maßgebend gelten dürsen. Wahrscheinlich ist diese Borrede von dem Mennoniten Jarrig Jellis in niederlänsbischer Sprache verfaßt und von Ludwig Meher, einem Arzte in Amsterdam und vertrauten Freunde Spinozas, ins Lateinische überssetzt worden.

#### 2. Menagiana.

Der Franzose Wenage, welchen Bayle den Barro des siebzehnten Jahrhunderts nannte, hat in den Gesprächen, die unter dem Titel "Menagiana" nach seinem Tode (1692) veröffentlicht wurden, allerhand Abenteuer und Gesahren zu berichten gewußt, die dem Philosophen auf einer Reise in Frankreich begegnet sein und ihn dermaßen erschreckt haben sollen, daß er gleich nach der Flucht aus gehabter Todesfurcht starb. Er sei, als Schuster verkleidet, gestohen; doch will

biesen letzten Umstand der gewissenhafte Berichterstatter nicht sest werbürgen. Die Wahrheit ist, daß Spinoza niemals in Frankreich war. Mit völliger Gewißheit weiß Menage, — denn viele Leute, die jenen persönlich gekannt, haben es ihm versichert, — daß Spinoza von kleiner Gestalt, gelblicher Hautsarbe, sinsterem Ausdruck und auf seinem Angesicht ein Zug der Verwerfung (un caractère de réprodation) ausgeprägt war. Dieser Zug hat Glück gemacht und besonders einigen Zeloten sehr gefallen. Wie konnte ein solcher Atheist auch anders aussehen?

#### 3. Banle.

Die erste Lebensstizze gab Pierre Bahle in dem Artikel "Spinoza" seines historischen und kritischen Wörterbuchs (Bb. II. 1697)\*); der dürftige Text ist von einer Reihe Anmerkungen begleitet, die durch sämmtliche Buchstaben des Alphabets gehen und größtentheils kritische Erörterungen über die Lehre enthalten. Im solgenden Jahr erschien der Artikel in niederländischer Uebersetzung von und bei Franz Halma in Utrecht.\*\*)

Wenige Jahre nach dem Tode des Philosophen war Baple in bie Niederlande gekommen und hatte in Rotterdam Zuflucht und Wirkungetreis gefunden, er konnte von hier aus leicht Nachrichten über Spinoza einziehen und hat biefe Gelegenheit auch benütt; icon in seiner ersten hier verfaßten Schrift "über die Kometen" (1683) gedachte er des Philosophen und wollte von einem höchst glaubwürbigen Mann wiffen, daß Spinoza turz vor feinem Ende die Sauswirthin angewiefen habe, ja feinen Geiftlichen an fein Sterbebett gu laffen, damit er nicht in ber Schwäche ber letten Augenblide Bugeftandniffe mache, die dem Ruhm feiner Ueberzeugungefeftigteit Gintrag thun könnten. In biefem Berhalten des Philosophen, der seinen eigenen Wankelmuth fürchtet, erblickte Baple ein ihm willtommenes und amufantes Zeugnig ber Gebrechlichkeit fogenannter Bernunft= fusteme. Aber die Thatsache, die ihm so viel Spaß machte, war grundfalsch. Balb nachher berichtetete Sebastian Kortholt, einer der er-Martesten Gegner Spinozas, er wiffe aus dem Munde ber Saus-

<sup>\*)</sup> Die zweite Ausgabe des "Dictionaire historique et critique" erschien 1702, die fünfte 1740, in dieser umsaßt der Art. Spinoza die Seiten 253—271. — \*\*) Het leven van B. de Spinoza met eenige aanteekeningen over zyn bedryf, schriften en gevoelens, vertaalt door F. Halma (Utrecht 1698).

wirthin felbst, daß von einer folden Anordnung nie die Rede gewefen. Baple fab fich genothigt, in der zweiten Ausgabe feines Berts (1702) die frühere Erzählung zu widerrufen; er hatte schon in der erften die "Menagiana" als Lügengeschichte bezeichnet und die Leicht= gläubigkeit ihrer Herausgeber unbegreiflich gefunden. Für ihn felbst war Spinoza ein Object, mit dem er als Bolyhiftor und Steptiter fein Geschäft machen konnte, er sab in ihm nicht einen neuen und originellen Philosophen, wohl aber den erften, der den curiofen Berfuch unternommen, ben Atheismus ju fpftematifiren, "ben größten Atheiften, der je exiftirt" und "die ungeheuerlichfte und vernunft= widrigfte aller Sypothefen" aufgeftellt habe. Dag biefes Monftrum zugleich tabellos und musterhaft gelebt, war eine Thatsache, die unser Steptiter mit Bergnugen in seinen Bericht aufnahm, benn fie lieferte ihm einen exemplarifchen Beweis für ben Sat, daß man jugleich sehr ungkäubig und tugendhaft, wie andererseits sehr gläubig und fittenlos, ein lafterhafter Tyrann und ein frommer "David" könne. Darüber durfe man fich nicht wundern, denn die Seiligkeit habe mit der natürlichen Moral fo wenig gemein, als die Glaubens= wahrheiten mit der Vernunft.

#### 4. Die beiben Rortholt.

Schon im Jahre 1680 hatte Chriftian Kortholt, Doctor und erster Brosessor der Theologie in Hamburg, ein Buch "de tribus impostoribus magnis" veröffentlicht, in gefliffentlicher Antithefe zu jener mittelalterlichen Schrift gleichen Namens, die in der Gottlofigteit das Aeuferste geleiftet und die Urheber der drei monotheiftischen Religionen, Moses, Chriftus und Mohammed, als Betrüger verhöhnt hatte. Rortholt fand die drei großen Betrüger in den naturalistischen Philosophen: Herbert von Cherbury, Hobbes und Spinoza. Den Geist seines Buchs zu kennzeichnen, genügt ein Sat, der zugleich den Wit des Berfaffers bekundet; er ift erbost, daß Spinoza den Ramen "Benedictus" (die lateinische Uebersetzung des hebraischen "Baruch") angenommen habe: "man hatte ihn vielmehr "Maledictus" nennen sollen, denn die nach dem göttlichen Fluch im ersten Buche Mosis dornige Erde (spinosa terra) hat nie einen verfluchteren Menschen getragen als diefen Spinoza, deffen Werke mit fo viel Dornen (tot spinis) besät sind. Der Mann war zuerst Jude, aber später

von der Spinggoge ausgestoken (anoovvaywyog), hat er fich zulett. ich weiß nicht durch welche Rante und Aniffe, bei den Chriften ein= geschlichen und zu ihrem Namen bekannt." Die Wahrheit ift, baß Spinoza das Judenthum verlaffen, aber niemals, weder öffentlich noch im Gebeimen, jur driftlichen Religion übergetreten ift.

Ru der zweiten Ausgabe dieses Buchs, die in Samburg 1700 ericien, hat Sebaftian Kortholt, der Sohn,\*) eine Borrede verfaßt, die über Spinozas Leben einige Nachrichten enthält, welche der Autor wenige Jahre vorher (er schrieb die Vorrede 1699) während feines Aufenthaltes im Haag aus dem Munde glaubwürdiger und unterrichteter Bersonen gesammelt haben will, namentlich beruft er fich auf Spinozas lette Sausgenoffen, den Maler van der Spijd und dessen Familie. Bon der Hand bieses Malers gab es ein Porträt Spinozas. "Vultum etiam athei expresserat". Man erkennt schon aus diefer Wendung, daß der Sohn die Gefinnungen des Baters gegen den Philosophen theilt, er nennt ihn am liebsten schlechtweg "ben Atheisten"; er wiederholt die falsche Angabe, bag Spinoza Chrift geworden fei, und icheint feinen Uebertritt beshalb für glaub= würdig zu halten, weil jener die Predigten in reformirten Kirchen sowohl selbst besucht als andere öfter dazu ermahnt habe. Bei aller Befangenheit ift der jüngere Kortholt nicht schmähsüchtig, er anertennt die Tugenden Spinozas, seine große Mäßigkeit und Sitten= ftrenge, nie sei ein Schwur ober ein frivoles Wort über Gott aus jeinem Munde gekommen; die Liebe jum Gewinn fei ihm völlig fremd gewesen, und er habe auch von den Schülern, die er unter= richtet, niemals Gelb genommen. Diese Tugend freilich hatte schlimme Folgen: die verderblichen Lehren waren umsonst bei ihm zu haben, "nam gratis malus fuit atheus". Auch war ber Mann teineswegs über alle Leidenschaften erhaben, er war ohne Habsucht, nicht ohne Chrgeiz und von dem letteren fo erfüllt, daß er die Große des Ruhmes felbst mit einem schrecklichen Tode gern erkauft haben würde. Bum Beweise bafür giebt Kortholt einen Ausspruch, ben Spinoza nach ber Ermordung der Witts gethan haben foll, und der offenbar durch Migberständnisse verfälscht ift, denn das einzige bekannte Wort, worin der Philosoph, selbst vom Pöbel bedroht, jener Gräuelthat gedacht hat, bezeugte nur seine Gleichgültigkeit gegen ben Tob, keines=

<sup>\*)</sup> Seit 1701 Brofeffor ber Dichtfunft in Riel.

wegs seine Liebe zum Ruhm. Bielmehr gehörte der Chrgeiz, auch der wissenschaftliche, unter die Leidenschaften, die er mit dem ganzen Gewicht seiner Ueberzeugung von sich warf.

Es ist ein Verdienst des jüngeren Kortholt, die salschen Gerüchte über das Lebensende des Philosophen zuerst entkräftet zu haben; er berichtet wahrheitsgemäß, daß Spinoza, unbekümmert um den Tod, ruhig und sanst gestorben sei (extremum halitum placide esslavit). Nicht die Thatsache zieht er in Frage, nur die Verechtigung, denn er fügt hinzu: ob ein solches Ende einem Atheisten gebühre, sei unslängst von gelehrten Leuten bestritten worden.

# II. Joh. Colerus.

Auf diese Borgänger folgt der würdigste Biograph Spinozas, beffen Darftellung die ungetrübtefte Quelle bietet: Johannes Colerus (Johann Köhler aus Düffelborf 1647—1707), der im Jahr 1693 als lutherischer Brediger von Umfterdam nach dem Saag kam und hier mit seiner Familie das Haus am Beerkaai bezog, worin Spinoza einft daffelbe, nach hinten gelegene Zimmer bewohnt hatte, in welchem Colerus feine Biographie schrieb. Die Hausfrau, bei ber bamals ber Philosoph in einer Art Penfion gelebt hat, bezeichnet unfer Biograph als Wittwe van der Belben; diefer Name ift unrichtig, wie fich neuerdings aus alten Steuerregiftern ergeben, fie hieß ban be Werve, war feit 1644 verheirathet, jur Zeit Spinozas wohl fcon verwittwet, zu Colerus' Zeit schwerlich mehr am Leben, weshalb der lettere ben Namen nur unficher von hörensagen gewußt hat.\*) In ber Rabe wohnte ber Maler van ber Spijd, in beffen Saus Spinoza feine letten feche bis fieben Lebensjahre zubrachte; er gehörte zur lutherischen Gemeinde, und Colerus hat fich oft mit ihm und feiner Frau unterredet. Auch mit anderen glaubwürdigen Personen, die ihm Mittheilungen über Spinoza machen konnten, hatte er vielfach verkehrt und beffen Werke felbst gelesen, bevor er nach einer Reihe von Jahren das Leben des Philosophen darzustellen unternahm. So viel er in sorgfältiger Nachforschung hatte erfahren können, berichtet er wahrheitsgetreu bis in die kleinsten und unscheinbarften Umstände;

<sup>\*)</sup> Joh. van Vloten: B. de Spinoza naar leven en werken (Schiedam 1871) S. 262.

er folgt feinem Gegenftande mit einem Intereffe, welches fonft nur Die Liebe einflößt, und entwirft in schlichtefter Form ein Charafter= bild, das unwillfürlich Bewunderung erregt und eher von einer befreundeten Sand herzurühren icheint, als von einem Widerfacher. Doch ift Colerus ein entschiedener und ehrlicher Gegner, ber feinen vollen Abscheu vor den Lehren des ungläubigen Philosophen eben fo wenig verleugnet hat als feine Empfanglichkeit für den Gindrud biefes reinen, von allen gottlofen Begierden unbeflecten Charafters: er konnte bas Leben Spinozas nicht anders fchreiben, wenn er es überhaupt schrieb. Man möchte fragen, was den lutherischen und rechtgläubigen Prediger bewegen konnte, bem verschrieenen Atheiften ein biographisches Dentmal zu widmen? Es scheint, daß ber erfte Anlag von feinem Glaubenseifer felbft hertam. Er mochte hie und ba in seiner Gemeinde schriftwidrige Glaubensmeinungen angetroffen haben, sonft hatte er wohl nicht für nöthig gehalten, Jrrthumer folder Art von der Rangel aus zu bekampfen, ben Oftersonntag 1704 feiner Gemeinde die Realität der Auferftehung Chrifti einzuschärfen und gegen Spinozas allegorische Deutung berfelben zu predigen. Diese Controverspredigt follte gedruckt werden, und Colerus ergriff die Belegenheit, die glaubensfeindliche Lehre und ihren Urheber naher zu beschreiben. So entstand die Biographie, der die Bredigt beigefügt wurde, fie erschien zuerft in niederlandischer Sprace (1705) und ein Jahr später in französischer: "La vie de B. de Spinosa, tirée des écrits de ce fameux philosophe et du témoignage de plusieurs personnes dignes de foi, qui l'ont connu particulièrment, par Jean Colerus, ministre de l'église luthérienne de la Haye (à la Have 1706)." Der Uebersetzer ift nicht genannt, Colerus felbft kann es nicht fein, benn er fagt in feiner Biographie bei Erwähnung einiger frangofischer, gegen Spinoza gerichteter Schriften: "ich verftehe die Sprache nicht genug, um diese Werke beurtheilen zu konnen."

Das Bild Spinozas im Andenken der Nachwelt zu verherrlichen, war gewiß nicht die Absicht unseres Biographen, der zwar nirgends, wie Christian Kortholt, in Flüche und Berwünschungen ausbricht, aber die Himmelspforte doch auch dem abgeschiedenen Philosophen sorgfältig verschließt. Um keinen Preis möchte er denselben für selig gelten lassen. "Beiläusig will ich bemerken", berichtet Colerus gegen Ende seiner Lebensbeschreibung, "daß nach dem Tode Spinozas der Barbier eine Rechnung brachte, worin es hieß: ""Herr Spinoza

seligen Andenkens schuldet dem Chirurgen Abraham Kervel für bessen Dienste während des letzen Bierteljahrs einen Gulden und achtzehn Stüber"". "Der Todtenbitter, zwei Schmiede und der Kurz-waarenhändler, der die Trauerhandschuhe geliesert, machten in ihren Rechnungen dem Verstorbenen ein ähnliches Compliment. Wenn diese guten Leute gewußt hätten, was für religiöse Grundsäte Spinoza gehabt, so würden sie mit dem Worte "selig" gewiß kein so leichtssinniges Spiel getrieben haben. Oder sind sie nur dem Schlendrian der Gewohnheit gesolgt, die jenes Wort mißbrauchen und sogar auf solche Personen anwenden läßt, die in Verzweislung und Unbußsertigkeit gestorben sind?" Und doch hatte Colerus kurz vorher erzählt, daß Spinozas Tod, wie sein Leben, ruhig und sanst war!

Diese Lebensbeschreibung wurde ins Deutsche übertragen und zugleich mit einem Bilde Spinozas ausgestattet, das der ungenannte Nebersetzer für eine Copie des Spijck'schen Porträts ausgab. Da nach Seb. Kortholt van der Spijck den Atheisten gemalt habe, so sei dieses Titelkupser ein Contersei jenes Bildes\*): ein Schluß, wonach man das Prüfungsvermögen des Wannes beurtheilen möge! Wit welchem Ruten er Christian Kortholt, die Wenagiana und Bahle gelesen, zeigen die Worte, die er unter sein Titelkupser gesetzt hat: "B. de Spinoza Amstelodamensis, gente et professione Judaeus, postea coetui christianorum se adjungens, primi systematis inter atheos subtiliores architectus. Tandem ut atheorum nostra aetate princeps Hagae comitum inselicem vitam clausit, characterem reprobationis in vultu gerens."

# III. Spätere Lebensnachrichten.

#### 1. Lucas.

Die zweite biographische Hauptquelle, anonymen Ursprungs und apologetischer Richtung, ist von einem Freunde und Schüler des Philosophen in der Absicht verfaßt, seinen Weister als ein unübertroffenes Muster aller Weisheit und Tugend leuchten zu lassen. Da sie zweiundvierzig Jahre nach dem Tode Spinozas erschien, so ist kaum anzunehmen, daß der Autor in einem persönlichen Verhältniß zu dem letzteren gestanden. Die Schrift wurde zuerst in einer Samm-

<sup>\*)</sup> Das Leben des B. von Spinoza u. f. f. (Frankf. u. Leipzig 1733). S. 44—45.

lung literarischer Nachrichten unter bem Titel: "La vie de Spinosa par un de ses disciples" gedruckt.\*) Um fie von dieser Sammelfchrift, worin fie großes Aergerniß erregt hatte, unabhängia au machen, veranftaltete man noch in bemfelben Jahr eine neue, burch einen zweiten Theil vermehrte Ausgabe: "La vie et l'esprit de Mr. Benoît de Spinosa"; \*\*) fie erfchien in wenig Exemplaren und, wie die Antundigung ironisch erklärte, nur in der Absicht, die Widerlegung Spinozas zu veranlaffen. In dem zweiten, ganz werth-Lofen Theil (l'esprit) wurden die positiven Religionen, namentlich die criftliche und beren Stifter, in frivolfter Weise verhöhnt. Bei der großen Seltenheit und dem fehr theuren Breise des Buchs machte man Abschriften, besonders von jenem zweiten Theile, der unter verschiebenen Titeln, auch als "traité des trois imposteurs" (wohl um an Chriftian Rortholt die drei großen Betrüger zu rachen) in Umlauf gesetzt wurde. Rachdem die Berleger selbst die gedruckten Grem= place hatten vernichten laffen, erschien der erfte Theil in einer neuen Ausgabe unter folgendem Titel: "La vie de Spinosa par un de ses disciples, nouvelle édition, non tronquée, augmentée de quelques notes et du catalogue de ses écrits par un autre de ses disciples".\*\*\*) Diefer zweite Schüler, von dem einige unbedeutende Bufage herruhren, foll Richer be la Selve fein.

Der eigentliche Berfasser der Schrift ist nicht mit völliger Sicherheit bekannt; wahrscheinlich war es der seiner Zeit berüchtigte Arzt Lucas im Haag, andere nennen einen gewissen Broese. In der Ankündigung der letztgenannten Ausgabe heißt es: "wenn man über den Berfasser eine gegründete Bermuthung äußern darf, so läßt sich wohl mit Sicherheit behaupten, daß der verstorbene Lucas, berüchtigt durch seine ""Quintesseness", noch mehr durch Sitten und Lebens= art, das Werk geschrieben hat".

Nachdem das Ende Spinozas wie ein Opfertod verherrlicht worben, schließt die Schrift mit folgender Tirade: "Wir, die Zurückgebliebenen, find zu beklagen, alle find es, die seine Schriften belehrt und seine Gegenwart auf dem Wege zur Wahrheit gefördert hat. Da er nun dem Schicksallauler Lebenden nicht hat entgehen können,

<sup>\*)</sup> Henry de Sauzet: Nouvelles litéraires T. X. Amst. 1719. — \*\*) A la Haye chez Charles le Vier (1719). — \*\*\*) A Hambourg chez Henry Kunrath (1735).

so laßt uns in seinen Spuren wandeln oder ihn wenigstens durch Bewunderung und Lobpreisungen verehren, wenn wir zu schwach sind, ihm nachzusolgen. Wögen alle starken Seelen seine Grundsäte und Lehren zur Richtschurr ihres Handelns nehmen und stets vor Augen haben! Was wir in großen Männern lieben und verehren, ift und bleibt ewig lebendig." "Baruch Spinoza wird in dem Andenken und den Werken aller ächten Weisen sortleben: diese sind der Tempel der Unsterblichkeit."\*)

Diese Schrift hat K. H. Hendenreich ins Deutsche übersetzt und seinem Werte "Natur und Gott nach Spinoza" als Einleitung vorausgeschickt. \*\*)

#### 2. Nicéron.

Ginen kurzen Lebensabriß mit Hinzufügung eines Katalogs der Werke und der biographischen Ouellen gab der Barnabit Niceron in seinen "Mémoires pour servir à l'histoire des hommes illustres dans la république des lettres avec un catalogue raisonné de leurs ouvrages". Lucas' Darstellung der Lebensgeschichte Spinozas nennt er "un vrai panégyrique de ce fameux athée." \*\*\*) Im Uebrigen enthält die Schrift kaum eine neue bemerkenswerthe Thatssache.

### 3. Boulainvilliers.

Ein Jahr später erschien eine aus Colerus und Lucas unkritisch compilirte Lebensbeschreibung Spinozas, die einer Sammlung von Widerlegungen seiner Lehre als Einleitung vorausging: "Réfutation des erreurs de Bénoît de Spinosa par M. de Fénelon archevêque de Cambray, par le P. Lami Bénédictin et par M. le comte de Boullainvilliers, avec la vie de Spinosa, écrite par M. Jean Colerus, augmentée de beaucoup de particularités, tirées d'une vie manuscrite de ce philosophe, faité par un de ses amis ". †)

Einige vermuthen, daß der anonyme Herausgeber ein gewisser Langlet du Fresnoy gewesen sei; der eigentliche Autor des handschriftlich hinterlassenen Werks, der die Lebensbeschreibung compilirt, die Widerlegungen gesammelt, selbst einen Beitrag dazu geliefert

<sup>\*)</sup> La vie de Spinosa pg. 44. — \*\*) Leipzig 1789. — \*\*\*) T. XIII (Paris 1730) p. 30—52. — †) Bruxelles chez François Foppens (1731).

und diesen mit einem Borwort begleitet hat, war der als Historiker, Polyhistor und Freigeist bekannte, im Jahre 1722 verstorbene Graf Charles de Boulainvilliers, derselbe, den uns Boltaire in seinem "Mittagsmahl des Grasen von Boulainvilliers" (1767) vorgeführt hat. Der Benedictiner François Lami hatte im Jahre 1696 eine Widerlegung der Lehre Spinozas veröffentlicht, woraus hier ein Auszug mitgetheilt wird. Dann folgt ebenfalls nur ein Auszug aus einem Briese Fénelons und als Anhang "Certamen philosophicum", eine Schrift, welche Isaak Orobio, ein jüdischer Arzt in Amsterdam, "zur Bertheidigung der göttlichen und natürlichen Wahrheit" gegen Spinozas Atheismus gerichtet hat (1684).\*)

Diefer Sammlung ernftlich gemeinter Widerlegungen geht Boulainvilliers' Darftellung der Lehre Spinozas voraus, die mehr als ben dritten Theil bes ganzen Werkes einnimmt. Nachdem er gegen ben theologisch-politischen Tractat geschrieben und eine Reihe antispinoziftischer Schriften gelesen, habe er (burch bas Studium ber hebräischen Grammatik aufmerksam gemacht) erft im Jahre 1704 bas Syftem felbft aus ben nachgelaffenen Werten naher tennen gelernt und unter bem Gindruck biefer fo klaren und folgerichtigen Demonftrationen die ihm bekannten Widerlegungen ungenügend gefunden. Die Gegner hatten die Lehre, die fie bekampfen wollten, ent= weder nicht widerlegt oder nicht verftanden, das letztere gelte namentlich auch von Bayle. Offenbar jei durch die mathematische Darftellungs= art bas Berftandnig erschwert worden. Daher habe er fich entschlossen, das Syftem Spinozas ohne diefe Einkleidung fo leicht und faglich als möglich wiederzugeben, nur beftrebt, die Kraft der Beweisführung nicht zu schwächen. Um Spinozas Lehre erfolgreich zu bekämpfen, muffe man wiffen, was man zu bekampfen habe; dies wolle Boulainvilliers zeigen, den Triumph der Widerlegung felbst gönne er Man fieht, daß dem Grafen mehr an der Berdeutlichung und Verbreitung als an der Bekampfung der Lehre gelegen war, und daß dieser Absicht die Widerlegung jur Maste und die Biographie Spinozas zur Folie dienen follte.

### 4. Bloten.

Auf Grund jüngster Forschungen, insbesondere der Auffindung Spinoza'scher Schriften, hat fich Joh. van Bloten das rühmliche

<sup>\*)</sup> S. folgenbes Capitel S. 110.

Berbienst erworben, unsere Kenntniß vom Leben des Philosophen vervollständigt und in manchen Punkten — es giebt hier keinen, der uns unwichtig erschiene — theils berichtigt, theils genauer bestimmt zu haben. Seine Schriften sind: "Ad B. de Spinoza opera, quae supersunt omnia, supplementum"; (ber biographische Theil ist in den "collectanea" enthalten); "Baruch d'Espinoza, zijn leven en schriften in verband met zijnen en onzen tijd", dasselbe Werk in zweiter vermehrter Auflage: "Benedictus de Spinoza naar leven en werken."\*)

Die fleißige und liebevolle Erforschung der Lebensverhältnisse und der literarischen Wirksamkeit des Philosophen ist in diesen Schriften dankbar anzuerkennen, aber es heißt sich im apologetischen Sifer übernehmen, wenn der Verfasser die Lehre Spinozas als das absolute Shstem bejaht wissen will und die Würdigung derselben als einer nothwendigen und hochwichtigen Entwicklungsstuse auf dem Wege der Ideen von Descartes zu Leibniz für eine Verkennung ihrer Größe und eine Zwangsmaßregel deutscher Shstemsucht ansieht, die alles in Reih und Glied stellen müsse. Ueber diesen Punkt, den er in meiner Auffassung tadelt, rechte er nicht mit "der unglücklichen beutschen Shstemsucht," sondern mit dem Gange der Geschichte selbst.\*\*)

### Drittes Capitel.

# Spinozas Abstammung und Beitalter.

- I. Die portugiefifchen Juben in Umfterdam.
  - 1. Borgeschichte in Spanien und Portugal.

Nirgends im Laufe des Mittelalters hatte das Judenthum einen so stolzen Zweig des gesunkenen und in der Welt zerstreuten Volkes, eine so hohe Blüthe der Cultur und des Wohlstandes, der Wissenschaft und des Kunstssleißes entwickelt, als in Spanien von der Mitte

<sup>\*)</sup> Die beiben ersten Schriften sind in Amsterdam bei Fr. Müller 1862 erschienen, die letzte in Schiebam 1871. — \*\*) B. de Spinoza naar leven en werken. S. 225.

bes elften bis gegen Ende des vierzehnten Jahrhunderts. Unter dem Einfluß der arabischen Ariftoteliker waren auch die jüdischen Schrift= gelehrten von jenen großen Fragen ergriffen worden, die das Berhältniß ber speculativen Ertenntniß zur Religion und bie Anwendung ber Bhilosophie zur Erleuchtung bes Glaubens und zur Erklärung ber Schrift betrafen. Es hatte fich hier eine Art jubifcher Scholaftit ausgebilbet, auf beren Sohe Mofes Maimonides aus Cordova im awölften Jahrhundert ftand, sein Zeitgenosse war Ibn Efra, der Commentator ber Schrift; ein Jahrhundert vor ihm lebte 36n Ge= birol (Avicebron), der Dichter des im Mittelalter fo berühmten "fons vitae". Das Unternehmen, den Glauben mit der Philosophie in Uebereinstimmung zu bringen, mußte, wie in der arabischen und driftlichen Scholaftit, fo auch in ber jubifchen eine Gegenrichtung hervorrufen, die aus religiöfem Intereffe die Unabhangigkeit und Unerforschlichkeit des Glaubens vertheidigte, und als deren Rührer am Ende diefes Zeitalters der judische Schriftgelehrte Chasdai Creskas aus Barcelona erscheint. Er war ein Zeuge und durch den Tob feines Sohnes zugleich ein Opfer der erften schrecklichen und ausgedehnten Judenverfolgung, die gegen Ende des vierzehnten Jahrhunderts (1391) in Spanien wüthete, verurfacht durch die Geldübermacht und das finanzielle Gewicht der Juden, entzündet durch den haß bes Bolles, ben Janatismus der Mönche und die Intereffen des vielfach verschuldeten Abels. Gin Theil der Berfolgten fah das einzige Mittel der Rettung in der außeren Befehrung jum Chriftenthum; es gab jest unbekehrte und bekehrte Juden, die Furcht hatte die letteren zur Taufe getrieben, die Gewohnheit der väterlichen Sitten und die ererbte Glaubenszähigkeit hielt fie am Judenthum feft, beffen Gebrauche fie beimlich ausübten. Diese Reuchriften (novos christianos), wie man fie nannte, waren zum großen Theil Scheinchriften, aus altgläubigen Juden waren ungläubige Ratholiten, aus verfolgten Jeraeliten verdächtige Reper geworden, die innerhalb der Rirche gefährlicher erschienen, als ihre Stammesgenoffen außer-Gegen diese Reter murbe bas Gericht aufgerufen, dem die Wahrung der kirchlichen Glaubenseinheit und Glaubensreinheit anvertraut war, und das schon in dem benachbarten Sudfrankreich seine Dienste geleistet hatte: die Inquisition. Bereinigung der beiden Reiche Caftilien und Aragonien unter 3fabella und Ferdinand dem Katholischen gingen die Krchenpolitischen und rein politischen Interessen Hand in Hand. "Ferdinands Religion", sagt ein englischer Schriftsteller, "war die Politik, Isabellas Politik war die Religion".\*) Mit der maurischen Herrlickeit sollte auch der jüdischen in Spanien für immer ein Ende gemacht werden. Zu diesem Zwecke hatte sich die Monarchie mit der Inquisition, die weltliche Herrschsucht mit der kirchlichen und jede von beiden mit der Habsucht verbunden. Nach der Eroberung und dem Falle Granadas wurde das königliche Edict verkündet, welches die Juden aus Spanien vertrieb (31. März 1492).

Ein Theil wanderte nach Portugal in der Hoffnung, hier ein neues befferes Baterland ju finden, und erlebte neue Berfolgungen in noch schlimmerem Grade. Raum hatte der König Emanuel sich mit der Tochter des spanischen Königspaares vermählt, als er gegen die Juden die gleiche Politik einschlug und auf die grausamste Art ausführte. Er befahl die Vertreibung (1497), hinderte fie dann durch die gewaltsame Bekehrung und ließ, um Christen zu machen, Juden ihre unmündigen Kinder entreißen. So entstanden auch in Portugal "Neuchriften", die größtentheils im Herzen Juden blieben, ber Kirche verdächtig, von den Altchriften verachtet und getrennt, von der Inquifition bedroht und ihr zulett preisgegeben, an der Auswanderung trot der papstlichen Fürsprachen gehindert. Als fie endlich gestattet wurde (1577), erschien bald darauf Philipp II. als Beherrscher Portugals (1580) und bannte durch das Verbot der Auswanderung (1583) die Juden von Neuem unter die Gewalt der Inquisition. Ihr Leben in Portugal war von Anfang an in einer weit strengeren Absonderung von den übrigen Einwohnern des Landes gehalten als in Spanien, weshalb dort, wie auch Spinoza im britten Capitel seines theologisch-politischen Tractats bemerkt, die jüdische Race reiner und unvermischter fortgepflanzt wurde.

### 2. Auswanderung nach Umfterbam. Die neue Gemeinde.

Nachdem die Niederländer das spanische Joch abgeworfen und in ihrem Gebiet ein Reich politischer und religiöser Freiheit gegründet hatten, gab es in Europa keinen Staat, der allen um ihres Glaubens oder ihrer Weinungen willen Verfolgten eine bessere Zusluchtsstätte

<sup>\*)</sup> Milman: The history of the jews. Vol. III. 3. ed. (London 1863) Book XXVI. pg. 302.

bieten konnte, als Solland. Sier fanden bie portugiefischen Juden nicht blos ein Ufpl, fondern eine neue Beimath. Die erfte flüchtige Familie (Pereira) erschien in Amsterdam 1593 und gründete das erfte Bethaus, balb folgten nach ben Hanbelsstädten des Nordens neue Züge portugiefischer Auswanderer, Amfterdam hieß "bas neue große Jerusalem", Samburg "das Heine". Binnen Rurzem gemährte man ihnen in den freien niederlandischen Städten volle Duldung und alle gesetzlichen Rechte, nur nicht, was fie auch gar nicht begehrten, die Theilnahme an den Staatsamtern. Die Oranier waren ihnen günftig, ber Staat erkannte feinen Bortheil, die großen Reichthumer ber Bertriebenen bienten bem niederländischen Sandel und förderten seinen ersten Aufschwung, die portugiesischen Juden haben durch ihre Geldmittel bazu beigetragen, daß eine Reihe portugiefischer Eroberungen in Oftindien an die Riederlander verloren gingen. Wenige Jahr= zehnte nach der erften Anfiedlung bedurfte man in Amsterdam einer neuen Synagoge, die portugiefische Judengemeinde gablte icon 400 Familien und 300 Säufer; im Jahr 1671 hatte fich die Bahl der Familien verzehnfacht, es wurde eine britte Spnagoge gebaut. Die sogenannte neue portugiesische (Talmud Tora), die man den 3. Au= guft 1675 einweihte und in Gefängen und Reden, wie ein jubischer Geschichtsschreiber unserer Zeit berichtet, mehr gefeiert hat, als selbst ben Tempel in Jerufalem. \*)

### 3. Die Rabbiner und die Schule.

Die inneren religiösen Zustände der Amsterdamer Gemeinde waren vielsach verworren und getrübt; man darf sich nicht vorstellen, daß das schriftgläubige und schriftgelehrte Judenthum nach alter Art darin ohne Weiteres einheimisch war und herrschte. Diese portugiesischen Juden waren den Bersolgungen der Inquisition und dem Scheinchristenthum, das ihnen aufgezwungen worden, entronnen, aber sie hatten doch ein Jahrhundert darin gelebt, die kirchlichen Gebräuche mitgemacht, katholische Sitten angenommen, die jüdischen Geremonien heimlich ausgeübt, ohne unterrichtete Kenntniß der jüdischen Keligion, und zeigten so eine Mischung von Halbiuden= und Halbchristenthum. Diesen Zuständen sollte gesteuert werden. Man errichtete deshalb

<sup>\*)</sup> H. Grach: Geschichte ber Juben von ben altesten Beiten bis auf die Gegenswart. Bb. X. (Leipzig 1868). Cap. VII., S. 257.

eine jüdische Lehranstalt in sieben Classen, die sich von den Anstängen der hebräischen Sprache bis zur jüdischen Theologie und zum Studium des Talmud erstreckte. In den obersten Lehrsächern unterrichteten die ersten Rabbiner, deren Collegium mit dem gewählten Borstande die portugiesische Gemeinde in Amsterdam leitete. Um die Mitte des siedzehnten Jahrhunderts, in welchem Zeitpunkte die Amsterdamer Spnagoge ihr höchstes Ansehen genoß, standen an ihrer Spize die Rabbiner Saul Levi Morteira, der als ein sehr gelehrter Talmudist galt, Manasse Ben-Jsrael und Jsaak Aboab, beide als Prediger geseiert. Wir werden ihnen im Leben Spinozas wieder begegnen. Als der Bannsluch über diesen abtrünnigen Jünger ausgesprochen wurde, war Morteira ein Mann von sechzig Jahren und Aboab zehn Jahre jünger; Manasse Ben-Jsrael war damals nicht in Amsterdam, sondern in London, um bei Cromwell die Zuslassung der Juden in England zu betreiben.

Die Wieberherstellung bes biblischen Judenthums, die ftrenge Wahrung der mojaischen Gesetze und der Borschriften des Talmud mufte in der Absicht und Bflicht der Rabbiner liegen, wie in dem Bedürfniß diefer neuen, ihrem väterlichen Glauben mit voller Freiheit zuruckaegebenen Gemeinde. Man kann fich barum nicht wundern. daß hier in Umfterdam ein neuer Glaubenseifer für die Religion der Bäter erwachte, die man in Portugal angftlich hatte verbergen muffen, und für welche bie beimlichen Glaubensgenoffen auf ber pprenäischen Halbinsel, die fie nicht forgfältig genug verhehlten, in Schaaren ben Feuertod litten. Es gab in biefer Gemeinde manche, die in Portugal dem Scheine nach Mönche und Nonnen gewesen; es aab in Spanien Bischöfe, beren Eltern und Geschwifter Juden in Wenn dort ber Inquisition Opfer über Opfer Amsterdam waren. fielen, fo wurde hier mit jeber Nachricht babon ber Glaubenseifer ftarter entzündet und mit ihm der haß gegen jeden, der das Gefet anzutasten wagte. Man wollte eine Religion nicht verachtet sehen, die Märthrer machte. Und fo entstand in den Umfterdamer Juden ein Kanatismus und aus ihren Rabbinern ein Glaubensgericht, bas zwar glücklicherweise weit ohnmächtiger als die Inquisition, taum weniger verfolgungsfüchtig war. Man tann voraussehen, weldes Schickfal ein Sohn diefes Bolks und ein Schuler diefer Rabbiner erfahren mußte, der die Religion der Bater verwarf und Marthrer nicht für Beweise ber Wahrheit anfah.

### 4. Uriel ba Cofta.

Einer der frühften Conflicte, der in der Mitte der Amfterdamer fudengemeinde entstand und in der Rachwelt unvergeffen geblieben it, erleuchtet grell genug den Fanatismus biefer Leute. Gabriel a Costa, der Sohn eines Reuchriften aus Porto, selbst aufrichtig atholisch gefinnt und schon mit ber tirchlichen Würde eines Ranoitus bekleidet, wollte fich aus eigener Bibelforschung von der höhe= en Wahrheit der altteftamentlichen Religion überzeugt haben, floh iach Umsterdam und trat offen jum Judenthum über. Nach ber Beschneibung nannte er sich Uriel ba Cofta. Balb gerieth er in ieue Zweifel, er fand bas rabbinifche Judenthum in Widerstreit nit dem biblifchen und julett biefes felbft in Widerftreit mit der iatürlichen Offenbarung Gottes, fo daß am Ende ein beiftischer, ben wfitiven Religionen entfremdeter Standpunkt übrig blieb. Uriel ba Softa hatte fich offen gegen die rabbinischen Traditionen ausgesprochen ind auf den schriftlichen Angriff eines judischen Arztes (Samuel da Silva) eine Gegenschrift veröffentlicht, worin er die Lehre von der Infterblichkeit verwarf. Run genügte es ben jubifchen Glaubens= utoritäten nicht, daß fie den Mann bereits excommunicirt und da= nit von aller Gemeinschaft ausgeschlossen hatten, fie verklagten ihn ett bei ber Obrigteit von Amfterdam und bewirkten, baf er mit Befängniß bestraft und seine Schrift verbrannt wurde. Seine eigeien Bermandten schürten die Berfolgung. Gine Reihe von Jahren jatte er die völlige Folirung, die der Bann der Synagoge über hn gebracht, ertragen, dann vermochte er es nicht länger und untervarf fich der Bufe. Neue Gesekegübertretungen hatten neue Verfol= jungen und ein noch schwereres Anathem zur Folge. Und als ber Ingludliche wiederum die Löfung bes Bannes nachfuchte, wurde ihm ine schreckliche Buße auferlegt, er mußte fich nach dem demüthigsten Biderruf vor der versammelten Gemeinde geißeln laffen und bann auf die Schwelle der Synagoge niederwerfen, damit die Gläubigen iber ihn hinwegichritten. In der Berzweiflung über fein zertrum= nertes Lebensglud und die Dighandlungen, die er erduldet, gab er ich felbst den Tod (1640) und hinterließ die Geschichte seiner Schickale als ein trauriges "exemplar vitae humanae" und als ein un= melbichliches Zeugniß, daß die Juden ihre Glaubenstyrannei feines= vegs verlernt und von der spanischen Inquisition nicht blos viel geitten, sondern auch viel profitirt hatten. Als Uriel da Costa stard, war er ein Mann von fünfzig und Spinoza ein Knabe von acht Jahren. Wir haben diese Vorgänge etwas umständlicher berührt, weil man darin ein Vorspiel der Consticte gesehen hat, die Spinoza ein halbes Menschenalter später erlebte. Die Leute, mit denen er zu thun bekam, sind aus den Schicksalen Uriels erkennbar. Aber Spinoza unterlag nicht, er war an Geist und Charakter ohne jede Vergleichung mächtiger als sein Vorläuser und darum über das Schicksal erhaben, das ihm die Rabbiner zudachten. Aus einem halben Juden und einem halben Christen wird nie ein ganzer Mann, sondern ein gebrochener, wie Uriel da Costa.\*)

### 5. Ifaat Orobio be Caftro.

Ein anderes Beispiel eines portugiesischen Scheinchriften, ber fic in Umfterdam jum Judenthum bekannte, ift Balthafar Orobio de Caftro aus Bragança, ber als Sohn eines Neuchriften früh nach Spanien tam, Professor ber Medicin in Sevilla wurde und, von feinem Diener des Judaismus angeklagt, in die Sande der Inquifition gerieth, die ihn einkerkern, foltern und endlich des Landes verweisen ließ. Nachdem er eine Zeit lang in Toulouse gelehrt hatte, tam er nach Amfterdam (ungefähr ein Jahrzehnt nach der Ausftogung Spinozas) und nannte sich nach der Beschneidung Isaat Orobio de Castro. Er war es, der die Einwürfe, die Lambert Belthunsen gegen den theologisch-politischen Tractat gerichtet hatte, Spinoza zusenbete und beffen Erwiederung empfing (1671); Jahrzehnt nach dem Tode des letzteren starb Orobio, nachdem er wenige Jahre vorher eine Schrift jum Schutz ber göttlichen und natürlichen Wahrheit in lateinischer Sprache veröffentlicht hatte (1684). worin er Bredenburg und Spinoza bekampfte. Wenn ein neuerer jubifder Geschichtschreiber biefen Brebenburg für einen "Schilbtrager Spinozas" hält, so ift zu bemerken, daß er ein Gegner deffelben war und nach der Meinung Bahles fogar ein gewichtiger, er wollte in seiner "enervatio tractatus theologici-politici" (1675) ben Sat von der Einheit Gottes und der Natur nach mathematischer Methode widerlegt haben. Allerdings ift ihm der Borwurf gemacht worden, daß er durch seine Grunde den Naturalismus mehr bewiesen als

<sup>\*)</sup> Ueber Uriel da Costa und Isaak Orobio de Castro zu vgl. M. Kansersling: Geschichte der Juden in Spanien und Portugal. Th. II. Buch II. Cap. VII. S. 285—90. H. Graeh: Gesch. d. Juden. Bd. X. Cap. V. S. 182—140.

entkräftet habe; und Jaak Orobio in seiner oben erwähnten Schrift war dieser Ansicht, er bezeichnete auf dem Titelblatt Bredenburg als einen Widersacher der Religion, der "in den Abgrund des Spinoza'schen Atheismus" gestürzt sei.\*)

### 6. Die Rabbaliften.

Uebrigens waren die Rabbiner in Amfterdam felbst keineswegs jo alt= und ftrenggläubig, als fie fein wollten. Es hatte fich in jener Beit eine mystische Bewegung auch der judischen Gemuther bemachtigt, die sich nach dem langen Druck der Berfolgung und dem Auffcwunge einer befferen Zeit ichwarmerifchen Soffnungen hingaben. Dan trug fich in ber jubifden Welt mit meffianischen Erwartungen und glaubte den Tag der Berheißung nahe gekommen, es traten Berfonen auf, die in ihrer Erscheinung die Erfüllung vertundeten und Unhang fanden. Mit ber Hoffnung auf bas meffianische Reich war seit den Pharifaern der Glaube an die Auferstehung, die Unfterblichkeit ber Seele und eine leibliche Wiedergeburt verbunden, der in der mosaischen und alttestamentlichen Lehre keinen Grund hatte. Es ift bemerkenswerth, daß Uriel da Costa, weil er die Unfterblich= teit verneinte, als ein Gottesläfterer galt; wir werden finden, bag man auch Spinoza, um feinen Glauben zu prufen, mit ber Unfterblichkeitsfrage versuchte. Nun gab es im Judenthum eine neuplatonische Myftik, die sich für die Offenbarung der tiefsten Geheimnisse ausgab und in den fogenannten tabbaliftischen Schriften bestand, welche die Emanation der Welt aus Gott und die Rückehr der Seelen lehr= ten, womit sich bei der phantaftischen Art dieser Borstellungen der Glaube an messianische Berkörperungen und die Erwartung der großen Katastrophe, welche die Verheißung erfüllen sollte, verbinden ließ. Bon alle bem ftand nichts in ber Schrift, sondern mußte durch das Spiel kabbalistischer Auslegungen in sie hineingedeutet werden. Solche kabbaliftische Schriften waren lange im Geheimen verbreitet, bevor die wichtigste derselben, das Buch des Glanzes (Sohar), um die Mitte bes fechszehnten Jahrhunderts an bas Licht ber Welt trat. Der tabbaliftische Glaube, der schon in der abendländischen Literatur der Renaissance seine Rolle gespielt \*\*), wurde jest durch die Zeitströmung

<sup>\*)</sup> Kapferling, Th. II. Buch II. Cap. VII. S. 303—305; Graet, Bb. X. Cap. VI. S. 202—204. Rgl. oben Cap. II. S. 103. — \*\*) S. Bb. I. biefes Werts Th. I. Ginl. S. 89 ftg.

in der judifchen Welt begunftigt und in feinen prattifchen Soffnungen populär, er fand Unhanger, bie fich bes Gegenfages awifchen bem biblisch-talmudiftischen und kabbaliftischen Rudenthum nicht bewurt waren, er fand Schwärmer, die ihn durch neue Schriften fortpflangten. Unter biefen ift bor allen ein spanischer Neuchrift zu nennen, ber nach der Eroberung von Cadix durch Effex (1596) auf einem englischen Schiffe nach Umfterbam tam und in die portugiefische Jubengemeinde eintrat: Alonfo (nach der Beschneidung Abraham) de Herrera, beffen tabbaliftische, spanisch geschriebene Schriften "bas Gotteshaus und die Himmelspforte", kein geringerer als der Rabbiner Raat Aboab in Amfterdam ins Sebräifche überfette, fie erfchienen turz bevor die Synagoge durch ihre Rabbiner ben Bannfluch über Spinoza verhangte. Nichts tennzeichnet greller den untritischen Charatter, in welchem die jubischen Glaubensautoritäten in Umfterbam selbst befangen waren, als diese tabbaliftischen Reigung en. Es ift tein Zweifel, daß Spinoza die tabbaliftischen Schriften, namentlich die des Herrera kannte, und wir werden der vielbesprochenen Frage ju begegnen haben, ob er Impulse von ihnen empfing?

# II. Die nieberlanbifden Buftanbe.

Spinozas Zeitalter ift das größte der Niederlande. Er war sechszehn Jahre, als biefe nach achtzigjährigem Kampf ihre Unabhängigkeit durch den westphälischen Frieden gesichert und von Guropa anertannt faben, durch ihre Flotte und ben Befit des Welt= handels felbst in der Stellung eines mächtigen und einflufreichen Ein Menschenalter spater, in dem Jahre nach dem Tode des Philosophen, wurde der Krieg mit Frankreich, der ihre Selbständigkeit zu vernichten gedroht, durch den Frieden von Nimwegen gludlich bestanden (1678). Nachdem fie die spanische Herrschaft für immer losgeworben, hatten bie vereinigten Rieberlande zwei Gegner zu fürchten: bas seemächtige England und bas eroberungssüchtige Immer auf's Neue mußten fie Rriege führen, um ben Frankreich. Frieden, der dem Lande so nöthig war, wiederzugewinnen. Folge der Navigationsacte, durch welche Cromwell den Welthandel mit der englischen Schifffahrt verknüpfte, entstand ihr erster Seetrieg mit England (1652-54), der nicht ohne Nachtheile für fie endete; bie fortbauernde Sandelseifersucht führte unter ber Reftauration ben

ameiten herbei (1665--67), der den Riederlandern trot der Großthaten ihres Rupter teine entschiedenen Erfolge eintrug. Zwischen diefe Kämpfe mit England fiel der Seekrieg mit Portugal (1657—61) um den Befit Brafiliens, der den vereinigten Staaten wieder ver-Loren ging. Aber bie größte aller Gefahren nahte von Frankreich. Roch war der zweite Krieg mit England nicht zu Ende geführt, als Ludwig XIV. seine Eroberungspolitik begann und einen Theil der spanischen Niederlande wegnahm (1667). Damit war bas alte antispanische Bundniß zwischen Frankreich und Holland vernichtet und die Generalstaaten genöthigt, in ihrer Politik die antifranzösische Richtung einzuschlagen. Durch ihre Coalition mit England und Schweben (bie fogenannte Triplealliance) hinderten fie zwar ben Fortgang des Arieges und bewirkten den Frieden von Aachen (1668), aber Ludwig XIV. behielt die in ihrem Nachbarlande eroberten Städte und fann auf Rache an den alten Bundesgenoffen, die feine Plane getreuzt hatten. Es gelang ihm, jenes Gegenbundniß der drei Machte zu lösen, England auf seine Seite zu bringen und zur Unterftützung seiner Blane gegen Holland zu bewegen. Nach der plötzlichen Wegnahme Lothringens (Sept. 1670) erklärte er im Frühjahr 1672 den vereinigten Riederlanden den Krieg, die fast wehrlos dem Einbruch der französischen Seere preisgegeben waren und ohne Rettung verloren schienen. Schon den 20. Juni 1672 fiel Utrecht unter die Gewalt der französischen Waffen, an deren Spipe der große Conde ftand. Wir werden im Leben Spinozas berichtet finden, daß der Philosoph einer Ginladung des frangöfischen Feldherrn nach Ut= recht gefolgt fei und fich badurch bem Sag bes Bolts im Saag ausgefest habe. Ueber diefe Zusammentunft felbft ift viel gefabelt worden; auch die erfundenen Gerüchte über seine Reise nach Frankreich knupfen fich an diefe Thatsache. Aus der geschichtlichen Folge der Begeben= heiten, die wir in der Rurze dargelegt haben, erklären fich die Umftande, unter benen Spinoza in den Riederlanden felbft mit einem Prinzen des französischen Hauses in Berührung kommen sollte. Das Interesse, welches Conde an dem Philosophen nahm, hatte nichts mit politischen Dingen zu thun.

Die Schilderung der außeren Berhältnisse führt uns auf die inneren Zustände des Landes, worin Spinoza lebte, und an denen er bei aller Berborgenheit durch seine Schicksale wie durch seine Gestinnungen einen bemerkenswerthen Antheil nahm. Wir erinnern und

aus ber Geschichte Descartes', welche Barteiungen ben iungen um seine Eristenz ringenden Föderativstaat bewegten und seine Einigkeit in Gefahr brachten. Der oranischen Partei ftand die republikanisch gesinnte gegenüber, stets auf ber hut vor monarchischen Uebergriffen, immer beforgt für bie innere Freiheit bes Gefammtftaats und bie innerhalb ber Föberation gewährte Selbständigkeit ber einzelnen Provinzen. Mit den politischen Parteien gingen die religiösen und firchlichen Sand in Sand, die Comariften und Arminianer, Orthodoren und die freier Denkenden, die Boëtianer und ihre Gegner: jene beftrebt, die Macht und herrschaft ber rechtgläubigen Rational= tirche au fordern, diese beftrebt, die Glaubensfreiheit und tirchliche Diefelben 3n= Selbstbestimmung der Gemeinden aufrechtzuhalten. tereffen verbanden die Orthodoxen mit der oranischen Partei, Liberalen mit der republikanischen; dort überwogen die centralistischen. hier die föderaliftischen Bestrebungen, die in den Augen der Gegner als gefährliche Sondergelüfte erschienen. In der Jugendzeit Descartes' ftand an der Spige ber oranischen Partei der Statthalter Morit von Nassau, an der Spite der republikanischen Oldenbarnevelbt, der Grofpenfionar von Holland; die oranische fiegte auf dem poli= tischen und tirchlichen Welbe, bas Saupt der Republikaner fiel auf dem Schaffot, und gleichzeitig wurden durch die Synode von Dordrecht die Arminianer von der Rirchengemeinschaft ausgeschloffen.\*) Sie find später im Lande wieder geduldet worden und haben unter bem Ramen ber "Collegianten" einzelne freie Gemeinden, nament= lich in Amfterdam und Rijnsburg gebilbet. Diefe Collegianten find im Leben Spinozas von Bedeutung.

Ohne Zweifel waren Geltung und Einfluß der Oranier in den Berhältnissen der befreiten Niederlande tief begründet. Nach dem Tode Wilhelms I. (1584) vereinigten seine Söhne Morit (1584—1625) und Friedrich Heinrich (1625—1647) in ihrer Person die Statthalterschaft der meisten Provinzen mit dem Oberbesehl über die gesammte Lands und Seemacht, der Würde des Generalcapitäns und Admirals. Der Staat war auf den Krieg gegründet und bedurfte einer wohlsorganisirten Wehrkraft, der militärischen Einheit und Führung: darauf beruhte das Gewicht und die Popularität der oranischen Partei, die deshalb die kriegerisch gesinnte Politik vertrat und fests

<sup>\*)</sup> Bgl. Th. I. Buch I. Cap. II. S. 161—62.

hielt, während die Gegenpartei ebenfalls aus patriotischen Intereffen fo viel als möglich ben Frieden anftrebte. So lange der Rampf mit Spanien dauerte, ftartte fich immer von Neuem bas Anfeben ber oranisch Gefinnten, und die Sonderbestrebungen in Staat und Rirche erschienen als gemeinschädliche, selbst hochberratherische Bersuche. Die Sache anderte fich mit dem weftphälischen Frieden. Jest schien die Zeit der friedlichen Entwicklung, der Erleichterung der Militärlaften. der Reduction der Armee gekommen. Wilhelm II., der Sohn Friedrich Heinrichs, Statthalter und Generalcapitan (1647-50), wollte die Erhaltung der ungeschwächten Wehrtraft und die Fortsekung des Arieges im Bunde mit Frankreich; darüber entstand zwischen ihm und den Generalstaaten ein Conflict, den er gewaltsam nach dem Beispiel seines Oheims lösen wollte, er ftarb und hinterließ einen noch ungeborenen Erben, den nachmaligen Wilhelm III. Die Gegenpartei fiegte, die erledigte Statthalterschaft wurde nicht wieder besekt und die Broving Holland erließ das fogenannte "immerwährende Ebict" (1667), wonach die Würden des Statthalters und des General= capitans nie mehr in derfelben Berfon vereinigt fein follten. leitende Staatsmann biefer republitanischen Zeit, in welcher die Nieberlande ihre Seekriege mit England und Portugal zu führen hatten, war Johann de Witt aus Dordrecht, seit 1653 Großpen= fionar von Holland. Patriot und Republikaner ohne Makel, hatte biefer hochgebildete Mann mit der tundigften und geschickteften Sand in der schwierigsten Zeit fast zwanzig Jahre das Steuer der General= staaten glücklich geführt, als der Krieg mit Frankreich ausbrach und die Niederlande fast unbewehrt traf, die Festungen in Berfall, die Landmacht im Zuftande ber größten Schwäche. Die oranische Partei war durch den Gang der Dinge gerächt, die republikanische hatte ihre Sache verloren; Johann de Witt, der alles verfuchen wollte, um den Frieden zu erhalten, erschien als Landesverräther; sein älterer Bruder Cornelius, Bürgermeifter von Dordrecht, wurde fälschlich beschuldigt, den Meuchelmord Wilhelms III. geplant zu haben, er wurde im Haag eingekerkert, gefoltert, und nach der überftandenen Qual wurden beide Brüber einem rasenden Pobel preisgegeben, der fie auf kannibalische Art ermordete und die Leichen zerfleischte. (29. Juni 1672.)

Johann de Witt besolgte auch in kirchlichen Dingen die Grund= fätze der republikanischen Politik, er trat der Herrschlicht der Or= thodoxen entgegen und dulbete keine Einmischung der Religion in die Angelegenheiten des Staats; er war ein Freund und Gönner Spinozas, womit nicht gesagt sein soll, daß er seine philosophischen Ansichten theilte. Beide Männer stimmten darin überein, daß der Religion keine Art politischer Herrschaft zukomme. Spinoza war mit voller leberzeugung ein Anhänger des Staats, welcher der Religion die Freiheit gewährt, die sie braucht, und die Herrschaft nimmt, die sie zu ihrer eigenen Berunstaltung sich anmaßt: darum war er von Grund aus der jüdischen Theokratie abgeneigt, ein Freund der stillen Gemeinden, wie die Collegianten und Mennoniten waren, und in seiner politischen Gesinnung von ganzem Herzen ein Niederländer aus der Zeit des Johann de Witt.

# Biertes Capitel. Spinozas Leben und Charakter.

# I. Die Beriode der Lehrjahre.

1. Haus und Familie.

In einem an der Houtgracht in Amsterdam, ganz in der Rähe der alten portugiesischen Synagoge gelegenen, hübschen Kausmanns-hause, dessen damalige Gestalt heute nach mehrsachen baulichen Beränderungen nicht mehr kenntlich ist, wurde Baruch Spinoza den 24. November 1632 geboren.\*) Er hatte noch zwei jüngere Schwestern, Rebecka und Mirjam, von denen die ältere unverheirathet blieb und wahrscheinlich vor dem Bruder starb, die zweite ihren Stamm- und

<sup>\*)</sup> Die portugiesische Form bes Namens heißt de Espinosa (d'Espinosa, Despinosa), die lateinische und französische ist ober sollte de Spinosa lauten, die niederländische ist de Spinoza. So hat sich der Philosoph selbst in dem handschriftslichen Entwurf des Briefes an Jsaak Orodio unterzeichnet (Vloten, Supplement). Bayle hat in seinem Wörterbuch diese niederländische Schreibung angenommen, sie ist auch im Lateinischen und Deutschen die geläusige geworden und hat die falsche Aussprache des Namens veranlaßt. Wir sprechen den vorletzen Buchstaden nicht nach niederländischer Art (als ein weiches s), sondern nach unserer. Das de vor dem Namen hat nicht die Bedeutung des Abels, sondern nur einsacher Familiens herkunst.

Glaubensgenoffen Samuel Carceris zum Manne nahm und einen Sohn (Daniel) hinterließ, ber nachmals mit unter ben Erben bes Philosophen auftrat. Die Eltern waren ehrbare und wohlhabende Handelsleute, die den einzigen Sohn, deffen außerorbentliche Fähigkeiten sich früh bemerkbar machten, sorgsältig unterrichten ließen und dem jüdischen Gelehrtenberuf widmeten. Daß fie, wie Lucas berichtet, au arm waren, um aus ihrem Sohn einen Kaufmann au machen, ift so wenig glaubhaft, als daß biefer, wie Seb. Rortholt wiffen will, zum größten Berdruffe des Baters die gelehrte Laufbahn ergriffen habe. Es scheint, daß Michael Spinoza, der Bater, ein verftandiger, vorurtheilsfreier und aller Scheinfrömmigkeit abgeneigter Mann war. der den Sohn früh vor den Heuchlern in der Religion warnte. Wenigstens erzählt Lucas und nach ihm Boulainvilliers ein Geschichtchen, das den Eindruck einer Thatsache macht und die Sinnesart des Baters wie des Sohnes charatterifirt. Gine alte, sehr glaubenseifrige, aber zugleich unredliche und gewinnfüchtige Jubin mar jenem eine Summe Gelbes foulbig; als ber Zahlungstermin gekommen, wurde der zehnjährige Baruch, dem der Bater die Frau als ein Beispiel der Heuchelei bezeichnet hatte, beauftragt, die Schuld einzuziehen. Die Züdin ließ den Knaben warten und las eifrig in der Schrift. bann zählte fie ihm bas Gelb vor und that es felbst in den Beutel, indem fie den Anaben feierlich ermahnte, feinem Bater ahnlich zu werden und nie vom Wege des Gesetzes zu weichen. Unterdeffen hatte fie zwei Dukaten auf die Seite gebracht; Baruch aber, mißtrauisch gegen die Seuchlerin, gablte das Gelb nach und entbedte den Betrug. Er habe seitdem das Gethue der Scheinfrommen noch oft beobachtet. Spater hat er awar mit Gelbgeschäften nichts mehr au thun gehabt, aber auch in den Dingen, welche die Rabbiner ihn lehrten, nicht unterlaffen, die vorgezählten Summen nachzuzählen.\*)

### 2. Die jübische Schule.

In der jüdischen Schule seiner Vaterstadt\*\*) empfing Baruch Spinoza seine hebräische Bilbung; er durchlief alle Stufen berfelben

<sup>\*)</sup> La vie de Spinosa (Hamb. 1735) pg. 35—36. Refut. (Bruxelles 1731), pg. 80-82. — \*\*) Daß ber Philosoph nicht in Amsterdam geboren, sondern mit seinen Eltern auß Spanien erst eingewandert sei, ist eine allen Zeugnissen widerstreitende Bermuthung, die Graet auf eine von ihm misverstandene Briefstelle Spinozaß gründet (Gesch. d. Juden, Bd. X., Noten. S. VI).

von den Elementen der Sprache bis zu den heiligen Schriften des alten Testaments, insbesondere dem Bentateuch und den Bropheten. bann folgte das Studium des Talmud, der Commentatoren und der iudifchen Philosophen des Mittelalters, unter benen 3bn Gfra und Maimonides hervorragten. Dieses ausgebreitete Gebiet jüdischer Theo-Logie durchforschte Spinoza lernbegierig und mit raftlosem Eifer: taum fünfzehnjährig, war er, wie Lucas und Boulainvilliers berichten, des Hebraischen gang mächtig, in der Bibel und im Talmud burch wiederholte Lecture einheimisch und durch eigenes Nachbenken ein folder Prüfer ber beiligen Urkunden, daß er Schwierigkeiten und Brobleme fand, die ihm die Rabbiner nicht lösen konnten. Forschungseifer führte ihn auch zu dem Studium tabbaliftischer Schriften, die felbft unter feinen Lehrern und Mitfdulern Anhanger gewonnen hatten.\*) Mit den Broblemen tamen die Zweifel an dem überlieferten Glauben. Da er fie aber bescheiben und zurückhaltend äußerte, abnte man nicht, wie weit fie reichten, und fab in ihm ein künftiges Licht der Synagoge. Namentlich foll Moses Morteira, der angesehenste Talmubift in Umfterdam, große Hoffnungen auf biefen seinen Lieblingsschüler gesetzt haben. So wird berichtet. Es ist neuer= bings fraglich gemacht geworden, ob Morteira sein Lehrer war, benn in den genauen Schülerliften beffelben habe fich der Rame Spinozas nicht gefunden; indeffen tann wohl taum bezweifelt werden, daß er ihn gekannt und unterrichtet hat, da Spinoza die Rabbinenschule besuchte, während Morteira der erfte ihrer Talmudisten war.\*\*)

### 3. Die Neigung gur Philosophie.

Spinoza hatte die jüdische Theologie und Theosophie durchstudirt, und der letzte Ersolg war, daß er sich davon loßriß, im Innersten unbefriedigt. Statt des Rabbiners war ein Steptiker aus ihm geworden. Er dürstete nach Erkenntniß Gottes und der Natur, und dieser Durst blieb ungestillt durch das alte Testament, den Talmud und die Kabbala. Die ersten Philosophen der neuen Zeit haben es schwer, die Selbständigkeit zu erringen, die zu dem Werke der freien und voraußsetzungslosen Erkenntniß gesordert wird. Ihre Jugend und Erziehung ist unter die Macht der Tradition gegeben, die mit

<sup>\*)</sup> Lgs. vor. Cap. S. 111 figb. — \*\*) Vloten: B. de Spinoza naar leven etc. S. 22. Aanmerk. 2.

einem geheiligten Ansehen und einer massenhaften Schulweisheit die Köpse gefangen nimmt und die Geistesfreiheit bei Zeiten unterjocht: Descartes in der Jesuitenschule von La Fleche, Spinoza in der Rabbinenschule von Amsterdam; jener ein Schüler des strengsten Ordens im Sinne der päpstlichen Autorität, dieser ein Jünger des Talmud! Aber so soll es sein, nur die schwer errungene Selbständigkeit ist die ächte. Beide haben gründlich gelernt, was sie lernen konnten, sie haben beide eine Meisterschaft über den erlernten Stoss erreicht und sind bewunderte Schüler gewesen; am Ende ihrer Lehrzahre waren beide dem Geiste der Schule, die sie erzogen, innerlich vollkommen entfremdet und in ihrem Urtheil weit überlegen. Es sollte Descartes sein, der dem jugendlichen Spinoza den begierig gesuchten Weg aus seinen Zweiseln zur Geistesfreiheit und zur wahren Erkenntniß ersleuchtete.

Wir lefen in der Borrede der nachgelaffenen Werke Spinozas: "er hatte fich in frühem Alter eine gelehrte Bilbung angeeignet und als Jüngling viele Jahre lang mit der Theologie beschäftigt. Mls nun die Zeit jener Beiftesreife getommen mar, die jur Erforschung der Natur der Dinge erforderlich ist, widmete er sich ganz der Philosophie. Da ihn aber die Lehrer und Autoritäten auf diesem Gebiet unbefriedigt lieken, fo entschlok er fich, von dem bochften Wiffensdurfte befeelt, die eigene Rraft zu versuchen. Und hier fand er in den Werken bes erhabenen René Descartes den mächtigsten Beiftand." Aehnlich berichtet Colerus: "er verließ die Theologie, um sich völlig der Naturwiffenschaft hinzugeben. Lange ging er mit sich au Rathe, wen er aum Führer auf diesem Wege nehmen sollte. fielen ihm endlich die Schriften Descartes' in die Bande, er las fie mit ber größten Begierbe und hat fpater oft erflart: mas er bon philosophischer Erkenntniß besitze, habe er aus dem Stu= bium biefer Berte gewonnen. Bor allem entzückte ihn jener Grundfat Descartes': bag nichts für mahr zu halten fei, mas nicht aus den fichersten Grunden bewiesen worden." Es ift gut, fich diese hiftorischen Zeugnisse aus beften Quellen zu vergegenwärtigen, um die Entstehung der Lehre Spinozas aus dem richtigen Gesichtspunkt zu beurtheilen und nicht allerhand kleine Entlehnungen zu suchen, die in der Hauptsache nichts, in Nebensachen Geringes erklären und ben Eindruck machen, daß die Sucher den Wald vor Bäumen nicht feben.

### 4. Die lateinische Schule. Fr. van ben Enbe.

Das Studium der Originalwerke Descartes', namentlich der grundlegenden, feste die Renntnig ber lateinischen Sprache voraus: Spinoza mußte diese Sprache schon verstehen, um die Schriften seines Führers leicht und schnell zu durchdringen, er mußte den Gebrauch derfelben erlernt haben, um felbst seinem Zeitalter und der Welt cin Lehrer der Philosophie werden zu können. Und er hat fich diese Bilbung in einem bewunderungswürdigen Grade erworben, denn die lateinische Form seiner Schriften ift so klar und durchfichtig, dem Inhalte jedesmal so vollkommen entsprechend und angemessen, in ihrem Gepräge so sicher und fest, daß fie in der Bedeutung, worin diefes Wort allein gelten follte, claffifch in ihrer Art genannt werden darf. Es ist kein Aweifel, daß die lateinische Schulung dem Studium der cartesianischen Schriften vorausging, wie dieses dem Bruch mit der Synagoge. War Spinoza in seinem fünfzehnten Jahre ein ausgemachter Talmubift und in seinem vierundzwanzigsten ein ausge= ftogener Apostat, so fällt seine lateinische Bilbung, die er außerhalb ber Rabbinenschule empfing, jedenfalls in die Zwischenzeit, wenn ihre Unfange nicht noch früher find, benn die portugiefischen Juden in Umfterdam, wenn fie es irgend vermochten, liegen ihre Sohne gern nach bem Borbilde ber boberen niederlandischen Cultur auch in ber classischen Philologie unterrichten. Nach Colerus' Erzählung genoß Baruch Spinoza biefen Unterricht schon als Knabe. Er lernte bie Sprachen leicht und hatte einen nicht geringen Umfang in ber Renntniß und dem Gebrauch romanischer und germanischer Idiome; außer ber portugiefischen und spanischen Sprache verftand er frangofisch und italienisch, außer der niederländischen auch deutsch; dazu kam die vorzügliche Renntniß des Hebraifchen, worin er später selbst eine Grammatik auf neuen Grundlagen entwerfen wollte; dazu die la= teinische Sprache.

Den erften Unterricht in der letzteren ertheilte ihm ein Deutsicher, deffen Name unbekannt ist; die höhere philologische Bildung empfing er in der Schule des Arztes Franz van den Ende\*) in Amsterdam, der als gelehrter Humanist bekannt und als philologischer Lehrer allgemein gesucht war. Die reichsten Leute der Stadt schieften ihm ihre Söhne. Die Beschäftigung mit der alten heidnischen

<sup>\*)</sup> Seine Lebenszeit fällt in die Jahre 1600-1672.

Literatur und mit den neueren Naturwiffenschaften hatte die Dentart dieses Mannes dem kirchlichen Glauben, nicht blos dem römisch= tatholischen, worin er geboren war, völlig entfremdet; er war ein sogenannter Freigeist und wirkte auch in diesem Sinn auf seine Schüler. Sein Unterricht wurde verbächtig, und man entdeckte end= lich, fagt Colerus, daß er in den jungen, ihm anvertrauten Leuten ben Saamen des Atheismus ausstreute. "Das ift eine Thatsache", fügt er hinzu, "die ich, wenn es nöthig sein sollte, durch das Zeugnif mehrerer ehrbarer Leute, die noch leben, beweisen konnte; diese guten Leute segnen noch beute ihre Eltern im Grabe bafür, daß fie ben Sanden eines fo gottlofen Lehrers entzogen und bei Zeiten ber Schule des Satans entriffen wurden." Es ist bemnach nicht unwahr= scheinlich, daß unter ber Einwirkung jenes Mannes Spinoza fich nicht blos in der lateinischen Sprache vervollkommnete, sondern auch die ersten Anregungen zu dem Studium der Naturwissenschaften und ber Werke Descartes' empfing. Jebenfalls war van den Ende mit den letteren bekannt. Auch die Bhilosophen der Renaiffance, welche die naturalistische Weltanschauung gegen die kirchliche vertheidigt und ins Feld geführt hatten, müffen dem freigeistigen Manne von Intereffe gewesen sein. Unter diesen war keiner bedeutender und kühner als Giordano Bruno, und da Spinoza die Schriften deffelben gekannt au haben scheint, so mag die Anregung bazu leicht von Fr. van den Ende ausgegangen fein.\*)

Die letzten Lebensjahre des gelehrten Arztes waren abenteuerlich und sein Ende höchst tragisch. Rachdem er in Amsterdam wahrscheinlich durch den Auf eines Atheisten Geltung und Lebensunterhalt verloren hatte, ging er nach Paris (1671), wo er in der Borstadt St. Antoine eine neue Schule eröffnete und zuletzt wegen eines politischen Berbrechens am Galgen endete (1672). Es ging das Gerücht, er habe den Dauphin tödten wollen. In Wahrheit hatte er sich in einer politischen Berschwörung, die in dem Kriege Ludwigs XIV. mit den Niederländern diesen die Normandie ausliefern wollte, als Unterhändler brauchen lassen. Der Chevalier Rohan und La Tréaumont standen an der Spize und benützten, wie de la Fare in seinen Memoiren erzählt, "einen holländischen Schulmeister" als Wertzeug.\*\*)

<sup>\*)</sup> S. M. I. Ginleit. S. 98-102. - \*\*) Vloten: B. de Spinoza naar leven en werken. S. 21.

#### 5. Claria Maria van ben Enbe.

Spinoza foll in bem Hause seines Lehrers außer dem Unterricht und den Anregungen, die ihm zu Theil wurden, noch eine andere Anziehungstraft gefunden haben, die sein Berz ergriff. Ban den Ende hatte eine unverheirathete Tochter, Claria Maria, die an der gelehrten Bildung ihres Baters theilnahm und die lateinische Sprache so vortrefflich verstand, daß sie selbst darin mitunterrichtete; sie war nicht schön, aber geiftvoll, beiteren Sinnes und kundig der Mufik, diefe Reize gewannen ihr die Neigung Spinozas, der fpater oft bekannt hat, daß er fie geliebt und die Abficht gehabt, fie zu heirathen. In einem Mitschüler, Dirck Kerckrinck aus hamburg, fand er einen gludlicheren Nebenbuhler, der mit Hulfe eines Perlenschmucks, den er seiner Lehrerin schenkte, ben Preis threr Liebe bavontrug; sie wurde Rerdrinds Frau, nachdem dieser zum Katholicismus übergetreten. So erzählt Colerus die Sache mit hinweisung auf Bayle und Seb. Rortholt. Baple wiederholt nur, was Kortholt berichtet; diefer aber weiß nichts von der Liebesgeschichte Spinozas, sondern nur, daß er in der lateinischen Sprache von einer gelehrten Jungfrau zugleich mit Rerdrind unterrichtet worden sei, der später jene Lehrerin geheirathet habe. Dagegen sagt Colerus nicht ausdrücklich, daß Spinoza ihr Schuler gewesen, sondern nur, daß er fie im Haufe des Baters oft zu sehen und zu sprechen Gelegenheit gehabt und, wie er es felbst bekannt, liebgewonnen habe.

Gin Theil dieser Erzählung zerfällt in nichts vor den chronologischen Thatsachen, die neuerdings Rammelman Clzevier aus amsterdamer Heirathsregistern veröffentlicht und van Bloten in seiner Lebensgeschichte Spinozas mitgetheilt hat; die Ehe zwischen Kerckrinck und Claria Maria van den Ende wurde den 5. Febr. 1671 geschlossen, jener war damals 32, diese 27 Jahre alt.\*) Zur Zeit des Bannsluchs war Claria Maria zwölf Jahre, später kann van den Ende nicht mehr Spinozas Lehrer gewesen sein, es ist daher unmöglich, daß die Tochter jemals seine Lehrerin war. Seb. Kortholt und durch ihn Bayle waren salsch berichtet. Auch daß der sieben Jahr jüngere Kerckrinck sein Mitschüler bei van den Ende gewesen, ist zu bezweiseln. Hätte Spinoza nicht selbst, wie Colerus gewesen glaubwürdig berichtet, öfter

<sup>\*)</sup> Vloten: B. de Spinoza. S. 21—22. Aanmerk. 3. Die Mittheilung R. Elzeviers ftanb im "Navorscher" (1852).

von seiner Reigung gesprochen, so wurden wir die ganze Liebesgeschichte für eine Erfindung halten. So lange er in Amfterdam lebte, war Claria Maria ein Kind; als er die Nahe Amfterdams für immer verließ, war fie fechszehn Jahr. Wir wiffen aus feinen Briefen, daß er auch von Riinsburg und Boorburg aus Reifen nach Amfterdam machte (wie im Herbst 1661, im Monat April 1663, Ende Mary 1665\*) und bort wochenlang blieb. Gewiß hat er in dem Saufe des befreundeten Lehrers viel verkehrt; in diefer Zeit muß er die Reigung für die Tochter deffelben ernsthaft gefaßt und an eine Che mit ihr gebacht haben. Darf eine Bermuthung geäufiert werden. fo wurde ich die Zeit, in der Spinoza am hoffnungsvollften in die Butunft blictte und wohl am langften befuchsweise in Amfterdam verweilt hat, im hinblick auf jenen heirathsgebanken für die günftigfte halten: es war der Mai des Jahres 1663, vor der Beröffentlichung seiner ersten Schrift.\*\*) Uebrigens findet sich in seinen Briefen nirgends der Name van den Ende.

Das Glück der Liebe, wenn Spinoza jemals leidenschaftlich davon ergriffen war, ift ein flüchtiger Traum gewesen, dem bald die Entsagung für immer folgte, die für das Gemüth dieses Mannes kein schweres Schickal, sondern die ihm gemäße und dauernde Grundstimmung war. In seinem Herzen hatten die Leidenschaften keine stürmische und niederschlagende Herrschaft. Man darf sich die Liebe und Entsagung Spinozas nicht sentimental und schwermüthig vorstellen; dieser Kopf ist zu hell, um sich von glücklichen Empfindungen täuschen und von traurigen drücken zu lassen; sie passen so wenig für ihn, als er für einen Roman. Um aus dem Leben Spinozas eine empfindsame Herzensgeschichte zu machen, muß man seinen Kopf vergessen und auf die Darstellung dieser seiner eigentlichen Charakterböhe Berzicht leisten.

## II. Der Bruch mit bem Judenthum.

### 1. Innere Conflicte.

Wir haben von Spinoza keine Selbstbekenntnisse, die uns die Rämpse schildern, die er als jüdischer Theologe in sich erlebt hat, bevor er zu der Entscheidung kam, welche jede innerliche Geistes=

<sup>\*)</sup> Ep. IV. u. IX. (Oldenburg). Ep. XXXVIII (Blyenbergh). — \*\*) Ep. IX.

gemeinschaft awischen ihm und der Spnagoge aufhob. Er suchte Licht und fand Dunkel; er wollte Wahrheit und Erkenntniß, und ie reifer er wurde, um so deutlicher mußte er sehen, wie die judische Schriftgelehrsamteit auf gang anderen als wiffenschaftlichen Grundlagen ruhte, wie das mosaische Gesetzesstiftem vielmehr nationale und politische als wahrhaft religiöse Zwecke im Sinn hatte, wie endlich die kabbalistischen Bücher in der Erklärung der Schrift und in der Erkenntniß der Ratur der Dinge von jeder Art gründlicher und klarer Ginficht auf das Weitefte entfernt waren. Er hatte in den Schriften des alten Teftaments eine folche Reihe von Widersprüchen erkannt. einen folchen Mangel an Zusammenhang und Uebereinstimmung gefunden, daß in seinen Augen das Ansehen, welches der jüdische Glaube jenen Urtunden zuschreibt, nothwendig erschüttert wurde. Diese Ueberzeugungen hatten sich in ihm allmählig und ruhig befeftigt, fie waren entwickelt, als er den Rabbinenberuf noch vor fich fah, benn er bemerkt in bem neunten Capitel seines theologisch=poli= tischen Tractats, wo er von der Entstehung und Composition der altteftamentlichen Geschichtsbucher handelt: "ich foreibe hier nichts, was ich nicht längst und lange bedacht habe, und obwohl ich von Kindheit an mit den gewöhnlichen Anfichten über die Schrift erfüllt worden bin, konnte ich fie zulett nicht mehr gelten laffen". Er spottet der Leute, welche alle biblischen Schriften für unverfälscht burch Gottes wunderbare Fürforge halten und in ihren Sternchen und hatchen die tiefften Geheimnisse suchen. "Ich habe noch außerbem einige tabbaliftische Schwäher gelefen und tennen gelexnt und mich über ihren Unsinn nie genug wundern kön= nen." Die Stelle bezeugt, wie Spinoza über die Kabbalisten dachte, beren Schriftbeutung mit ihren speculativen Lehren so genau zusam= menhängt, daß der Philosoph unmöglich jene für Geschwätz und diese für Weisheit gehalten haben kann. Wir wollen damit die Berfuche zurückweisen, die man schon früh und neuerdings wiederholt gemacht hat, den von der Synagoge verstoßenen Spinoza durch die Hinter= thür der Kabbala wieder unter die Juden zu bringen.

### 2. Aushordung und Berhör.

Sein Nebergang aus der jüdischen Theologie zur freien, in dem Studium der Werke Descartes' geschulten Philosophie war durch eine Kataftrophe bezeichnet, die seinen stillen Lebensgang gewaltsam unter-

brach. Er gerieth mit der Synagoge in Zwiespalt und wurde zulest als ein Abtrunniger feierlich ausgestoßen. Ueber die einzelnen Borgange, die der letten und außerften Magregel vorausgingen, find wir nicht mit historischer Sicherheit unterrichtet. Es scheint, daß die Synagoge den offenkundigen Bruch vermeiden wollte, und daß auch Spinoza von fich aus nichts that, um eine folche Kataftrophe herausaufordern, fo wenig er dieselbe fürchtete; es lag nicht in feiner Natur, gewaltsame Scenen herbeizuführen, noch weniger aber vermochte fein Charakter, ein anderer zu scheinen als er war, denn jede Art der Heuchelei war ihm unmöglich. Nachdem er die Glaubensgemeinschaft mit der Spnagoge innerlich aufgegeben, konnte er dieselbe nicht mehr mit dem früheren Gifer außerlich bethätigen, er wurde daher zurückhaltender mit feiner Theilnahme am Cultus. Diese ftille Absonderung war das erfte Zeichen feiner veranderten Gefinnung; doch erschien er in den Augen der Spnagoge ju bedeutend und als ein Gegenstand zu gewichtiger Hoffnungen, als daß jene Absonderung nicht hatte bedenklich auffallen follen. Man fah ihn mit Chriften, befonbers mit Arminianern und Mennoniten verkehren, die fich felbst von ber öffentlichen Rirche getrennt hielten; er lebte in ber Mitte eines tleinen Areises judischer Altersgenoffen, auf die er einen lehrenden Einfluß ausübte. Der öffentliche Abfall eines folchen Mannes konnte bem Judenthum in Amfterdam eben fo nachtheilig werben als feine ungehinderte Wirksamkeit innerhalb ber Gemeinde. Unterdeffen pries ber Rabbi Morteira feinen Scharffinn wie feine Befcheidenheit und sprach von ihm als einer künftigen Saule ber Spnagoge.

Zwei junge, mißgünstig gesinnte Männer, die als seine Mitschüler bezeichnet werden, drängten sich unter dem Scheine der Freundschaft und Wißbegierde an ihn heran, um ihn auszuhorchen; sie trugen ihm ihre Bedenken über einige wichtige Lehrpunkte in Ansehung Gottes, der Engel und der menschlichen Seele vor und wünschten von ihm zu hören: ob Gott körperlich, die Engel wirkliche Wesen und die Seele unsterd= lich sei? Spinoza wollte das Gespräch vermeiden und antwortete: "ihr habt ja Wosen und die Propheten!" Da sie aber nicht abließen und mit der Miene des Eisers nach Wahrheit ihn weiter bestürmten, so erklärte sich Spinoza freimüthig und zeigte, wie man nach der Bibel Gott wohl als körperliches Wesen, die Engel als Phantome, die Seele als bloßes Lebensprincip ansehen dürse. Damit brach er das Gespräch ab und blieb jedem weiteren Versuch, ihn auszuholen,

verschloffen. Best tamen folimme Gerüchte über feine Gefinnungen in Umlauf: der Rabbi Morteira sei verblendet, wenn er ihn für einen künftigen Bfeiler der Spnagoge halte, vielmehr habe man von ihm nur Zerftörung zu fürchten, er fei ein Berächter des Gesetzes und des heiligen Bolks; das mojaifche Gefek grunde fich nach feiner Meinung nur auf politische Zwede, nicht auf Ertenntniß Gottes und der Natur, das jüdische Bolt in der Einbildung, das auserwählte zu fein, lebe in abergläubischem Wahn. Er wurde vor die Schranken der Synagoge gefordert und verhört, die falfchen Freunde erschienen als Reugen und beschuldigten ihn der Gesekesberachtung, der Berhöhnung des jüdischen Bolksglaubens und keterischer Anfichten über Gott, die Engel und die menschliche Seele, wobei fie fich auf feine Aeußerungen in jenem Gespräch beriefen. Spinoza blieb ben Androhungen und Zornesausbrüchen der Richter gegenüber talt: er bemitleide ihre Grimaffen und fordere ftatt der gemachten Zeugenaussagen positive, unwidersprechliche Beweise. Der Rabbi Morteira, von dem Borgange unterrichtet, sei nach der Synagoge geeilt und habe nach vergeblichen Berfuchen, Spinoza zu bekehren und zum Wiberruf ju bringen, feinen Lieblingeichüler mit Berwünfdungen und Drohungen übericuttet. Diefer aber fei unbewegt geblieben und habe Morteira aufgefordert, seine Drohungen wahr zu machen: er habe von ihm hebräisch gelernt, der Rabbi möge an ihm lernen, wie man excommunicirt. Bei biefen Worten habe jener feinen gangen Born gegen Spinoza ausgespieen, die Berhandlung abgebrochen und mit dem Bannftrahl gebroht, doch habe er nicht an die Festigkeit feines Schülers geglaubt. So erzählt Lucas die Scene und nach ihm Boulainvilliers.\*) Offenbar find die einzelnen Buge nach dem Geschmack eines Biographen dramatifirt und erfunden. Buth der Glaubensrichter überaus lächerlich und ihr gegenüber das Berhalten des Angeklagten so erschien, wie fich in gleicher Lage ber Biograph felbst benommen haben würde. Man darf erwarten, daß Svinoza in jenem Glaubensverhör fich entschieden und furchtlos erflart hat, aber nicht mit jenem iculerhaften, frechen und ungesalzenen Trot, der ihm namentlich gegen Morteira in den Mund gelegt wird. Sicher ift die Thatsache des Berhors und der Zeugenausfagen.

<sup>\*)</sup> La vie de Spinosa. pg. 9-12. Réfut. pg. 11-15.

### 3. Die Bestechung, bas Attentat und ber Bannfluch.

Die Bekehrungsversuche und Drohungen schlugen fehl. Man griff zu einem andern Mittel, um ihn, wenn nicht dem Glauben, boch wenigstens dem Namen des Judenthums zu erhalten und alles Aufsehen zu vermeiden. Die Rabbiner boten ihm einen Jahrgehalt von tausend Gulden, wenn er Jude bleiben und die Synagoge bisweilen besuchen wolle. Diese Thatsache steht sest. Spinoza selbst hat sie wiederholt dem Maler van der Spijck crzählt, von dem sie Colerus gehört; der Philosoph habe hinzugesügt, daß er jene Anerbietungen, auch wenn sie zehnmal größer gewesen, nie würde angenommen haben, denn er wäre kein Heuchler und suchte nicht Geld, sondern Wahrheit.

Da nun Spinoza auf keine Art zu gewinnen war, so verbreitete fich unter seinen gläubigen Stammeggenoffen mehr und mehr die Meinung, daß er ein der portugiefischen Judengemeinde in Amfterdam schädliches Individuum fei, und ein Fanatiter hielt es für nutlich, ihn aus dem Wege zu räumen. Nach Bayles Bericht soll ihn cines Abends beim Ausgange aus bem Theater ein Jude angefallen und mit einem Mefferstich im Geficht verwundet haben. jelbft hat die Begebenheit seinem Sausgenoffen anders erzählt, und jo hat fie Colerus von dem letteren vernommen. Gines Abends beim Austritt aus der alten portugiesischen Synagoge habe er bemerkt, daß sich jemand mit einem Dolch in der Hand an ihn herandränge, er sei nun auf seiner hut gewesen und dem Stoß ausgewichen, der nur sein Kleid durchbohrt habe; zum Andenken an dieses Attentat habe er den durchlöcherten Rock aufbewahrt. Die so beglaubigte Thatsache ist nicht zu bezweifeln und erklärt sich aus der Lage der Dinge. (Rur möchte man fragen: wie tam Spinoza dazu, mitten in dem schon ausgebrochenen Conflict noch die Synagoge zu besuchen? Vielleicht haben die Berichterstatter, van der Spijck oder Colerus, die Sache miftverstanden, und die Scene ift nur in der Nahe der Spragoge und der Wohnung Spinozas vorgefallen). Nach dem Mordversuch konnte er sich in Umfterdam nicht mehr für sicher halten. und es ift wahrscheinlich, daß er schon damals eine Zuflucht außerhalb der Stadt suchte.

Zett blieb der Synagoge, um seiner loszuwerden, kein anderes Mittel übrig als die Ausstoßung aus der Gemeinde. Es giebt zwei Grade des jüdischen Kirchenbannes: Riddui und Cherem (Scha-matta); jener besteht in der Ausschließung für gewisse Zeit (dreißig

Tage) und erwartet Rücklehr und Reue, dieser dagegen ist der förmliche Bannfluch und besteht in der moralischen Bertilgung. Spinoza
war auf Grund mündlicher Aeußerungen der Geseßeverachtung angeklagt. Die Rabbiner beschlossen, den großen Bann (Cherem) über
ihn zu verhängen, nachdem wahrscheinlich der Lleinere vorangegangen
und erfolgloß geblieben; dieser Beschluß wurde durch den Borstand
der Gemeinde außgeführt und seierlich in der alten portugiesischen
Shnagoge verkündet.\*) Coleruß erzählt, daß eß der Rabbi Isaak
Aboab war, der den Fluch außgesprochen, doch habe er Näheres nicht
ermitteln können, und eß sei ihm nicht gelungen, von den Söhnen
Aboabs die Urkunde zu erhalten; sie gaben vor, daß sie unter den
Bapieren deß Baters daß Schriftstück nicht hätten aufsinden können,
aber es war klar, daß sie es nicht mittheilen wollten.

Erft in jungfter Zeit ift durch van Blotens Bemuhung bas merkwürdige Document aus dem judischen Gemeindearchiv ans Licht gezogen worden. Es war Donnerstag den 27. Juli 1656, als in der Synagoge von Amfterdam vor versammelter Gemeinde diefer Bannfluch über Spinoza verhängt wurde: "Die Herrn des Vorstandes thun euch zu wiffen, daß fie langft tundig ber ichlimmen Gefinnungen und Handlungen des Baruch de Efpinoja, durch verschiedene Mittel und auch durch Versprechungen bemüht waren, ihn von seinen bosen Wegen abzulenken. Da sie aber nichts ausrichten konnten, im Gegentheil täglich immer neue Kenntniß von seinen durch That und Wort bekundeten entsetzlichen Jrrlehren und Freveln erhielten und bafür viele glaubwürdige Zeugen hatten, die in Gegenwart des genannten Espinosa ihr Zeugniß ablegten und ihn überführten, so haben fie dies alles vor den Herrn Rabbinern geprüft und mit deren Zuftimmung die Ausstoßung des genannten Espinosa aus dem Bolke Frael beschloffen und belegen ihn mit folgendem Bann (Cherem). Nach dem Urtheile der Engel und dem Beschlusse der Heiligen bannen. verstoßen, verwünschen und verfluchen wir den Baruch de Espinosa mit der Zustimmung Gottes und biefer heiligen Gemeinde im Angefichte der heiligen Bücher der Thora und der sechshundert dreizehn Vorschriften, die darin geschrieben sind: mit dem Banne, womit

<sup>\*)</sup> Diese Synagoge steht nicht mehr (s. ob. S. 107). Wenn V. Cousin erzählt, daß er im Jahre 1836 einem Gottesdienst in der heutigen beigewohnt und während desselben nur an Spinoza habe denken können, so durfte er sich an diesem Orte nicht die Scene des Bannsluchs vorstellen. (Fragm. phil. 4. Ed. T. III. pg. 57—60.)

Josua Jericho gebannt, mit dem Fluche, womit Elisa die Anaben verflucht hat, mit allen Bermunfdungen, die im Gefet gefchrieben stehen. Er sei verflucht bei Tag und sei verflucht bei Nacht! Er sei verflucht, wenn er schläft, und sei verflucht, wenn er auffteht! Er sei verflucht bei seinem Ausgang und sei verflucht bei seinem Gin= gang! Der Herr wolle ihm nie verzeihen! Er wird feinen Grimm und Gifer gegen diefen Menfchen lobern laffen, der mit allen Fluchen beladen ift, die im Buche des Gefetes geschrieben find. Er wird feinen Namen unter dem himmel vertilgen und ihn zu feinem Unheil von allen Stämmen Jøraels trennen mit allen Flüchen des Firmaments, die im Buch des Gesetzes fteben. Ihr aber, die ihr an Gott eurem Herrn festhaltet, möget alle heute leben und gedeihen! Hütet euch, daß niemand ihn mundlich ober schriftlich anrede, niemand ihm eine Gunft erweise, niemand mit ihm unter einem Dach, niemand vier Ellen weit von ihm verweile, niemand eine Schrift lefe, die er ge= macht ober geschrieben!"

Spinoza hatte fich nach dem Mordanfall und vor dem Bannfluch wahrscheinlich schon aus Amsterdam entfernt und empfing das Urtheil der Synagoge schriftlich, er erwiederte dasselbe durch einen Protest in spanischer Sprache, der leider verloren ift, und ließ im Uebrigen die Sache, wie sie lag. Er war in seine Gedanken vertieft und bekummerte fich wenig um die Bannfluche eines Glaubens, der ihm werthlos geworden. Was galten ihm noch die Rabbiner gegen In ihm hatte er ben Lehrer gefunden, ben fein Beift und Wahrheitsfinn bedurfte. Er horte jest auf Jude ju fein und vertauschte ben Namen Baruch mit dem gleichbedeutenden Benebictus. So nennt er fich in feinen Briefen und Schriften.

Nach Lucas' Erzählung habe er perfönlich die Botschaft des Bannfluchs empfangen und dem Ueberbringer geantwortet : "man awingt mich zu einem Schritt, den ich selbst nur aus Scheu vor dem öffentlichen Aergerniß vermieden habe; jest ergreife ich den mir geöffneten Weg mit Freuden und habe den Troft, daß ich reiner von bannen gehe, als einft die Juden aus Aegypten, benn ich nehme von niemand etwas mit und bin mir keiner Schuld bewufit."\*) So viel ift gewiß, daß er mit dem Schickfal, das seine Stammesgenoffen ihm bereitet hatten, zufrieden und einverstanden war.

<sup>\*)</sup> La vie de Spinosa. pg. 12-13.

Ueber die Erlebnisse Spinozas nach dem Bannfluch sind die Ungaben unferer Biographen nicht übereinstimmend; nach Colerus hatte er Amsterdam verlaffen, nach Lucas und Boulainvilliers foll er fich hier noch einige Zeit aufgehalten und in dem Saufe van den Endes die erfte Buflucht gefunden haben, aber die Rabbiner, ingbesondere Morteira, hatten den gefährlichen Apostaten nicht in derfelben Stadt bulben wollen und es mit dem Beiftande der reformirten Geiftlichkeit bei ber Obrigkeit dahin gebracht, daß Spinoza für einige Monate aus der Stadt verbannt wurde. Der Wunfch. ihn von dem Bertehr mit feinen judifchen Freunden und darum bon Umfterdam entfernt ju halten, mar bon Seiten ber Rabbiner natürlich; es lag in ihrem Intereffe, die polizeiliche Ausweifung zu betreiben, auch wenn Spinoza sich nicht mehr in ber Stadt felbst, sondern nur in beren Rabe aufhielt. Ginige Grunde machen es mahrichein= lich, daß eine folche Magregel wirklich ftattgefunden hat; auch Uriel da Costa wurde bei der Obrigkeit verklagt und von dieser bestraft: wir erfahren, daß später (nicht lange nach ber Ausftogung Spinozas) ben Juden in Amfterdam der Bannfluch unterfagt wurde, um bie bürgerlichen Nachtheile, die der firchlichen Ercommunication zu folgen pflegten und der Stadt unbequem waren, zu verhüten;\*) endlich erscheint jene Rechtfertigungsschrift Spinozas erft dann vollkommen begründet, wenn sich auch die politische Behörde in feine Sache eingemischt hatte. "Man weiß", fagt Bayle, "daß in der Apologie, die Spinoza damals in spanischer Sprache verfaßt hat, vieles enthalten war, was später im theologisch-politischen Tractat veröffentlicht wurde." Nun war es die Abficht des letteren nachzuweisen, daß den religiöfen Meinungen politische Freiheit gebühre und der Staat ungerecht und zwedwidrig handle, wenn er diese Freiheit nicht anerkenne, fein Interesse dem der Kirche unterordne und ihre Herrschaft in der Bestrafung der Reger unterftuge. War in der Apologie diefer Grundgedanke enthalten, so erscheint die Schrift baburch veranlagt, daß Spinoza in Folge seiner Ausstogung aus der Gemeinde der Juden einen politischen Nachtheil erlitten hatte und fich mehr bem Staat als der Synagoge gegenüber vertheidigen wollte.

Dagegen ist gewiß nicht richtig, daß er zur Zeit der Ratastrophe. sei es mahrend seiner Absonderung oder gar nach dem Bannfluch,

<sup>\*)</sup> Grack, Geich. d. Juden. Bb. X. Roten. S. X.

erst mit Fr. van den Ende in nähere Berbindung getreten sei und jetzt erst, von christlichen Freunden dazu angetrieben, seine lateinischen Studien begonnen habe. Um diese zu vollenden, wäre der Zeitraum, den er in Amsterdam noch bleiben konnte, viel zu kurz. Die Racherichten, welche Lucas über den serneren Lebensgang des Philosophen giebt und die Boulainvilliers ganz unkritisch mit denen des Colerus vermischt, sind unsicher und in wichtigen Punkten nachweislich salschen Wir betrachten den Bannsluch als epochemachend in der äußeren Lebensgeschichte des Philosophen, und nachdem wir über den Zeitpunkt desselben unterrichtet sind, solgen wir der Erzählung des Colerus, die nach den Briesen Spinozas auch mehr als einer Berichtigung bedarf.

### III. Die Beriode ber Ginfamteit und ber Berte.

### 1. Unabhängigfeit und Lebenserwerb.

Die Mittel maren erschöpft, welche seine Feinde aufzubieten vermocht, fie hatten nacheinander versucht die Bestechung, den Meuchel= mord, das Anathem und die Berbannung. Nie ift ein felbständiges Leben schwerer erkampft, nie reiner und ftiller geführt worden als bier, wo ein Menfch mit feinen Eltern, feinem Bolt und bem gewöhnlichen Glücke des Lebens brechen mußte, um feinen Gedanken leben zu können, und diese Schicksale so hinnimmt und exträgt, daß seine Gemüthsruhe nicht darunter leidet. Die ererbte Religion hat ihn verworfen und er fie, einem andern Glauben tritt er nicht bei, keiner der in der Welt geltenden Religionen gehört er mehr an, auch nicht außerlich, dem Scheine nach, benn er verschmaht ben Schein, er hat die Grundlagen verlaffen, auf benen die menschlichen Gemeinschaften ruhen: er ift unabhängig und einsam. Diese Unabhängigkeit und Einfamkeit hat er fich bis zum letten Athemzuge gewahrt, nachbem er sie dem Schicksale mit unbeugsamer Beharrlichkeit abgerungen, fie waren sein einziges und höchstes Gut, die Lebensform, worin er sich wohl fühlte.

Um frei zu sein und ohne fremde Hülfe existiren zu können, mußte er selbst seinen Lebensunterhalt verdienen. Gin weise Borschrift des Talmud macht den jüdischen Gelehrten zur Pflicht, neben ihrer Wissenschaft ein Handwerk oder eine mechanische Kunst zu lernen, in deren Ausübung sie sich von der Geistesanstrengung im Lesen

und Erforschen der Schrift erholen sollen. Da der Geist nicht fortwährend thätig sein könne, iso erschien gerade für die Talmudisten eine solche Nebenbeschäftigung nüßlich und wohlthuend, damit in ihrem Leben der Müssiggang, diese Quelle übler Gewohnheiten, keinen Raum sinde. Zu diesem Zweck hatte nun freilich Spinoza nicht nöthig, die Vorschrift des Talmud zu erfüllen. Aber er brauchte neben der Philosophie, die sein alleiniger Beruf war, ein Geschäft, das ihn ernährte, und er wußte dasselbe mit seinen mathematischen und physikalischen Studien zu verbinden; er erlernte noch in Amstersdam die Kunst optische Gläser zu schleisen, womit sich auch Descartes, wie wir wissen, eifrig beschäftigt hatte, und er soll, wie Colerus versichert, ein so geschickter Optikus gewesen sein, daß seine Gläser diel gesucht und noch aus seinem Nachlaß eine Menge derselben zu guten Preisen verlauft wurden.

Daneben war er Dilettant in der Zeichenkunst und versuchte sich gern im Porträt, natürlich nicht, um ein Geschäft daraus zu machen. Colerus selbst hat ein Heft solcher Zeichnungen in der Hand gehabt, ein Album, worin Spinoza Personen seiner Bekanntschaft und unter anderen sich selbst in der Gestalt des Masaniello abgebildet hatte. Wenigstens versicherte van der Spisch, daß die Züge dieses Bildes denen Spinozas ähnlich waren. Ich vermuthe, daß er die Zeichenkunst früh gelernt und jene Stizze in einer Zeit gemacht haben mag, wo die Geschichte des neapolitanischen Fischers im Munde der Leute war.

#### 2. Die Freunde in Amfterbam.

Die wenigen Freunde, mit denen er in Amsterdam in vertrautem Amgange gelebt, waren theils gleichgesinnte jüdische Altersgenossen, praktische Mediciner, die seine naturwissenschaftlichen Interessen theileten und sich gern seinem geistigen Sinkluß hingaben, theils abgesonederte Christen, wie Arminianer und Mennoniten. Am nächsten stand ihm der Arzt Ludwig Meher (der Herausgeber der nachsgelassenen Werke), der sich auch durch eigene Schristen einen literarischen Namen erworben hat und uns als ein Mann von kurzem gedrungenem Körperbau und stark sakprischer Gemüthsart geschilbert wird,\*) dann Simon de Vries, einer der treusten enthusiastischen Verehrer des Philosophen. In diesen Freundeskreis gehören auch

<sup>\*)</sup> Vloten: B. de Spinoza naar leven en werken. XIV. S. 117. 'Aanteek. 1.

Johann Bresser und Schaller, beide ebenfalls mit der praktischen Medicin beschäftigt. Jünger als die genannten war Albert Burgh, der eine Zeit lang den Unterricht des Philosophen gesucht und später, nachdem er in Italien zur römischen Kirche übergetreten, mit der ungeschicktesten Dreistigkeit einen Bekehrungsversuch an Spinoza gewagt hat.

Wit jenen Jugendfreunden in Amfterdam, deren wichtigste wir genannt haben, und denen sich noch einige andere zugesellt haben mögen, die wir nicht näher kennen, blieb Spinoza stets verbunden und unterhielt mit ihnen auch in der Ferne den geistigen Berkehr. Hier hatte er seine Zuhörerschaft. Dieser kleine Kreis bildete eine Art Spinoza-Collegium, dem der Philosoph die ersten handschriftlichen Entwürfe seiner Lehre mittheilte, hier wurden diese Schriften gemeinsam gelesen, studirt und erklärt; bei schwierigen und dunkeln Stellen, die man sich nicht auszulösen wußte, legte man dem Philosophen Fragen und Bedenken vor und empfing dessen briefliche Beslehrungen.

Unter den mennonitischen Freunden in Amsterdam sind vor allen zu nennen: Jarrig Jellis (Jarig Jelles), der früher Gewürzshändler war, dann sein Geschäft ausgab und sich ganz dem constemplativen Leben widmete, er hat später mit Ludwig Meher die nachgelassenen Werke Spinozas veröffentlicht und wahrscheinlich die Vorrede versaßt\*); dann der Buchhändler Jan Rieuwertz, der die Schristen des Philosophen mit Ausnahme des theologischspolitischen Tractats als Verleger herausgab; ein dritter dieser mennonitischen Freunde, der uns nur aus einem Briese Spinozas bekannt ist, war Peter Balling.\*\*)

Die Arminianer, in den Riederlanden kirchlich unterdrückt, zuerst durch die Synode von Dordrecht ausgestoßen, später geduldet, lebten als die Stillen im Lande. Ihre theologischen und kirchlichen Gegner waren auch die Feinde Descartes' und seiner Schule; eine zweite Synode von Dordrecht hatte die Lehre Descartes' in demselben Jahre verdammt, als die Juden den Bann über Spinoza aussprachen. Sie lebten ohne kirchliches Lehramt und ohne Dogmenzwang, nach der Richtschurr christlicher Sittenstrenge, und hießen nach ihren religiösen

<sup>\*)</sup> S. oben Cap. II. S. 94. — \*\*) Ueber bie Amsterbamer Freunde zu vergl. Vloten: B. de Spinoza naar leven etc. IV. pg. 29. VII. pg. 52.

Busammenkunsten und Betktunden (collegia) "Collegianten (Collectanten)", auch Rijnsburger nach dem Ort, wo sie ihren Hauptsitz hatten. Unter den übrigen christlichen Secten fanden sie in einem Theil der Mennoniten, die in den befreiten Niederlanden von jeher geduldet waren, ihre nächste religiöse Berwandtschaft; daher vereinigten sich die Collegianten mit den milder und freier (arminianisch) denkenden Taufgefinnten. Mit der religiösen Denkart dieser Leute, die ein stilles, friedsertiges und sittenreines Leben führten, sympathisirte Spinoza und fühlte sich wohl in ihrer Mitte, es waren die einzigen Gemeinden, wo der Fluch seiner früheren Glaubensegenossen keinen Wiederhall fand. In dem Kreise der Collegianten sind einige ungedruckte Schriften des Philosophen, auch handschriftsliche Briese ausbewahrt und in ihrem früheren Waisenhause zu Amsterdam ("de Oranje-appel") erst jüngst entdeckt worden.\*)

## 3. Das Landhaus und ber Aufenthalt in Rijnsburg (1656-63).

Es war einer dieser stillen Gemeinde, der in seinem abgelegenen Landhause an der Straße zwischen Amsterdam und Ouwerkerk dem versolgten und durch meuchlerischen Angriss bedrohten Juden die erste Zuslucht bot. Hier blied Spinoza während der nächsten vier Jahre (1656—1660) und folgte dann seinem Gastsreunde nach Rijnsburg (bei Lehden) in die Mitte der Collegianten. Da Heinrich Oldenburg ihn während der ersten Hälfte des Jahres 1661 hier beslucht hat, so wird die Uebersiedelung wohl gegen Ende 1660 oder im Ansang des solgenden Jahres stattgefunden haben. In einer engen Straße, die noch heute im Munde der Leute "Spinozagäßchen (Spinozalaantjen)" heißt, wohnte der Philosoph in einem niedrigen unscheinbaren Häuschen und blieb in Rijnsburg zwei Jahre oder etwas darüber, die er im April 1663 nach Boorburg beim Haag zog und unmittelbar nachher eine längere Reise nach Amsterdam antrat.\*\*)

<sup>\*)</sup> S. vor. Cap. S. 114. — \*\*) Hier haben sich bei den Biographen mancherlei Irrthümer eingeschlichen. Lucas weiß nichts von dem jahrelangen Aufenthalt des Philosophen in dem Landhaus zwischen Amsterdam und Ouwerkerk, er läßt ihn nach dem Bannsluch zu van den Ende und dann von Amsterdam gleich nach Rijnsburg gehen, wo er zwei Jahre bleibt. Co lerus dagegen berichtet, daß er erst Ansang des Jahres 1664 seinen Ausenthalt in Rijnsburg genommen, hier den Winter zugebracht und sich dann sofort nach Boordurg begeben habe, von wo er (ben 20. Juli 1664)

i

Es ift daher, wie aus der unten stehenden Erörterung hervorgeht, über den Zeitpunkt, bis zu welchem Spinozas Aufenthalt in Rijnsburg gereicht hat, kein Zweisel. Hier entstand die erste methobisch geformte Ausarbeitung seines Systems, die den Freunden in Amsterdam mitgetheilt wurde. In einem Briese vom 24. Febr. 1663, der uns erst jetzt vollständig vorliegt, schreibt Simon de Bries: "Unser Collegium ist in folgender Weise eingerichtet. Ein jeder, wie

ben Brief an Beter Balling geschrieben. Daß Spinoga erft im Jahre 1664 Rijnsburg verlaffen habe, gilt auch bei ben heutigen Biographen als eine unbezweifelte Thatfache. Indeffen ift die Angabe falfch. Er fchreibt ben 20. April 1663 von Rijnsburg an Lubwig Mener: "Die Zeit meines Umzugs naht eilig heran (tempus migrandi festinanter accedit)".\*) Und im Juli beffelben Jahres an Olbenburg: "Nachbem ich im Monat April meinen Hausrath hierher gebracht hatte, reifte ich nach Amsterbam (Quum mense Aprili meam supellectilem huc transtuli, Amstelaedamum profectus sum.)" \*\*) Giner ber jungften Berausgeber ber Berte batirt biefen Brief: "Rijnsburg im Mai ober Juni 1663" und fagt in ber Inhaltsangabe: "Ueberfiedelung nach Rijnsburg". Das Datum ber Zeit ift falfch, benn in ber Ant= wort Olbenburgs heißt es: "ich habe ben Brief vom 17/27. Juli erhalten;" bas Datum bes Orts auch, Bruder felbst erklärt in feiner Anmerkung: "ba Spinoza von 1661-64 in Rijnsburg blieb, so barf bas briefliche "huc transtuli" nicht von einem Bechsel bes Bohnorts gelten." \*\*\*) Bovon follen bie Borte benn gelten? Ift etwa kein Umzug gemeint, wenn Spinoza einige Zeit vorher an Meyer schreibt: "die Zeit meines Umzugs naht eilig heran"? Nach Kirchmann soll zwar diesen Worten gemäß ber Bechsel bes Bohnorts beabsichtigt, aber nicht bewerkstelligt worben sein, boch schreibt Spinoza einige Zeit spater an Olbenburg: "ich bin umgezogen". Auch van Bloten ift so fest überzeugt, daß Spinoza bis in das Jahr 1664 in Rijnsburg geblieben sein muffe, daß er das Datum des Briefes an Meyer (20. April 1663) für "offenbar unrichtig" erklärt und die Jahreszahl 1664 forbert.+) So viel Berwirrung in einer so einfachen und handgreiflichen Sache! Spinoza hat, wie aus seinen Briefen an Meyer und Olbenburg hervorgeht, seine Uebersiedelung von Rijnsburg nach Boorburg gegen Ende April 1663 ausgeführt. Es giebt dafür noch einen britten Beweis, ben man gang übersehen hat. Spinoza reifte nach jener Uebersied= lung nach Amfterbam, um bort bie Herausgabe seiner Darstellung ber Principien= lehre Descartes' vorzubereiten, und fehrte bann in seinen Wohnort zurück. Meher schreibt die Borrede und schickt sie dem Philosophen, der sie mit seinen Randbemer= fungen zurücksendet. Diese Antwort Spinozas ist erhalten, burch Cousin aufgefunden und im Jahre 1847 veröffentlicht worden. Es ist zu verwundern, daß sowohl van Bloten als die jüngsten Herausgeber und Ueberseter der Briefe, wie Ginsberg und Kirchmann, dieses Schriftstild gar nicht gekannt haben. Der Brief ist batirt: "Boor= burg, ben 3. August 1663." ++)

<sup>\*)</sup> Ep. XXIX. — \*\*) Ep. IX. — \*\*\*) B. de Spinoza opera. Ed. C. H. Bruder. Vol. II. Ep. IX. pg. 168. — †) Vloten: B. de Spinoza. VII. S. 51. Aanteek. 1. — ††) V. Cousin: Fragm. philos. IV. Ed. T. III. pg. 60—62.

ihn die Reihe trifft, liest und erklärt seiner Aussassigung gemäß beine Sähe und wiederholt dann sämmtliche Beweise nach der von dir seftgestellten Ordnung; wenn nun die gegebene Erklärung einen oder den andern nicht befriedigt, so werden die Bedenken niedergeschrieben und dir brieklich vorgelegt, damit du uns aufklärst und wir unter deiner Leitung die Wahrheit gegen allen religiösen und christlichen Aberglauben vertheidigen und dem Angriffe der ganzen Welt Trop bieten können." "Ich sage dir für deine, mir von P. Balling mitgetheilten Auszeichnungen den besten Dank, sie haben mir große Freude gemacht, namentlich das Scholion zum 19. Lehrsah."\*)

In derfelben Reit entstand die Schrift, welche die einzige sein follte, die der Philosoph bei feinen Lebzeiten unter feinem Namen veröffentlichen ließ. Gin junger Mann hatte feinen Unterricht nachgefucht, und da Spinoza benselben nicht für reif genug hielt, um ihn in die eigene Lehre einzuführen, nahm er die naturphilosophischen Brincipien Descartes' zum Gegenstand der Unterweisung und fakte fie in kurze Dictate. Es war der zweite und der Anfang des dritten Theils der cartesianischen Brincipien. Als er nun gegen Ende April 1663 nach Amsterdam tam und das Heft seinen dortigen Freunden mittheilte, drangen diefe in ihn, daß er auch den erften Theil der Brincipien in berjelben Weise barftellen und das Ganze als ein Lehrbuch der cartesianischen Philosophie herausgeben möge. Spinoza ließ fich gern dazu bewegen und schrieb mahrend feines Aufenthalts in Amsterdam den ergänzenden Theil binnen zwei Wochen (Mai 1663). Bekanntlich war Descartes von den Berfaffern der zweiten Einwürfe gebeten worden, den Inhalt seiner Meditationen nach mathematischer Methode darzustellen, er hatte in seiner Erwiederung diese Bitte erfüllt, indem er einen kurzen Abriß seiner Lehre in geometrischer Form gab. Diesem Borbilde folgte Spinoza in seiner Darstellung der Principien Descartes' und fügte einen erläuternden Anhang "metaphpfifcher Gedanken" hinzu. Borrede und Herausgabe übernahm Ludwig Meyer. Das Werk erschien im Herbst 1663.\*\*)

<sup>\*)</sup> Vloten: Ad B. de Spinoza opera Supplementum (1862). pg. 295—96.

- \*\*) Renati Descartes principiorum philosophiae pars prima et secunda, more geometrico demonstratae per Benedictum de Spinoza Amstelaedamensem. Accesserunt ejusdem cogitata metaphysica, in quibus difficiliores, quae tam in parte metaphysices generali quam speciali occurrunt, quaestiones breviter explicantur. Amst. apud Joh. Riewerts 1663.

İ

Spinoza selbst war bemnach nicht Cartesianer, als er seinen amaligen Schüler in der cartesianischen Lehre unterrichtete und die arstellung derselben schrieb. Er wollte auch nicht nach außen als inhänger Descartes' erscheinen, zugleich aber seine Abweichungen in er Schrift selbst nicht hervortreten lassen, darum sollte sein Freund ie Herausgabe übernehmen und in der Borrede erklären, daß der derfasser nicht seine eigene Lehre vortrage und mit der vorgetragenen ineswegs in allen Punkten übereinstimme. Gewisse Stellen wurden on dem Herausgeber ausdrücklich als solche bezeichnet, in denen der efer blickende Leser die Abweichungen entdecken könne. Die Hauptisseraz, auf die wir später zurücktommen werden, lag in der Lehre om Willen und von der Natur des menschlichen Geistes.

Als ihm Meher den Entwurf der Vorrede mittheilte, hatte spinoza zwei Punkte zu erinnern. Er wollte ausdrücklich erwähnt issen, daß er den ersten Theil binnen zwei Wochen geschrieben, um adurch gewisse Mängel der Darstellung zu entschuldigen; dann sollte ervorgehoben werden, daß er, um seinen eigenen Gang zu befolgen nd die Zahl der Grundsähe nicht zu vermehren, vieles anders als bescartes bewiesen, und vieles, was jener unbewiesen oder ganzußer Acht gelassen, begründet und hinzugefügt habe. Wit besonderer ringlichkeit, die seine Denkart charakterisirt, wünscht Spinoza einen ug der Vorrede getilgt zu sehen: Meher hatte am Ende derselben ach seiner sathrischen Art gegen einen unbedeutenden, uns unbernnten Gegner polemisirt; Spinoza beschwört den Freund inskändig, n Interesse des Werks und der Sache den Ausfall gegen jenen homunculus" wegzulassen; die Schrift wolle Liebe zum Studium er Philosophie wecken, und diesem Zwecke könne durch persönliche berlehungen nur geschadet werden.\*)

Wir kennen jest die wahre Entstehungsgeschichte dieser Schrift ber Descartes, womit sich die Fabeln, die Lucas erzählt, von selbst siderlegen. Die Schüler Spinozas hätten das Gerücht verbreitet, as Descartes nicht mehr der einzige Philosoph sei, dem man zu lgen habe, dieses Gerede habe das größte und bei den niederlänsischen Cartesianern, namentlich den Theologen, schlimmste Aufsehen emacht, und der Philosoph, wegen einer authentischen Erklärung eftürmt, habe jene Darstellung der cartesianischen Lehre geschrieben,

<sup>\*)</sup> Cousin: Fragm. philos. IV. Ed. T. III. pg. 60-62.

um die Gemüther zu befänftigen, was ihm aber keineswegs gelungen sei. Dies ist wieder eine theatralische, aus der Luft gegriffene Erfindung, die noch dazu den Philosophen eine recht alberne Rolle spielen läßt.\*)

Man hätte den wahren Hergang aus dem Briefe an Oldenburg (Juli 1663) leicht erfahren können. Spinoza schreibt von seiner Reise nach Amsterdam und fügt hinzu: "Dort baten mich einige Freunde um die Mittheilung eines Manuscriptes, das die kurz gefaßte und mathematisch geordnete Darstellung des zweiten Theils der cartesianischen Principien enthielt, uud das ich einem jungen Mann, dem ich meine eigenen Ansichten nicht offen darlegen wollte, vorher dictirt hatte. Dann baten sie weiter, daß ich auch den ersten Theil in derselben Weise sassen und darstellen möchte. Um ihnen gefällig zu sein, habe ich mich gleich an die Arbeit gemacht, sie binnen zwei Wochen vollendet und den Freunden auf ihren Wunsch das Ganze zur Herausgabe überlassen."\*\*)

Wer war jener junge Mann? Wir lefen in dem ichon erwähn= ten, erst jüngst vollständig bekannt gemachten Briefe, den Simon Bries den 24. Febr. 1663 an Spinoza nach Rijnsburg schrieb: "Glücklich, ja dreimal glücklich bein Hausgenoffe, der unter demfelben Dach mit dir fein und fich beim Frühftud, Mittageffen und Spaziergange mit dir über die höchsten Dinge unterreden kann!" Darauf entgegnet ber Philosoph: "Ich rede aus der Ferne zu euch, die ihr fern feid! Und du brauchst meinen Hausgenoffen nicht zu beneiden, denn niemand ift mir widerwärtiger und vor keinem nehme ich mich mehr in Acht als por ihm; barum möchte ich bich und alle Bekannten bringend mahnen, demfelben meine Anfichten nicht eher mitzutheilen als bis er reifer geworden. Noch ift er zu kindisch, wankelmuthig und mehr von der Sucht nach Neuem erfüllt als von der Liebe zur Wahrheit. Aber ich hoffe, daß er in einigen Jahren diese kindischen Fehler ablegen foll, ja ich halte es, nach seinen Fähigkeiten zu urtheilen, fast für gewiß und bin ihm beshalb wegen seiner guten Anlagen zugethan. " \*\*\*)

Diese Beschreibung paßt genau auf jenen Jüngling, den Spinoza zwar in der Philosophie, aber nicht in der eigenen Lehre unterrichten

<sup>\*)</sup> La vie de Spinosa. pg. 20-22. Réfut. pg. 49-51. - \*\*) Ep. IX. - \*\*\*) Vloten: Supplementum. pg. 295. 297.

wollte, weil er ihn dazu nicht für reif genug hielt. Offenbar ist der "juvenis" im Briese an Oldenburg und der "casearius" in diesem Briese an Briese dieselbe Person. Unter den jüngeren Bekannten des Philosophen ist, so viel wir sehen, nur einer, der die hier geschilberten Züge eines charakterlosen, unreisen und begabten Menschen gehabt haben muß: jener Albert Burgh, einst Spinozas Schüler, zwölf Jahre später römisch-katholischer Convertit, der mit seinem anmaßenden und zudringlichen Bekehrungsbrief (nicht die Hoffnungen, wohl aber) den scharfen Tadel Spinozas völlig gerechtsertigt hat. Die frühere Vermuthung, daß Simon Vries jener Schüler gewesen sei, widerlegt sich von selbst.

#### 4. Boorburg (1663-69).

Obgleich Spinoza noch durch teine öffentliche Schrift die Religion angetaftet hatte, war er bei ben Leuten schon als Atheift verschrieen, und dieser Ruf folgte ihm in das stille Dorf Loorburg beim Haag. Man würde nicht glauben, daß in einem dörflichen Gemeindestreit über die Wiederbesetzung der Pfarrstelle der Name Spinoza jemals eine Rolle gespielt habe, wenn nicht durch ein neuerdings aufgefunbenes Actenftud bie Sache bewiesen mare. Der Philosoph hatte in Boorburg feine Wohnung im Saufe des Malers Daniel Tydeman genommen, der in der reformirten Ortsgemeinde der Wortführer der freier Gefinnten war und mit seinen Anhängern dem Magistrat von Delft, der die Stelle zu besetzen hatte, den Mann bezeichnete, den man fich jum Pfarrer wünschte. Die Orthodoren proteftirten fogleich mit einer heftigen Gegenpetition, die 53 Unterschriften gablte, und worin es unter anderem hieß: Tydemans Hausgenoffe, ein gewiffer Spinoza, Jude von Geburt, Atheift und Religionsverächter von Ge= finnung, ein gemeinschädliches Subject, wie viele gelehrte Leute und Brediger bezeugen konnten, habe die Bittschrift verfaßt.\*)

In bemfelben Jahr, wo diese Dorshändel spielten, sollte unser Philosoph noch einen zeitraubenden, nutlosen und widerwärtigen Brieswechsel bestehen, den er sich aus wahrer Herzendstreundlichteit hatte aufbürden lassen und mehrere Monate sortsührte, die ihm endlich die Geduld ausging und er den Verkehr abbrach. Ein Ge-

<sup>\*)</sup> Vloten: B. de Spinoza naar leven etc. VII. S. 51. Bijlagen I. S. 260-61. (Die Begebenheit fällt ins Jahr 1665.)

treidemätler in Dordrecht, Willem van Bluenbergh, der über feinen Leiften hinausftrebte und fich für weit gebildeter und einfichtsvoller hielt, als er war, hatte Spinozas Schrift über Descartes gelesen und den Philosophen brieflich (12. December 1664) um die Beantwortung einiger Fragen gebeten; er gab fich als den unbefangensten Freund der Wahrheit, den jene Schrift außerordentlich intereffirt und fein Erkenntnigbedürfniß allein bewogen habe, bei dem Berfaffer felbst weitere Belehrung ju fuchen. Wenn Gott nach ber angedeuteten Meinung Spinozas auch die Urfache der menschlichen handlungen fei, wie verhalte es fich mit ber menschlichen Willensfreiheit und bem Bosen? Diese sehr naheliegende Frage erregte die Scrupel des dordrechter Raufmanns. Spinoza erhielt die Zuschrift in Schiebam, wo er fich einige Wochen bei bem Bruber feines Freundes Simon be Bries besuchsweise aufhielt, und man erkennt aus der Antwort, daß ibn ber Brief Bluenberahs fpmbathifch berührt hatte. Den Dann trieb, wie es schien, das reinfte Wahrheitsintereffe; die Schrift über Descartes hatte hier gerade die Wirkung ausgeübt, die der Bhilosoph beabsichtigt. Die Freunde der Wahrheit find die seinigen. offensten Bertrauen und bem Ausbruck empfundener Beiftesverwandt= schaft beantwortet Spinoza die Auschrift und erklärt, wie das Boje überhaupt keine Realität, sondern ein Mangel sei und nicht unter bie Wirkungen Gottes, fondern unter die Defecte bes menfclichen Geiftes gehöre, die aus dem Jrrthum und der verworrenen Erkenntniß folgen. Blyenbergh verftand nicht, was Spinoza wollte, aber glaubte es zu verfteben und leicht widerlegen zu können, denn er fand, wie viele nach ihm, daß der Philosoph das Bofe überhaupt verneine. daß Schuld und Strafwürdigkeit aufgehoben und damit die Sandlungen der Menschen in ihrer moralischen Beschaffenheit denen der wilden Thiere gleichgesett wurden. Schon in feinem zweiten Briefe erklärte der unbefangene Wahrheitsfreund, daß er zwei Regeln der Wahrheit anerkenne und befolge, die des klaren Denkens und ber positiven göttlichen Offenbarung in der Schrift, und daß er die erfte für falfch halte, sobald fie der zweiten widerspreche. Warum, fo muß man fragen, und Spinoza hatte mit Recht biefe Empfindung, warum tonnte der Mann dies nicht gleich fagen ? Dann hatte der Briefwechsel aufgehort, bevor er anfing. Mit einem folchen Standpunkt, felbft wenn eine größere Bildung und eine geübtere Denkfraft, als Blyenbergh befaß, ihn vertheidigte, konnte Spinoza keine Auseinanderjetzungen pflegen. Er antwortete (28. Januar 1665) mit dem Gefühl der Enttäuschung, verwarf für seine Person die doppelte Buchführung, benn die Wahrheit konne der Wahrheit nicht widerstreiten, und machte hier bem Gegner bas icone und erhabene Bekenntniß: "ich unterlasse das Bose, weil es meiner Natur zuwiderläuft und nich von dem Wege der Ertenntnig und Liebe Gottes abführen würde." Man fah, er wollte den Mann und bas Object der Berjandlung loswerden, benn er fcolog mit der Erklärung, daß er über eine Darftellung der cartefianischen Lehre nicht mehr nachgebacht 10ch seit ihrer niederländischen Uebersetzung sich weiter barum ge-"ummert habe. Doch ließ er gutmuthigerweise den laftigen und un= rquicklichen Briefwechsel noch eine Zeit lang fortbauern, und Blyenbergh migbrauchte die Geduld durch fortgefeste Budringlichkeit und Anmakuna. Schien es doch, als ob er den Philosophen aufs Blatteis führen und aushorchen wollte. In seinem dritten Briefe indet fich folgende Nachschrift: "ich habe in der Gile zu fragen verreffen, ob wir durch unfere Alugheit verhindern konnen, mas uns onft widerfahren würde?" Offenbar eine wohlüberlegte Begirfrage ur den Philosophen, der die menschliche Freiheit verneinte! Dagu ine Frage, die nicht einfältiger fein tonnte, denn fie fragt: ob die Folgen unferer Sandlungen andere fein würden, wenn wir anders gehandelt hätten?" Dem Philosophen ging allmählig die Geduld ius. In seiner Untwort spricht er von nuglofer Zeitverschwendung . ind fagt am Ende: "auf Ihre nachschriftliche Frage antworte ich ticht, benn in einer Stunde laffen fich wohl hundert folder Fragen sufwerfen, bei beren keiner etwas herauskommt." Indeffen der dordechter Getreidemäkler war bickhäutig und feste fein Geschäft fort, rachdem er ben Philosophen in Boorburg noch mit einem perfonichen Besuch beläftigt hatte. Zett wünschte er drei Bunkte beant= vortet: wie sich Spinozas Lehre von der cartesianischen unterscheide? Ob es überhaupt Jrrthum gebe, und in welchem Sinn der Philooph unfere Willensfreiheit verneine? Dazu die dreifte Forderung : Spinoza möge ihm diese Fragen binnen zwei bis drei Wochen be= antworten und noch vor feiner Abreise nach Amfterdam. Da die Erwiederung ausbleibt, tommt ein empfindliches Mahnschreiben. Darauf antwortet Spinoza (3. Juni 1665), daß er nach Amsterdam gereist jei, ohne das Schreiben Blyenberghs vollständig gelefen zu haben; im Nebrigen erklärt er so kurz, positiv und freundlich als möglich,

daß der Briefwechsel zu nichts führe und er ihn jetzt abgebrochen zu sehen wünsche. Er hatte mit seiner langmüthigen Freundlichkeit nichts gewonnen als einen Feind. Roch bei Lebzeiten Spinozas schrieb Blyenbergh gegen den theologisch=politischen Tractat und nach dem Tode desselben gegen die Sittenlehre.\*)

Unter feinen auswärtigen Freunden hatte Spinoza ichon feit der Rijnsburger Zeit den brieflich regften Bertehr mit Seinrich Oldenburg aus Bremen, Conful bes niederfachfischen Rreifes in London und Mitglied der dortigen koniglichen Societat der Biffenicaften, deren Berhandlungen er als Secretar in ben Jahren 1664 -1677 herausgab; er war ein wissenschaftlicher Agent, der zwischen den Gelehrten verschiedener Länder Bertehr und Ideenaustaufch, besonders auf dem Gebiet der Naturforschung, vermittelte, in diesem Interesse auch Spinoza in Rijnsburg besucht hatte (1661) und seitdem einen lebhaften Briefwechsel mit ihm unterhielt. Auch von der neuen Lehre des Philosophen, von seinen Literarischen Arbeiten und Planen hatte Oldenburg gesprächsweise so viel erfahren, daß er, nach näheren Unterweifungen begierig, philosophische Fragen über das in der Stille reifende Syftem an Spinoza richtete und ihn unablässig jur Bollendung und Beröffentlichung feiner Berte antrieb. werden feben, wie fich diefer Gifer nach ber Berausgabe des theologisch-politischen Tractats merklich abkühlte. Oldenburg liebte die ·wissenschaftlichen Neuigkeiten, soweit fie die gelehrte Welt intereffirten und die öffentliche Meinung nicht gegen sich aufbrachten. Unter den Naturforschern jener Zeit war in England einer der bedeutenoften Robert Boyle (1627-1691), der die Chemie querft von den aldymistischen Speculationen, wie von dem Dienfte der Beilkunde befreite und ihr eine felbständige physikalische Richtung gab, indem er die Corpustulartheorie, diese Borläuferin der atomistischen Grklarungsart, in dieselbe einführte; die Eigenschaften und Formen der Körper sollten aus ihrer Zusammensetzung, aus den quantitativen Bestimmungen ihrer Grundbestandtheile abgeleitet, die letteren durch

<sup>\*)</sup> Ep. XXXI—XXXVIII. Die Briefe sind niederländisch geschrieben und von L. Meher ins Lateinische übersett; die letzte Antwort Spinozas vom 3. Juni 1665 ist im Originaltert ausgefunden und von van Aloten veröffentlicht worden (Supplementum pg. 298—99). Blhenbergh's Schriften gegen Spinoza sind: Wedderlegging van het doek genoemt tractatus theologico-politicus (Leyden 1674); Wedderlegging van de Zedekunst van Spinoza (Dordrecht 1682).

Analyse" erkannt werden. Die Ginheit der Urmaterie vorausejett, wollte Boyle aus der Ungleichheit der Grofe und Geftalt. er Ruhe und Bewegung, der Gruppirung und Lage der Kleinften heile die Verschiedenheit der Körper erklärt wiffen. Mit folchen befichtspunkten war er in feinem "fteptischen Chemiker" ber ariftoelischen und paracelsischen Lehre von den Elementen entgegengetre= en : er hatte Untersuchungen über den Luftdruck, über die Berände= ung ber Pflanzenfarben durch verschiedene Agentien angeftellt und eröffentlicht; dazu tam eine Abhandlung über das Muffige und feste, über die Anwendung der Corpustularphilosophie zur Erklärung er Form und Qualitäten ber Körper. Diese Schriften erschienen in en Jahren von 1661-64.\*) Spinoza lernte fie burch Olbenburg ennen, der einige derselben ihm zusendete und einen fortgesetten reundlichen Bertehr zwischen ihm und Boyle vermittelte. Gin besoneres Thema wechselseitiger Berhandlung bilbete die Untersuchung es Salpeter, über deffen Beftandtheile und Entzündbarkeit auch Spinoza eine Reihe Versuche angestellt hatte, die er durch Oldenburg em englischen Chemiter mittheilen ließ. Der erfte Mathematiter und 3hpfiter ber bamaligen Nieberlande mar Chriftian Sunghens 1629-1695). Ersinder der Bendeluhr. Berbefferer der Fernröhre. Begründer der Lehre von der Undulation des Lichts. Sein Bater var der Freund Descartes', er felbst ift mit Spinoza befreundet mb verkehrt mit ihm nicht blos in Sachen der technischen Optik. ondern auch in philosophischen Fragen, wenn anders die drei Briefe ius der ersten Hälfte des Jahres 1666,\*\*) wie man aus dem Schluffe es britten vermuthet hat, wirklich an ihn gerichtet find. Hunghens ebte damals in dem dicht benachbarten Saag, feiner Baterftadt, die r im Jahr 1666 verließ, um die nächften fünfzehn Jahre in Paris u bleiben. Oldenburg, der in feinen Briefen an Spinoza Rachrichten iber Boyle mittheilt, erkundigt fich wiederholt nach hunghens und effen Arbeiten. Ramentlich ift neuerdings einer feiner Briefe (mahr= cheinlich aus dem Sept. 1665) aufgefunden worden, worin er dem Bhilosophen Boyles Schrift über die Corpustularphilosophie jur Erlärung der Formen und Qualitäten der Körper ankundigt und am öchlusse sehr angelegentlich nach dem Urtheile über Hunghens' Bendel

<sup>\*)</sup> Bgl. H. Kopp: Beiträge zur Geschichte ber Chemie. III. Stück. S. 163—182. - \*\*) Ep. XXXIX—XLI.

frägt und ob endlich bessen längst ersehnte Dioptrik und die Abhandlung über die Bewegung erscheinen werde? Zugleich ersahren wir aus demselben Brief, daß Spinoza mit der Ausarbeitung des theologisch-politischen Tractats beschäftigt ist, denn Oldenburg schreibt: "ich sehe, daß du nicht sowohl philosophirst, als vielmehr, wenn der Ausdruck erlaubt ist, theologisisch, nämlich deine Gedanken über Engel, Weissagung und Wunder auszeichnest, indessen thust du es wohl in philosophischem Geist, und unter allen Umständen wird das Werksicher deiner würdig und mir im höchsten Grade willkommen scin".\*) Die letzte Hossung hat sich nicht ersüllt. Als das Werk erschien, war es diesem Freunde äußerst unwillkommen.

## 5. Haag (1669-1677).

Der eben erwähnte Brief suchte den Philosophen im Haag, wo er sich zeitweise aushielt und, wie es scheint, in einem Hause des Malers Daniel Thdeman ein Absteigequartier hatte. Zwischen ihm und den Freunden im Haag war ein reger Verkehr. Unter den letzteren besand sich auch der Philologe Isaat Voß, wie aus einem Briefe Spinozas hervorgeht (März 1667). Ein dortiger Arzt Namens Helbetius hatte ein Buch über die Goldmacherkunst geschrieben und den Goldschmied Brechtelt zu einem alchymistischen Experimente verzanlaßt, bei dem, wie es hieß, Silber in Gold verwandelt worden sein. Spinoza wollte die Sache in der Nähe sehen und redete vorher darüber mit Voß. "Dieser aber", so schreibt der Philosoph seinem Freunde Jarrig Jellis, "lachte über die Maßen und wunderte sich, daß ich ihn über solche Possen befragen wollte."\*\*)

Die Freunde im Haag, zu benen wir auch Johann de Witt rechnen dürfen, vermochten ihn endlich, das benachbarte Dorf zu verlassen und seinen Wohnort in ihrer Mitte zu nehmen. Der letzte uns bekannte Brief aus Boorburg ist vom 5. Sept. 1669. Wahrscheinlich erfolgte noch im Laufe dieses Jahres die Uebersiedelung nach dem Haag. Hier wohnte er zuerst auf dem Veerkaai in Pension bei jener Wittwe, die Colerus "van Velden" nennt und die wahrscheinlich "van de Werve" hieß, in einem kleinen Stüdchen des zweiten Stockwerks ganz am Ende des Hinterhauses.\*\*\*) Um sich Vonomisch noch mehr einzuschränken, als das Leben in der Pension ihm erlaubte,

<sup>\*)</sup> Vloten: Suppl. § 6. pg. 300-302. - \*\*) Ep. XLV. - \*\*\*) S. oben S. 98.

zog er nach einiger Zeit (1671) in das Haus des oft genannten Malers Heinrich van der Spijck an der Paviljoensgracht, wo er seinen kleinen Haushalt selbst besorgte und bis zu seinem Tode blieb.

# Fünftes Capitel.

Fortsetzung. Die letten Jahre (1670-1677).

- I. Bruch mit der Staatsreligion und Theologie.
  - 1. Der theologisch=politische Tractat.

Im erften Jahre seines Boorburger Aufenthaltes war die Darstellung der cartesianischen Principien erschienen, das einzige während feines Lebens unter dem Namen Spinozas, aber nicht von ihm selbst veröffentlichte Wert; im erften Jahr feines Aufenthaltes im Haag erschien der theologisch=politische Tractat, die einzige Schrift. die er felbst herausgab, aber anonym und unter der Maste eines falichen Druckorts. Der Titel hieß: "Theologisch=politischer Tractat, einige Abhandlungen, worin dargethan wird, daß die Denkfreiheit nicht blos unbeschadet der Frömmigkeit und des bürgerlichen Friedens eingeräumt, fondern ohne Bernichtung ber beiben letteren nicht aufgehoben werden tann". Dazu der neuteftamentliche Spruch: "Daran ertennen wir, daß wir in Gott bleiben und Gott in uns, daß er uns von seinem Geiste gegeben hat (I. Br. Joh. IV. 13)".\*) Wir werden auf den Inhalt dieses merkwürdigen Buches, das Spinoza zum Borläufer von S. S. Reimarus und Dav. Fr. Strauf gemacht hat, erft später eingeben und betrachten es hier nur als ein Glied im Rusammenhang der biographischen Thatsachen, mithervorgerufen burch feine früheren Schicksale und mitbeftimmend die feiner letten

<sup>\*)</sup> Tractatus theologico-politicus, continens dissertationes aliquot, quibus ostenditur, libertatem philosophandi non tantum salva pietate et reipublicae pace posse concedi, sed eandem nisi cum pace reipublicae ipsaque pietate tolli non posse. Johan. Epist. I. Cap. IV. Vers. XIII. Per hoc cognoscimus, quod in Deo manemus et Deus manet in nobis, quod de spiritu suo dedit nobis. Hamburgi apud Henr. Künrath. 1670. (In Bahrheit ift bas Buch in Amfterbam bei Christoph Ronrab gebrucht worben.)

Jahre. Es war der verhängniftvolle und kühne Schritt, wodurch der von feinem Bolt verftogene Philosoph feine vereinsamte Stellung vollendete. Er fordert das Recht der Denkfreiheit in einem Umfange, den selbst Descartes sich und anderen nie einräumen wollte und den erst nach Jahrzehnten die englischen Deisten zu beanspruchen magten: eine Denkfreiheit, die berechtigt fein foll, die biblischen Glaubensfundamente zu prüfen, ohne sich dabei an die Sakungen einer kirch= lichen Autorität zu binden; er macht mit einer folchen völlig borurtheilsfreien Prüfung Ernft und läßt die biblischen Schriften in einem Lichte erscheinen, worin das kanonische und kirchliche Ansehen derfelben nicht fortbefteben tann; er bekampft nicht blos die öffentliche Glaubensautorität, sondern bestreitet ihre Geltung überhaupt und beweist die Unrechtmäßigkeit jeder Rirchengewalt als eines gemeinschädlichen und bedrohlichen Gingriffs in die Rechte des Staats. der im Interesse seiner Autorität, welche die allein rechtmäkige sei. jur Erhaltung der burgerlichen Sicherheit und des Friedens teine Glaubensberrichaft und keinen Glaubenszwang bulben, den öffent= lichen Cultus überwachen, die perfönlichen Ueberzeugungen, die wissen= schaftlichen wie die religiösen, freigeben und in dieser Freiheit schützen folle. Diese Unsichten traten in ben außersten Gegensat mit ben vorhandenen Zuständen in Kirche und Staat, fie konnten nur nach ihrer politischen Richtung auf die Sympathie der niederländischen Republikaner rechnen, an deren Spipe ehemals Oldenbarneveldt, jest Johann de Witt ftand, aber bas Geftirn bes letteren war fcon im Sinken; fie widersprachen auf das Schrofffte nicht blos jeder Orthodoxie, fondern aller Theologie insgesammt, insbesondere den Rationalisten, die ihre Abweichungen von dem Kirchenglauben durch ben erkunftelten Beweis ihrer Uebereinftimmung mit ber Schrift gu rechtfertigen suchten. Zufolge des theologisch=politischen Tractate mar eine folde Rechtfertigung nicht nöthig, denn es follte keine Autorität geben, die fie fordern durfte, und der Beweis derfelben falfc, denn es fei nicht wahr, daß die Bibel mit der philosophischen Bernunft übereinstimme, diese habe die biblischen Schriften nicht hervorgebracht und fei daber nicht ihr authentischer Interpret, die letteren waren nicht nach bem Sinne ber Rationaliften, sondern nach ihrem eigenen Wortfinn zu erklären. Rein Wunder, daß Spinoza jest von allen Parteien angegriffen und verworfen wurde, insbefondere auch von den niederländischen Cartesianern, denen er das rationalistische Erklärungsgeschäft verdarb, und die noch außerdem zu fürchten hatten, daß man das entsetliche Buch, dessen Berfasser aus ihrem Lager hervorgegangen, auf ihre Rechnung setzen würde. Auch mochte es Boëtianer genug geben, die triumphirend ausriesen: "Da sieht man die Früchte des Cartesianismus!" Bon jetzt an galt Spinoza nicht mehr als ein des Atheismus verdächtiger Mann, sondern als ein ausgemachter Atheist ohne Beispiel.

## 2. Lambert Belthunfens Ginwürfe.

In einem der unbefangensten und angesehensten Cartesianer, der fich seiner Geistesfreiheit rühmte und tein Theologe war, tritt uns diese Art der Berurtheilung sogleich entgegen: ich meine den Mediciner Lambert Belthupfen in Utrecht.\*) Der uns bekannte Arat Raak Orobio, dem Spinoza das Werk zugeschickt hatte, sendete es seinem Collegen in Utrecht mit der Bitte, ihm seine Ansicht darüber mitautheilen.\*\*) Lambert Belthuhsen fand, daß die verderbliche und in einem fo fittenlosen Zeitalter, wie das gegenwärtige, doppelt verdammenswerthe Lehre der Deiften noch keiner so raffinirt vertheidigt habe als der unbekannte Verfasser dieses Buchs, der die Ordnung der Natur für absolut nothwendig erkläre und wahrscheinlich die Einbeit Gottes und der Welt behaupte, die Unfehlbarkeit der Bropheten. die Möglichkeit der Bunder, die Auserwählung des judischen Bolks verneine, auch die Weiffagung der Heiden gelten laffe und keinen Grund habe, die prophetische Berechtigung Mohammeds zu bestreiten, ber endlich alle philosophische (rationale) Schriftauslegung verwerfe. "Ich glaube", so schließt er fein ausführliches Schreiben, "daß ich die Wahrheit taum verfehle und dem Berfaffer nicht Unrecht thue, wenn ich erkläre, daß er mit verhüllten und übertunchten Grunden ben reinen Atheismus lehrt." \*\*\*) Spinoza empfand diefes Urtheil fehr bitter und ließ burch Orobio feine Antwort dem Gegner gu= geben, ber nicht in ber richtigen Stimmung fein Wert beurtheilt habe und fich zu ihm verhalte, wie Boëtius zu Descartes. Descartes habe die Wirksamkeit Gottes als eine nothwendige gefaßt und nur fich felbst widersprochen, wenn er baneben die menschliche Willfür bejahte: es fei nicht mahr, daß er Religion und Aberglauben

<sup>\*)</sup> S. oben Buch I. Cap. I. S. 6. — \*\*) S. oben S. 110 figb. — \*\*\*) Ep. XLVIII. (24. Jan. 1671.)

identificire, er sei kein Atheist, denn er verachte Reichthum und Ehre, auch halte er Wohammed nicht für einen wahren Propheten, weil er weder die wahre Nothwendigkeit noch die wahre Freiheit erkannt, sondern einen Fatalismus gelehrt habe, der alles sittliche Handeln vernichte. Uebrigens wolle er den Gegner nicht beleidigen und die Zahl seiner Feinde nicht vermehren, Orobio möge daher in seinem Briese jede Aeußerung tilgen, die ihm verlezend erscheine.\*)

Offenbar sah Spinoza in dem Utrechter Arzt einen der wenigen Cartesianer, die bei ruhiger Erwägung wohl im Stande waren sein Werk objectiv zu beurtheilen, und als er einige Jahre später die Absicht hatte, dunkle und misverstandene Stellen öffentlich zu ersläutern, wünschte er, den Einwürsen dieses Gegners Rede und Antwort zu stehen. In einem erst neulich aufgesundenen Briese wendet er sich an Lambert Belthuhsen selbst mit der Bitte, ihm seine Gegengründe, alte wie neue, mitzutheilen und zu erlauben, daß er dieselben ohne Nennung des Versassiers mit seiner Antwort zugleich veröffentlichen und jenen Erläuterungen hinzusügen dürse; die meisten Gegenschriften halte er keiner Widerlegung werth, in der seinigen dagegen anerkenne er die Liebe zur Wahrheit und die Aufrichtigkeit der Ueberzeugung.\*\*)

## 3. Beinrich Olbenburgs Ginwürfe.

Wie wenig der Philosoph auf eine unbefangene Würdigung rechnen konnte und wie tief er die eingelebte religiöse Denkart durch sein Werk empört hatte, darüber mußten ihn die Briefe Oldenburgs belehren und die Art, wie dieser langjährige und eifrige Freund, der ihm so oft seine Bewunderung ausgesprochen und weniger theologische, als phhsikalische und philosophische Interessen pflegte, das Buch aufnahm, dessen Berössentlichung er selbst wiederholt und dringend gewünscht hatte. Der briefliche Verkehr beider war seit geraumer Zeit unterbrochen, wenigstens erscheint in den uns erhaltenen Briefen der Faden der Correspondenz gegen Ende des Jahres 1665 abgerissen und erst gegen Mitte des Jahres 1675 wieder angeknüpft. Es mögen

<sup>\*)</sup> Ep. XLIX. — \*\*) Der Brief ist wahrscheinlich aus dem Jahr 1674 oder 75. Prof. H. W. Tydeman in Lehben kaufte die Handschrift in einer Auction und gab sie privatim heraus: "Brief van Benedict de Spinoza aan Dr. Lambert van Veldhuysen, medegedeeld door Prof. A. W. Tydeman" (1843); er erschien zuerst öffentlich in R. H. Bruders Ausgabe der Werke Spinozas (Bb. II. Leipzig 1844) als der letzte in der Reihenfolge der Briefe. Ep. LXXV.

Briefe aus der Zwischenzeit verloren gegangen sein; indeffen tann Oldenburg den theologisch=politischen Tractat nicht vor dem Jahre 1675 erhalten haben, und er felbst spricht von einer glücklichen Erneuerung des Briefwechfels. Gleich der erfte Eindruck des Buchs hatte ihm Bedenken erregt (bas Schreiben, worin fie geäußert waren. ift nicht erhalten), schon in dem nächsten Briefe (vom 8. Juni 1675) nimmt er jenes Urtheil als voreilig jurud und will bei tieferer Erwägung nichts in dem Werk gefunden haben, was der wahren Phi= losophie und dem ächten Christenthum zum Schaden gereichen könne. Aber dieses zweite Urtheil ift so unfest als das erfte. In der uns verlorenen Antwort (vom 5. Juli 1675) hatte Spinoza dem Freunde gefchrieben, daß er fein in fünf Theilen vollendetes Sauptwert jest herausgeben wolle. Oldenburg ist weit entfernt, diese Rachricht freudig zu begrüßen; vielmehr mahnt er ängstlich zur Vorsicht. "Ich bitte bich bringend aus freundschaftlichster Gefinnung, ja nichts in bas Werk einfließen zu lassen, was im mindesten die praktische Frommigteit erfcuttern tonnte, benn bas gefuntene und fündhafte Beitalter jagt mit der größten Begierde nach folchen Lehren, beren Refultate die weit um fich greifenden Lafter zu beschützen scheinen." Einige Exemplare bes angekundigten Werks in Empfang zu nehmen und für deren Berbreitung Sorge zu tragen, will er dem Freunde nicht abschlagen, aber man merkt, daß er den Auftrag lieber nicht hätte.\*)

Freund Oldenburg urtheilt, wie der gegnerische Lambert Belthunsen; der theologisch-politische Tractat erscheint beiden in seinen Wirtungen als ein gemeinschädliches Buch, welches in dieser sittenverdorbenen Zeit nie hätte geschrieben werden sollen. Spinozas Lehre im Bunde mit den Lastern der Welt! Er leugnet die Glaubwürdigteit der Schrift und die Autorität der Kirche, er lehrt demnach den theoretischen Atheismus und befördert daher den praktischen! Wie ungereimt und unsinnig dieses Urtheil oder diese Besürchtung auch sein mochte, so mußte sich der Philosoph überzeugen, daß damit der öffentlichen Meinung und der Masse der einslußreichen Leute aus der Seele gesprochen wurde. In der zweiten Hälfte des Juli 1675 war er nach Amsterdam gereist, um die Herausgabe der Ethit ins Wert zu sehen; taum hatte man gehört, daß ein neues Buch Spinozas

<sup>\*)</sup> Ep. XVII.-XVIII.

gedruckt werden folle, jo schlugen die Theologen Larm und befturm= ten die Obrigkeit und den Statthalter um Schut für die durch den Atheismus bedrohte Religion. Die Cartefianer machten mit den Berfolgern gemeinsame Sache und der erregte Widerstand war fo heftig, daß Spinoza fich genöthigt sah, die Herausgabe seines Werks zu verschieben. Bor neunzehn Jahren hatten ihn die Juden verwünscht. jest verwünschen ihn auch die Cartefianer, diese "stolidi Cartesiani". wie er fich unmuthig ausdrückt. Die Zeiten find schlimmer als ba= mals; das Haupt der Republikaner ist erschlagen, die Partei liegt danieder, ohnmächtig und gehaßt; der Pring von Oranien fteht an der Spige der Dinge, und Spinoza gilt als ein Freund de Witts und ein Anhänger feiner Bartei, als ein Mann von den verderblichsten Gefinnungen in der Religion, von verdächtigen in der Bolitik. Er verläft Umfterdam unverrichteter Sache und mit der Uebergen= gung, daß für die Ausführung feiner literarischen Blane die Berhältnisse mit jedem Tage ungunftiger werden. Er möchte die feind= feligen, in Wahrheit unbegründeten Vorurtheile gegen seine Lehre theils vermeiden, theils entfernen und bittet daher Oldenburg, dem er seine Erlebnisse in Amstetdam schilbert: er moge ihm fagen, mas für Sätze es find, die seiner Meinung nach die praktische Frömmigkeit wantend machen konnten, und welche Stellen im theologisch-politischen Tractat die Bedenken der Gelehrten erregt haben? "Ich wünsche nämlich", fügt er hinzu, "biefen Tractat durch einige Anmerkungen au erläutern und die Vorurtheile dagegen, wenn es möglich ift, aus bem Wege zu räumen."\*) Diefe Anmerkungen find geschrieben, aber nicht bei Lebzeiten Spinozas gedruckt worden.

Olbenburg bezeichnet ihm drei Punkte als besondere Objecte des Anstoßes: daß er 1) Gott und Natur zu identisiciren scheine, 2) die Realität und Bedeutung der Wunder leugne und 3) über die Person Jesu Christi, die Gottmenscheit und Erlösung seine Ansichten verseimliche.\*\*) Der Brief, worin Spinoza diese drei Punkte erörtert und seine Ueberzeugungen dem Freunde mit der größten Ofsenheit darlegt, ist vielleicht der wichtigste, den er geschrieben. "Ueber Gott und die Natur denke ich ganz anders als die Christen neueren

<sup>\*)</sup> Ep. XIX. Der undatirte Brief ist später als ber Aufenthalt in Amsterdam (Juli 1675), die Antwort Olbenburgs ist vom 15. November 1675. — \*\*) Ep. XX. (15. November 1675).

Schlages. Denn ich halte Gott für die innere Urfache aller Dinge, nicht für die äußere. Ich sage mit Baulus, vielleicht auch mit allen Philosophen des Alterthums und ich wage hinzuzufügen mit allen Sebräern der alten Zeit im Sinblick auf gewiffe, freilich vielfach gefälschte Ueberlieferungen: daß alle Dinge in Gott leben, weben und find. Berfteht man aber unter Natur blos Maffe oder körperliche Materie, so ift es absolut falsch, wenn man meint, daß ich Gott und Natur (in biesem Sinn) für ein und daffelbe Wesen halte und auf einen folchen Gottesbegriff den theologisch=politischen Tractat Bas weiter die Bunder betrifft, so bin ich überzeugt, daß die Gewißheit göttlicher Offenbarung nur auf die Weisheit der Lehre, aber nicht auf Wunder, d. h. auf Unwiffenheit, gegründet werden könne. Religion und Aberglaube unterscheide ich fo, daß jene in der Weisheit (Wahrheit), dieser dagegen in der Unwissenheit wurzelt; daher tommt es, wie mir scheint, daß fich die Christen unter den Undersgläubigen nicht durch Glaube, Liebe und die übrigen Früchte bes heiligen Geiftes, sondern blos durch ihre Meinungsart kenntlich machen; wie alle, grunden auch fie ihren Glauben auf Wunder d. h. auf Unwissenheit, die Quelle des Fanatismus, und so verkehren sie ben Glauben, nämlich den wahren, in Aberglauben. Ueber den letten Punkt will ich meine Anficht offen genug aussprechen. Bur Seligkeit halte th es nicht für absolut nothwendig, Christum nach dem Fleische zu kennen; ganz anders dagegen denke ich von jenem ewigen Sohn Gottes, nämlich der ewigen Weisheit Gottes, die fich in allen Dingen, am meiften im menfchlichen Geift, unter allen Menfchen am meiften in Jesus Christus offenbart hat, denn ohne diese Weisheit, die allein lehrt, wie fich Wahrheit und Jrrthum, Gutes und Bofes unterscheiben, tann niemand felig werben." "Was aber bas tirchliche Dogma von der Menschwerdung Gottes betrifft, fo erkläre ich ausdrücklich, daß ich diese Sätze nicht verstehe, vielmehr, um die Wahrheit zu bekennen, erscheinen sie mir so ungereimt, als wenn mir iemand fagte, daß der Kreis die Ratur des Quadrats angenommen Dies genügt, um darzuthun, was ich über jene drei Hauptpuntte dente. Ob aber den Chriften deiner Bekanntschaft diese meine Erklärungen gefallen werden, wirft bu beffer wiffen als ich." \*)

Nach diesen Erklärungen wird man nicht mehr fragen können,

<sup>\*)</sup> Ep. XXI.

warum Spinoza, der den Chriftusglauben fo viel höher ftellte als die judische Religion und mit dem Wefen deffelben einverftanden war, doch dem kirchlichen Chriftenthum fremd blieb; es bedarf keines äußeren Zeugniffes mehr, um das Gerücht von feinem Uebertritt für unbegründet zu halten. Die Bekenntnisse bes Philosophen waren keineswegs nach Oldenburgs Sinn. Dieser fand, daß durch die den Dingen immanente Caufalität Gottes die Freiheit im Menfchen vernichtet und durch die Berneinung der Bunder, als unbegreiflicher Thatsachen, die göttliche Allmacht, die alle menschliche Extenntnik übersteige, aufgehoben werde. Wo bleibe die Auferweckung des Lazarus. die Auferstehung Jesu? Und wenn Spinoza die Menschwerdung Got= tes leuane, so erkläre er die Logoslehre und das darauf gegründete Johannisevangelium für vernunftwidrig.\*) Der Philosoph vermochte den Akademiker in London fo wenig als zehn Jahre früher den Getreibehandler in Dordrecht zu überzeugen, daß feine Lehre von ber Nothwendigkeit der Dinge nicht fatalistisch zu verstehen sei, und daß die Allmacht Gottes nicht vergrößert werde, wenn man ihr unbegreifliche Handlungen zuschreibe. Es gebe für die menschliche Bernunft fehr viel Unerkanntes, aber das Unerkannte sei nicht gleich dem Un= erkennbaren. Darum blieb er bei bem Sat, daß Wunder und Unwiffenheit gleichwerthig feien, und tein erleuchteter Glaube fich auf Wunder gründen durfe. Er beftreite nicht, daß die Aboftel allen Ernstes das Factum der Auferstehung geglaubt hatten, wie die Juden allen Ernftes glaubten, daß Gott im Feuer auf dem Sinai erfcienen fei. In einem weit höheren Sinn, als dem buchftablichen, fei Chriftus in Wahrheit auferstanden: nämlich von den Todten, von denen er selbst gesagt habe: "Laffet die Todten ihre Todten begraben"! Der Sinn der Todtenerweckung wie der Auferstehung wolle geiftig gefaßt fein, fo muffe man das ganze Evangelium erklären, darin bestehe der Unterschied zwischen Juden und Christen, daß diese geiftig (spiritualiter) gedeutet haben, was jene fleischlich (carnaliter) genommen. Eben fo verhalte es fich mit der Menschwerdung. Wenn bie Schrift sage, daß Gott in der Wolke erschienen sei, daß er in der Stiftshütte oder im Tempel gewohnt, so werde man doch nicht meinen, daß Gott die Natur der Bolte, der Stiftshutte und bes Tempels angenommen habe? Chriftus felbst nannte fich den Tempel

<sup>\*)</sup> Ep. XXII. (16. December 1675).

Gottes. Darin liegt alles. Das Bilb bedeutet, daß in ihm vor allem Gott sich offenbart habe. Dasselbe meint Johannes, wenn er den wirkungsvolleren Ausdruck braucht: "Das Wort ward Fleisch."\*)

Nach diesen Erklärungen richtet Olbenburg an den Philosophen die Frage, die er ihm auf sein Gewissen beantworten möge: ob er die Geschichte von Christi Leiden, Tod. Begrähniß und Auferstehung wörtlich oder blos allegorisch verstehe? Er selbst nehme sie duchstädlich auf Grund der Schrift. Spinozas Erwiederung lautet: "ich nehme wie du, Christi Leiden, Tod und Begrähniß wörtlich, seine Auferstehung dagegen allegorisch."\*\*) Es ist der letzte Bries, den der Philosoph ein Jahr vor seinem Tode an den ehemaligen Freund geschrieben. Oldenburg antwortete sogleich (11. Februar 1676). In diesem seinem letzten Schreiben, das man erst jüngst aufgefunden und veröffentlicht hat, kommt er auf alle seine Einwürse zurück und sagt am Schluß: die Auferstehung Christi ist ebenfalls wörtlich zu verstehen; gilt sie nur allegorisch, so ist das ganze Evangelium Lüge. "Wer diese Dinge in Allegorien verwandelt, macht sich ein Geschäft daraus, alle historische Wahrheit des Evangeliums zu zerpflücken."\*\*\*)

#### 4. Befämpfung und Berbreitung bes Tractats.

In der Schaar der Gegner, die den theologisch-politischen Tractat offen und fanatisch bekämpsten, standen, wie zu erwarten ist, die protestantischen Theologen, lutherische wie resormirte, in erster Reihe. Daß Spinoza die Bibel anzutasten gewagt, die Entstehung ihrer Schriften ohne übernatürliche Offenbarung, die alttestamentliche Weissagung ohne Inspiration zu erklären gesucht hatte, mußte den rechtzgläubigen Protestantismus und seine theologischen Wortsührer auf das Heftigste empören. Das Werk erschien als der frechste Angrissals ein unerhörter Frevel, dem Abgrund der Hölle entstiegen und in den Abgrund der Hölle zu verdammen. Es sind wörtlich die Verwünschungen, in denen die ersten jener Gegner sogleich übereinstimmten: Regner von Mansveld, Prosessor der Theologie in Utrecht, Musäus, Prosessor der Theologie in Jena, und Th. Spizeslius, lutherischer Prediger in Rotterdam. Mansvelds Schrift "wider den anonhmen Theologico-Politicus" und Wusäus" "Prüfung des

<sup>\*)</sup> Ep. XXIII. — \*\*) Ep. XXIV. (14. Jan. 1676) mit bem platonischen Gruß: ei neatreiv. Ep. XXV. (7. Febr. 1676). — \*\*\*) Vloten: Suppl. pg. 309—810.

theologisch=politischen Tractats auf der Wagschaale der Wahrheit" erschienen in demselben Jahre (1674),\*) gleichzeitig schrieb Bluenbergh und Jac. Batelerius, Prediger der Remonstranten im Haag, gegen Spinoza, der lettere, um den Wunderglauben wider den heillofen Berfasser bes theologisch=politischen Tractats zu behaupten; ein Jahr später veröffentlichte Spizelius seinen "infelix literator" und beträftigte Mansvelds Verdammungsurtheil über biefen gottloseften aller Schriftsteller (irreligiosissimus autor), der in maßloser Selbstüberschätzung und Frechheit sich so weit verstiegen habe, die göttliche Erleuchtung der Propheten zu leugnen. "Wan möchte zweifeln", fagt Mufaus, der jenasche Theologe, "ob in der großen Zahl berer, die ber Satan felbst zur Berkehrung alles göttlichen und menschlichen Rechts gedungen hat, einer zu finden sei, der sich damit so viel Mühe gegeben, als diefer jum größten Unheil der Kirche und des Staates geborene Betrüger". Ueberall pries man die Schrift des Mufäus; der ehrliche Colerus reicht ihm die Siegespalme und nennt ihn ben gründlichsten unter ben Gegnern Spinozas; gerath er bod selbst über den theologisch=politischen Tractat, der lauter unbewiesene Spothesen enthalte, in einen solchen Zorn, daß er in die Worte ausbricht: "Der Herr vernichte dich, Satan, und mache dich ftumm!"

Spinoza hatte zufällig Mansvelds Schrift in einem Buchladen gefunden und flüchtig durchblättert. In ungetrübter und durch den Eindruck eines ohnmächtigen Gegners erheiterter Stimmung schreibt er einem Freunde: "Das Buch, das ein Utrechter Professor gegen mich geschrieben hat, und das nach seinem Tode erschienen ist, habe ich im Schausenster eines Buchhändlers ausgestellt gesehen und aus dem Wenigen, das ich bei dieser Gelegenheit darin gelesen, erkannt, daß die Schrift nicht der Lectüre, geschweige einer Antwort werth sei. Daher ließ ich Buch und Versasser. Doch mußte ich im Stillen lächeln und benken, wie doch allmal die Unwissendsten auch die Kecksten und Schreibsertigsten sind. Die Buchhändler scheinen es mit den Waaren, die sie zum Verkauf ausstellen, wie die Höster zu machen, die auch das Billigste und Schlechteste stets zuerst sehen lassen. Der Teusel, heißt es, ist sehr schlau, aber ich glaube, der Genius dieser

<sup>\*)</sup> Regnerus a Mansveld: Adversus anonymum theologico-politicum liber singularis. Op. post. Amst. 1674. Musaeus: Tractatus theologico-politicus ad veritatis lancem examinatus. 1674.

Leute ist noch weit durchtriebener."\*) Dagegen scheint Spinoza das Buch des Musaus wirklich gelesen zu haben, denn man fand es in seinem Nachlaß.

So war in den Jahren 1674 und 75 eine Menge polemischer Schriften gegen den theologisch-politischen Tractat erschienen, und der Eindruck derselben herrschte in der öffentlichen Stimmung, als der Philosoph im Juli 1675 nach Amsterdam kam, um seine Ethik drucken zu lassen. Es war der ungünstigste Moment, den er wählen konnte, und für seine Feinde der gelegenste, um ihm Hindernisse zu bereiten.

Indeffen fand bas Buch auch feine Freunde und Bewunderer, bie es fogleich über die Grenzen der gelehrten Rreise hinaus durch Nebersetzungen zu verbreiten wünschten. Doch trat der Philosoph felbst diefer Absicht bei Zeiten entgegen, weil er und seine Freunde fürchteten, daß im Fall einer folden auf das große Bublicum berechneten Propaganda unfehlbar ein öffentliches Berbot das Werk treffen wurde; auch hat er wenigstens fo viel bewirkt, daß mahrend seines Lebens eine Uebersetzung bes theologisch=politischen Tractats nicht erschien. Aber das Berbot durch die Generalftaaten blieb trotbem nicht aus. Schon ben 17. December 1671 fcreibt Spinoza an Jarrig Jellis in Umsterdam, um ihn bringend zu bitten, die Heraus= gabe einer niederländischen Uebersetzung, die, wie er gehört, schon fertig sei und gedruckt werden solle, zu verhindern. Es geschah, der Neberseter Jan Bendritsen Glasemater hielt feine Arbeit wrud, und fie wurde erft viele Jahre nach bem Tode des Philosophen veröffentlicht.\*\*)

Um dem Berbote zu entgehen, trieb man mit dem Originalwerk eine Art buchhändlerischen Schmuggel und verbreitete dasselbe unter salschen Titeln; der Bersasser und sein Object wurden durch ein Aushängeschild versteckt, wohinter niemand Spinoza und den theologisch-politischen Tractat vermuthen konnte. So erschien der letztere im Jahr 1673 unter drei verschiedenen Außenseiten, die mit der unschuldigsten Miene eine sehr unverdächtige und harmlose Waare

<sup>\*)</sup> Ep. L. (Hagae 2. Jan. 1674). — \*\*) Ep. XLVII. Glasematers Uebersetung führt ben Titel: De rechtzinnige Theologant of godgeleerde staatkundige Verhandelinge. Uit het Latin vertaalt. Te Hamburg by Henr. Koenraad 1693. Der thatsächliche Drudort war Amsterbam.

ankundigten: 1) "Erste Sammlung der historischen Werke von Daniel Heinse. Zweite verbesserte und vermehrte Auslage;" 2) "Reue Idee der gesammten Medicin von Franzisk. de la Boe Silvius. Zweite Ausgabe;" 3) "Sämmtliche chirurgische Werke von Fr. Henriquez de Villacorta, erstem Leibarzt der Könige Philipp IV. und Carl II. Mit allerhöchster Genehmigung Sr. Maj. des Königs von Spanien."\*)

Die französische llebersetzung übernahm Saint-Glain aus Anjou, ein ausgewanderter französischer Calvinist, der als Kapitän in holländischen Diensten gestanden hatte, dann als Zeitungsredacteur in Umsterdam beschäftigt war und ein begeisterter Berehrer Spinozas wurde. Dieser wußte um das Werk und hat wahrscheinlich nicht zugelassen, daß es bei seinen Ledzeiten gedruckt wurde; es erschien ein Jahr nach seinem Tode (1678), nicht unter dem Originaltitel, sondern auch in drei verschiedenen Formen, die scheindar verschiedenen Werke ankündigten, aber nur das erste Blatt geändert hatten. Die Titel hießen: 1) "Der Schlüssel des Heiligthums von einem Gelehrten unseres Jahrhunderts;" 2) "Abhandlung über die abergläubischen Ceremonien der Juden aus alter und neuer Zeit;" 3) Merkwürdige Betrachtungen eines unbefangenen Geistes über die für das öffentliche wie private Wöhl wichtigsten Gegenstände."\*\*)

Diese Uebersetzung ist besonders deshalb von historischer Bedeutung, weil sie als Nachtrag unter der Ueberschrift: "Wichtige und zum Berständniß dieses Buchs nothwendige Bemerkungen" von der Hand des Philosophen selbst verfaßte Noten enthält.\*\*\*) Es sind jene Anmerkungen, die Spinoza im Herbst 1675 im Sinn hatte, als er Oldenburg schrieb, er trage sich mit der Absicht, sein Werk zu

<sup>\*)</sup> Danielis Heinsii operum historicorum collectio prima. Editio secunda, priori multo emendatior et auctior. Accedunt quaedam hactenus inedita (Lugd. Bat. 1673). Francisc. de la Boe Silvii totius medicinae nova idea. Editio secunda (Amst. 1673). Fr. Henriquez de Villacorta, M. doct. a cubiculo Philipp IV. Caroli II. archiatri opera chirurgica omnia. Sub auspiciis potentiss. Hispaniarum regis. (Amst. 1673). — \*\*) La clef du sanctuaire par un savant homme de nôtre siècle. La où est l'esprit de Dieu, là est la liberté. Cor. II. ch. 3. v. 17. (Leyden 1678). Traité des cérémonies superstieuses des juifs tant anciens que modernes. (Amst. 1678). Réflexions curieuses d'un esprit désintéressé sur les matières les plus importantes au salut tant public que particulier. (Cologne 1678). Bu vgl. Nicéron: Mémoires T. XIII. p. 46—48. — \*\*\*) Remarques curieuses et nécessaires pour l'intelligence de ce livre.

Aäutern.\*) Diese kurze Zeit vor seinem Tobe aufgezeichneten Roten at der Philosoph mehreren Exemplaren des theologisch-politischen ractate ale Randgloffen eingeschrieben: eines babon tam in ben befit des Buchandlers Jan Rieuwert, ein anderes ichentte Spinoza nem Freunde mit folgender Widmung: "Dem Berrn 3. St. Rleftann macht ber Berfaffer biefes Buch jum Gefchent, erläutert burch nige Anmerkungen, die er felbst eigenhändig hineingeschrieben hat, en 27. Juli 1676. "\*\*) (Diefes Unicum wurde von dem königsberger trofeffor Schut auf einer Auction in Amfterbam erstanden und nach inem Tode für die Bibliothet des Grafen von Wallenrod erworben.) n anderen Czemplaren des theologisch=politischen Tractats fand sich ie Bahl der eingeschriebenen Randgloffen um einige vermehrt; eine lbidrift bavon erhielt durch Bermächtniß die lendener Universitäts= ibliothek (1756), ein Besit, auf welchen Tydeman aufmerksam lachte, als er den Brief an Cambert Belthuhfen herausgab (1843). indlich ift in jungfter Zeit noch eine handschriftliche hollandifche eberfetung diefer Marginalnoten aufgefunden und zur Berausgabe es vollständigen Textes mitverwerthet worden (1852).\*\*\*)

Es fand sich auch ein Scheingegner, der die doppelte Absicht, en Holländern zu schaden und Spinoza so interessant als möglich scheinen zu lassen, durch einen Angriff gegen den Versasser des jeologisch-politischen Tractats maskirte. Stoupe, der Besehlschaber nes französischen Schweizerregiments in Utrecht, veröffentlichte wähend des Krieges unter dem Titel "die Religion der Holländer"+), n Pamphlet, worin er diese (nach dem Sinn Ludwigs XIV.) als einde der Religion behandelte und ihnen den Vorwurf machte, daß e allen möglichen Secten Raum und selbst dem baaren Utheismus eien Lauf ließen. Es wäre unlängst ein Werk erschienen, das auf

<sup>\*)</sup> S. oben S. 150. — \*\*) Nobilissimo Do Do Jacobo Statio Klefmanno no d. autor, et nonnullis notis illustravit illasque propria manu scripsit. Die ! Julii anno 1676. — \*\*\*) Der Erste, ber die Anmerkungen aus der französschen Uebersetung in die Werke Spinozas aufnahm, war H. E. G. Paulus 802); noch in demselben Jahr wurden die Lateinischen Originalnoten nach dem oder, den Rieuwert besah, durch Chr. Theoph. von Murr herausgegeben; n genaueren, im Wallenrod'schen Exemplar besindlichen Text veröffentlichte Wilh. orow (1835); das Verdienst der vollständigen, auf die Kenntniß und sorgkältige ergleichung des gesammten gedruckten und handschriftlichen Materials gegründeten erausgabe hat sich Sduard Böhmer erworden (1852). — †) La religion des ollandais (Utr. 1673).

die Rerstörung aller Religionen ausginge und fie nicht als göttliche Offenbarungen, sondern als Machwerke politischer Klugheit hinftellte: bie Generalstaaten hätten das Buch zwar verboten, tropbem würde es verkauft und verbreitet. Der Autor Namens Spinoza, ein berühmter und gelehrter Mann, wie feine zahlreichen Unhänger berfichern, fei ein folechtgefinnter Jude und fein befferer Chrift, er lebe unangefochten im Saag, von aller Welt besucht, felbst von vornehmen Frauen, von keinem bekampft; noch hatte kein niederlandischer Theologe gegen ihn geschrieben, diese Herrn schwiegen, sei es aus Gleichgultigkeit gegen das um fich greifende Berberben ober aus ftiller Buftimmung oder weil fie nicht die Kraft der Widerlegung befäßen. Wie wenig Spinoza die polemische Zielscheibe dieser Schrift mar, beweift die Thatsache, daß in demfelben Jahr der Feldherr der frangöfischen Invasionsarmee Pring Conde den Philosophen einladen ließ, ihn in Utrecht zu befuchen. Wir miffen, daß die niederlandifden Theologen teineswegs schwiegen und im Jahre 1674 eine Fluth von Gegenschriften hereinbrach.

## 5. Beifter= und Gefpenfterglaube.

In diefes Jahr fällt ein ziemlich weitläufiger Briefwechsel mit einem uns unbekannten, aber in der Schätzung des Philosophen angesehenen Manne, denn er spricht von der großen Sochachtung und Chrerbietung, die er ftets für ihn gehegt habe und noch bege, die ihm ben Widerspruch schwer und die Schmeichelei unmöglich mache. Und es muß wohl ein Mann von besonderem Ansehen gewesen sein, ber den Berfasser des theologisch-politischen Tractats allen Ernstes auffordern konnte, über Geifter und Gespenfter ihm Rede und Antwort zu ftehen.\*) Der Gespensterfreund berief sich auf die Autoritäten des Alterthums und der neuen Zeit, Philosophen und Theologen, auf Sokrates, Plato, Ariftoteles und Plutarch, auf die Erzählungen des Plinius und Sueton, auf Carbanus und Melanchthon u. f. w., er wollte Geifter= und Spukgeschichten theils selbst erlebt theils aus bem Leben anderer, die er kannte, in Erfahrung gebracht haben, gab es boch einen Bürgermeifter, der in der Brauerei feiner Mutter Nachts benfelben Lärm als am Tage gehört hatte. Nach feiner Bhilofophie follten in einen wohlgeordneten Welthaushalt auch Geifter

<sup>\*)</sup> Ep. LV.-LX. (Sept. 11. Octob. 1674).

und Gespenster gehören, die Bollkommenheit und Schönheit des Universums würde Abbruch leiden, wenn darin zwar Körper ohne Seelen, aber keine Seelen ohne Körper existirten; wolle man dieses Argument bestreiten, so müsse man die Welt nicht für eine planmäßige Schöpfung, sondern für das Werk des bloßen Zusalls halten.\*)

Den Geifter= und Gespenfterglauben erklärt unser Philosoph aus dem Phantafiebedürfniß der Menschen, das der Bernunfteinsicht Ammenmährchen vorziehe; er tenne felbst teine fichere Thatsache, bie das Dasein solcher Erscheinungen beweise, teinen glaubwürdigen Schrift= fteller, der sie berichte; Sokrates, Blato und Aristoteles hatten bei ihm nur geringe Geltung, er wurde verwundert fein, wenn borurtheilsfreie Denker, wie Demokrit, Epikur und Lucrez bergleichen Dinge erzählten, aber jene dämonengläubige Philosophen hatten aus Neid Demokrits Werke verbrannt.\*\*) Was die Vollkommenheit und Schönheit der Welt betreffe, fo entspreche diefe Borftellung nicht ber Natur der Dinge, fondern nur den Bunfchen und Bedürfniffen der menschlichen Einbildung, die eben so gut allerhand Ungeheuer, wie Centauren, Drachen, Greifen u. f. w. fordern und mit folden imaginaren Geschöpfen die Welt bevölkern konnte. Aus dem Dafein feelenloser Rörper folge das Dasein körperloser Seelen eben so wenig, als aus dem Areis ohne Augel die Exiftenz einer Augel ohne Areis. \*\*\*) Der Gespensterfreund war wirklich dieser Ansicht und ließ sich die Rugel ohne Areis gefallen +). Er hatte dem Philosophen die Alternative gestellt (in welche ber eigentliche Schwerpunkt bes Briefwechsels fallt): entweder du bejahft die planmäßige und geordnete Schöpfung ober bu behaupteft die Entstehung der Welt durch den Bufall! Spinoza erwiederte: ich begreife die Welt als eine nothwendige Folge der göttlichen Natur und verneine ihre Entstehung durch einen Act des Willens nach Analogie des menschlichen. Damit tam die briefliche Berhandlung auf die Frage über Rothwendigkeit und Freiheit. Daß man sich ben göttlichen Geift, wie ber Gegner meinte, nach Analogie des menschlichen, nur unendlich vergrößert vorftellen muffe, sei eine ungereimte Forberung. In berselben Weise wurden die Dreiecke und Kreise, wenn sie reben konnten, auch rasonniren, fie würden sagen: "Gott ift ein eminentes Dreieck, ein eminenter

<sup>\*)</sup> Ep. LV. (14. Sept. 1674). LVII. (21. Sept. 1674). LIX. — \*\*) Ep. LVI. LVIII. LX. — \*\*\*) Ep. LVIII. — †) Ep. LIX.

Rreis!" Die Menschen fagen: "Gott ift ein eminenter Berftand, ein eminenter Wille!" Dies aber beige Gott nicht erkennen, fondern imaginiren ober unklar vorstellen, und das Object der unklaren Borftellung sei nicht wirklich, sondern dimarisch. Wenn ich von Gespenftern eine fo klare Borftellung hatte wie von einem Dreieck, fagte der Philosoph, so wurde ich fie bejahen; da ich fie aber nur einbilde, wie ich mir auch Harppien und Greife einbilden kann, so muß ich ihre Existenz verneinen und sie als Träume betrachten. Aus biefem Sat schien dem Andern die Berneinung auch der göttlichen Griftenz alfo ber Atheismus zu folgen, es mußte benn fein, was unmöglich ift, daß wir Gott eben fo flar und beutlich vorftellen als ein Dreied. Hier gab Spinoza die berühmte, feine ganze Denkart bezeichnende Antwort: "Auf beine Frage, ob ich von Gott eine eben fo flare Idee als vom Dreied habe, fage ich ja. Wenn du mich aber fragft, ob ich von Gott ein eben so klares Bild als vom Dreieck habe, so werde ich mit nein antworten."\*)

Er schloß mit der Erklärung: Gespenstergeschichten sind Wundergeschichten. "Wenn du sie auf den Credit einiger Philosophen des Alterthums glauben willst: mit welchem Recht darfst du die Wunder der göttlichen Jungfrau und aller Heiligen verneinen, die von so vielen hochberühmten Philosophen, Theologen und Historikern gesammelt und überliesert sind, daß sich die Zahl dieser Autoritäten zu den deinigen verhält, wie hundert zu eins?"\*\*)

## 6. Albert Burghs Bekehrungsverfuch.

Es war kaum ein Jahr nach diesem Briese verstossen, als die Autoritäten der katholischen Kirche dem Philosophen selbst entgegensgehalten und an ihm als Bekehrungsmittel versucht wurden. Jener öfter erwähnte Albert Burgh, der einst zu Spinozas Freunden und Schülern gehört, der Abkömmling einer Familie, die unter Abas Schreckensherrschaft alle Foltern der Glaubensthrannei mit dem Muth der Bekenner ertragen hatte, war nach Italien gereist und in Florenz zur römischen Kirche übergetreten. Bon hier aus schreibt er (in lateinischer Sprache) den 11. September 1675 an Spinoza und sordert ihn aus, seinem Beispiele nachzusolgen.\*\*\*) Wenn der Philos

<sup>\*)</sup> Ep. LX. — \*\*) Ebendaselbst (Schluß). — \*\*\*) Ep. LXXIV. (III. Non. Sept. 1675).

soph in seiner Antwort bemerkt, daß er und seine Freunde auf die vorzügliche Begabung des Bekehrten einst große Hoffnungen gesett; wenn er ihm weiter vorhält, daß er seine Lehre, die er jett für eine Chimäre erkläre, niemals kennen gelernt habe, so wird uns dadurch jene frühere Bermuthung bestätigt, daß der Berfasser dieses Briefs derselbe junge Mann war, dem Spinoza in Rijnsburg Unterricht in der cartessanischen Naturphilosophie gab, weil er ihm die eigenen Ansichten nicht mittheilen wollte.\*)

Es scheint, daß sich der Philosoph und seine Freunde nicht blos in ihren Hoffnungen, sondern auch in ihrem Urtheil verrechnet hatten. Wenigstens ift diefer Brief tein Zeugniß einer besonderen Begabung. Niemals ift ein Bekehrungsversuch, der unter allen Umftanden erfolglos fein mußte, ungeschickter und plumper angestellt worden; er entbehrt jeder Art feiner, menschenkundiger Behandlung, welche Kunft ein Brofelptenmacher verfteben muß, er ift im Ton einer dreiften und frechen Kapuzinade gehalten, die auf einen Spinoza noch schlechter paßte, als die Fauft aufs Auge. Um ihn zu betehren, läßt Burgh eine Fluth von Schimpfreden gegen den Mann los, der sein Lehrer gewesen. Es ift nicht genug, daß er ben Philosophen "einen von Stolz und Hoffart aufgeblasenen, von teuflischem Uebermuth stropen= den Mann" nennt, daß er seine Gefinnung als "verwegene, verrückte, bejammernswerthe und verfluchte Anmaßung", seine Principien als "falsch, frech und unvernünftig" bezeichnet, er wendet sich direct an feine Berfon und ruft ihm ju: "elendes Menfchlein, gemeines Erbenwürmchen und weniger als das, Asche und Würmerspeise!" Er habe das Maß seiner Berirrung und Uebelthaten im theologisch=politischen Tractat erfüllt und es sei endlich Zeit umzukehren. Er möge wissen, daß die Schrift nicht kraft der menschlichen Bernunft, sondern kraft der göttlichen Offenbarung, daß fie nicht blos aus der Schrift, sondern auch aus der apostolischen Ueberlieferung verstanden sein wolle. Wie er sich anmaßen könne, im Besitz der besten Philosophie zu sein, da er nicht alle Syfteme der Bergangenheit, Gegenwart und Zukunft geprüft habe? Wie er wage, das Wesen der Dinge erkennen zu wol= len, da er die Macht der Wünschelruthe und der Beschwörungen durch magische Worte und Zeichen zu erklären nicht im Stande sei? Er solle seiner Ohnmacht inne werben und sich der göttlichen Offen=

<sup>\*)</sup> Bgl. vor. Cap. S. 138 flgb.

Fifder, Gefc. b. Philosophie. II. 3. Aufl.

barung unterwerfen, deren alleiniges Gefäß die romifch=katholische Rirche fei. Die Wahrheit der Kirche Gottes sei bewiesen durch die Glaubensübereinstimmung der Myriaden, durch ihre Gründung und ununterbrochene Fortbauer seit Anfang ber Welt, durch die Stiftung bes neuen Bundes traft der Menschwerdung Chrifti, durch die mehr als fechezehn Jahrhunderte der Dauer des tatholischen Christenthume, burch die bewunderungswürdige Ordnung und Regierung ber romiichen Kirche, durch das Leben und die Wunder zahllofer Seiliger und Märthrer, burch die Bekehrung zahllofer Ungläubiger und Reger, barunter so vieler gewichtiger Philosophen, endlich burch das elende und heillose Beben der Atheisten. "Bekehre dich alfo, Philosoph, erkenne beine weise Thorheit, beine thörichte Weisheit, werbe aus einem Uebermuthigen ein Demuthiger und du wirft geheilt fein." habe diefen Brief an dich geschrieben, um dir meine Liebe, obgleich du ein Beide bift, ju beweisen und dich ju bitten, daß du aufhoren mogeft, andere zu verderben." "Berichließe dich nicht der Betehrung! Wenn du jest auf diesen Ruf Gottes nicht hörft, so wird der Rorn bes herrn gegen bich entbrennen, du wirft von seiner unendlichen Barmherzigkeit verlaffen und ein Opfer der göttlichen Gerechtigkeit werden! Möge der Allmächtige es abwenden zum Ruhm seines Namens, jum Beil beiner Seele und jum beilfamen, beberzigenswerthen Borbilbe ber vielen unseligen Anhänger, die beine Gögendiener find."

Je rober und fanatischer ber bekehrungssüchtige Brief gehalten war, um so ruhiger und würdiger faßte der Bhilosoph seine Antwort, die er am liebsten unterlaffen hatte und nur auf Bitten der Freunde sich abgewann. Er hielt dem Proselhtenmacher vor, daß er burch feinen Abfall fich ber Borfahren unwürdig gezeigt, die Eltern tief gefrankt, feinen früheren lleberzeugungen zuwider gehandelt habe und, wie aus feinem Briefe hervorgehe, nicht blos ein Convertit, sondern ein Fanatiker geworden sei. Er wolle nicht mit den Laftern ber Priefter und Bapfte gegen die romifche Rirche au Felde aieben. wie die Gegner derfelben mit vielem Affect ju thun pflegen, eine folche Polemik könne die Gemuther aufregen, aber nicht belehren; er räume ein, daß diese Kirche Manner von großer Gelehrsamkeit und tugenbhaftem Lebensmanbel mehr als die übrigen driftlichen Rirchen befite: fie sei zahlreicher als diese, darum habe fie nothwendig eine größere Menge Guter und Schlechter; aber die Beiligkeit des Lebens sei kein Monopol der römischen Katholiken, sondern auch Lutheranern,

Reformirten, Mennoniten und Mystikern eigen. Nicht in Dogma und Cultus, fondern in der Gefinnung der Gerechtigteit und aufopfernden Liebe zeige fich die mahre Religion; da allein sei der Geift Chrifti gegenwärtig, er sei unser alleiniger Fuhrer auf dem Wege au diesem Ziel. Das johanneische Wort: "daß wir in Gott bleiben und Gott in uns" enthalte das Wefen der Frommigteit, die Frucht bes heiligen Geiftes und den Ausdruck des wahren tatholischen Glaubens. Was die römische Kirche noch außerdem an Unterscheidungs= lehren und -zeichen befite, fei überfluffig und vom Nebel. Wiberfinnia fei der Glaube an den Satan, abgöttisch der an den Gott in der Softie; auch mare die romische Rirche nicht die einzige, die fich für die von Gott erwählte, der Menschheit von Anbeginn offenbarte, durch Alter und ununterbrochene Dauer über allen Wechsel erhabene hielte: eben baffelbe priesen die Pharifaer (Rabbiner) von der jubi= schen ("ipsissima Pharisaeorum cantilena est"). Und zwar wäre das historische Recht der judischen Rirche alter, ihre Marturer nicht weniger gahlreich, beren Glaubenstreue eben fo freudig. hier nennt Spinoza das Beifpiel eines fpanifchen Marthrers, Judas des Glaubigen, der für die jüdische Religion den Feuertod erlitten und mitten in den Mammen des Scheiterhaufens ausgerufen habe: "Gott in beine Sande befehle ich meinen Geift!" \*) Es gebe ber Religionen wie der philosophischen Systeme viele; daber läßt Spinoza die Frage, ob er, der feine Lehre für die befte halte, alle übrigen Syfteme geprüft habe, auf den Neubekehrten zurückfallen: ob diefer alle Reli= gionen untersucht, bevor er die romische als die alleinseligmachende angenommen? Die Frage selbst beantwortet er treffend: er habe nicht gewählt, sondern erkannt; die Wahrheit sei nicht Sache der Wahl, sondern der Ginficht, fie erleuchte fich und den Jrrthum. "Est enim verum sui index et falsi." Wer gewählt hat, der glaubt ober hofft, das befte gefunden zu haben. Wer dagegen Har und beutlich ertennt, halt feine Ginficht nicht für beffer als die ber andern, sondern einfach für wahr und ihr Gegentheil für falfc. In diesem

<sup>\*)</sup> Ep. LXXIV. — Dieser Judas war ein spanischer Reuchrist (Lope de Vera y Alarcon), der sich zum Judenthum bekehrt hatte und dafür in Balladolid den 25. Juli 1644 verdrannt wurde. Spinoza schöpft das Beispiel aus seiner Ersahrung; er sagt: "novi", aber nicht "vidi": man kann daher nicht schließen, daß Spinoza als ein Augenzeuge dieser Hinrichtung noch im Jahre 1644 in Spanien war. S. Grätz, Geschichte der Juden, Bd. X. S. 101. Noten S. VI. Bgl. oden S. 117. Annert.

Sinne ist das oft angeführte, an dieser Stelle ausgesprochene Wort Spinozas zu verstehen: "ich glaube nicht, daß ich die beste Philosophie gefunden habe, sondern ich weiß, daß ich die wahre erkenne."

"Höre du auf", ruft er zulett dem Profelytenmacher zu, "ungereimte Jrrthümer Mysterien zu nennen und Unbekanntes ober noch Unentdecktes auf schmähliche Art mit solchen Dingen zu verwechseln, die bewiesenermaßen unvernünftig find, wie die erschrecklichen Geheimnisse dieser Kirche, die, je vernunftwidriger sie sind, dir um so übervernünftiger erscheinen."

## II. Die letten Erlebniffe.

## 1. Der Ruf nach Beibelberg.

Indessen hatte sich der Rame Spinozas durch seine beiden Werte verbreitet, und es gab hochstehende Manner, die in ihrer Würdigung des Philosophen sich durch das Geschrei über seinen Atheismus nicht irre machen lieken. Schon war die Verfolgung gegen den theologischpolitischen Tractat im Gange, als Spinoza burch die Berufung an eine deutsche Universität überrascht wurde. Giner der tüchtigften und toleranteften Regenten ber Zeit, Rurfürft Carl Ludwig von ber Bfalz, der Bruder Elisabeths, der vor einem Menschenalter Descartes sein Hauptwerk gewidmet hatte,\*) wünschte den Philosophen im Haag für die Hochschule seines Landes in Beibelberg ju gewinnen. einem faft dreißigjährigen Exil war diefer Fürft in feine Erblande zuruckgekehrt, um die Aufgabe, die ihm bas Schickfal geftellt hatte, mit der gangen Energie feiner Ginfict und Willensftarte gu lofen: nach den Berheerungen des verderblichften aller beutschen Rriege "ber Wieberherfteller ber Pfalg" zu werben. Unter feinem Scepter burften die Wiebertäufer und die Sabbatarier (Judenchriften) rubig leben, er wollte und betrieb grundsaglich die Union der beiden reformirten Confessionen in Form einer Cultusgemeinschaft ohne Glaubensvermengung (1677), noch turz vor seinem Tode gründete er in feiner Fefte Friedrichsburg zu Mannheim den drei driftlichen Rirchen einen Tempel der Eintracht (1679). Balb nach feinem Regierungs= antritt hatte er bie völlig veröbete, ihrer Buchericate beraubte Uni-

<sup>\*)</sup> Vgl. Theil I. Buch I. Cap. IV. S. 190-195.

verfität Beidelberg wieder eröffnet (1. Nov. 1651) und neunzehn Nahre spater burch ein eigenes Statut fo eingerichtet, daß die theologischen Brofeffuren nur an die beiben reformirten Bekenntniffe, die übrigen Kacultäten an keinerlei confessionelle Glaubensschranken gebunden fein follten (1. Sept. 1672). Best hinderte nichts, felbft dem Berfaffer des theologisch=politischen Tractats ein philosophisches Lehramt in Beibelberg anzubieten. Der Frangofe Chebreau, ber als literarifcher Gefellschafter bem Fürsten zur Seite ging, hatte ihn auf Spinozas Werk über Descattes aufmerksam gemacht, und nachdem Carl Ludwig felbst einige Abschnitte barin gelesen, ertheilte er einem seiner vertrautesten Rathe, dem Brofessor der Theologie Joh. Ludwig Fabri= cius, den Auftrag, den niederländischen Philosophen nach Seidelberg zu berufen. Diefer schrieb ben 16. Febr. 1673 (in lateinischer Sprache) an Spinoza: "Seine Durchlaucht der Kurfürft der Pfalz, mein anäbigfter Berr, hat mir befohlen, Sie, den ich bisher nicht gekannt, der aber Seiner Durchlaucht vorzüglich empfohlen worden, brieflich zu fragen, ob Sie an Seiner berühmten Universität Beibelberg eine ordentliche Professur der Philosophie anzunehmen geneigt maren? Sie werden die gegenwärtige Jahresbesoldung der ordentlichen Brofessoren erhalten. Nirgends wo anders konnen Sie einen Fürsten finden, der ausgezeichneten Röpfen, zu benen er Sie rechnet, gunftiger gefinnt ift. Sie werden die Freiheit zu philosophiren in vollstem Umfange haben und diefelbe nach dem Bertrauen des Fürsten zur Störung der öffentlich anerkannten Religion nicht migbrauchen. Ich habe dem Befehl des erleuchteten Fürsten gehorchen muffen und bitte Sie deshalb bringend, mir so bald als möglich zu antworten. "Rur dies eine flige ich noch hinzu: wenn Sie hierher kommen, werden Sie fich eines acht philosophischen Lebens erfreuen, es mußte benn alles wider unfer hoffen und Erwarten ausfallen."\*)

Nach einer langen und reiflichen Erwägung lehnte Spinoza den Ruf ab. Er antwortete erft den 30. März 1673: "Wenn ich je das Berlangen nach einem alademischen Lehramt gehabt hätte, so würde ich mir tein anderes haben wünschen können, als welches Seine Durchlaucht der Aurfürst der Pfalz mir durch Sie andietet, zumal wegen der Freiheit zu philosophiren, die der Fürst mir einzuräumen geruht, um davon zu schweigen, daß ich mir längst gewünscht unter

<sup>\*)</sup> Ep. LIII.

einem Herricher zu leben, beffen Weisheit alle bewundern. aber öffentlich zu lehren niemals im Sinne gehabt, so kann ich mich nicht bagu bringen, biefe vorzugliche Gelegenheit zu ergreifen, obgleich ich die Sache lange bei mir erwogen. Mein erftes Bedenken ift, daß ich ber Fortbildung ber Philosophie entsagen muß, wenn ich meine Beit dem Unterricht der akademischen Jugend widme. Dann kommt ein zweites Bedenken: ich weiß nicht, in welche Grenzen die mir eingeräumte philosophische Freiheit einzuschließen ift, damit ich ben Shein absichtlicher Religionsstörung vermeide; denn die Zwietracht entspringt nicht sowohl aus feurigem Religionseifer als aus mancherlei anderen menschlichen Leibenschaften und namentlich der Zankfucht, die alles, auch das richtia Gesagte, zu verkehren und zu verdammen pflegt. Und da ich diese Erfahrungen schon in meinem privaten und einsamen Leben gemacht habe, so würde ich fie in der Würde eines öffentlichen Lehrers noch viel mehr zu befürchten haben. Ich abgere daher, wie Sie sehen, nicht in Hoffnung auf ein befferes Lebensloos, fondern aus Liebe zur Rube, die ich einigermaßen bewahren zu können glaube, wenn ich mich aller öffentlichen Lehrthätigkeit enthalte. Deshalb bitte ich Sie dringend, bei Seiner Durchlaucht dem Aurfürsten mir die Erlaubniß zu erwirken, daß ich über die Sache noch weiter mit mir zu Rathe gehen barf."\*)

Die Gründe, aus denen Spinoza sich dem Ruf versagt hatte, waren so positiv, durchdacht und treffend, daß man die letzte Wendung nur für eine hösliche Form halten kann, um den kategorischen Ausdruck der Ablehnung zu schwächen. Die Bedenken des Philosophen erscheinen volktommen begründet. Der theologisch-politische Tractat war damals weder dem Kursursten noch Fabricius noch Chevreau, wie aus seinen Denkwürdigkeiten hervorgeht, bekannt und würde vorausssichtlich auch unter dem freisinnigsten Regenten eine akademische Wirkssamkeit Spinozas auf die Dauer unmöglich gemacht haben.

#### 2. Der Besuch in Utrecht.

Im Sommer besselben Jahres, wo der Auf nach Heibelberg an ihn ergangen war, empfing Spinoza eine Einladung nach Utrecht,

<sup>\*)</sup> Ep. LIV. — Ueber die Regierung Carl Ludwigs vgl. L. Häusser: Gesch. ber rheinischen Pfalz. Bb. II. S. 542—688. Ueber Chevreaus Einstuß auf Spinozas Berufung: Bayle, Art. Spinoza. Rom. H. — Chevrasana II. pg. 99. 100.

wo ihn ber Pring Conde zu feben und zu fprechen wünschte. große Conde gehörte, wie man weiß, zu den lebhaften Berehrern der cartefianischen Philosophie in der Art bes hochstehenden Weltmannes, ber nichts vom Bedantismus der Schule kennt, er war freigeiftig genug, um ben Berfaffer des theologisch=politischen Tractats nicht für ein Werkzeug des Teufels, sondern für eine fehr intereffante Berfonlichkeit zu halten. Der Oberftlieutenant Stoupe, jener Scheingegner, hatte, wie es scheint, den Prinzen auf den Philosophen im Haag aufmerkfam gemacht und, während er in einem öffentlichen Bamphlet ben Hollandern die Duldung Spinozas höhnisch vorwarf, mit dem letteren felbst Briefe gewechselt, worin der Wunsch Condes nach der perfönlichen Bekanntschaft des Philosophen ausgedrückt war.\*) Diefer folgte der wiederholten Ginladung, mit der zugleich er den Bag nach Utrecht erhalten hatte. Daß er hier im frangösischen Sauptquartier als Gaft des Prinzen Condé einige Zeit (wahrscheinlich im Juli 1673) verweilt hat, fteht außer Zweifel; bagegen find unfere Nachrichten in Streit, ob er den Brinzen, der gerade zu jener Zeit in Rriegsgefcaften abwefend fein mußte, wirklich gefeben und gefprocen. Colerus erzählt, Spinoza habe nach seiner Ruckehr seinem Sauswirth van der Spijd bestimmt verfichert, daß er den Prinzen selbst nicht kennen gelernt und nur mit Stoupe verkehrt habe, der ihm im Auftrage Condés Anerbietungen gemacht, die er abgelehnt. Jener habe ihm eine konigliche Benfion versprochen, wenn er Ludwig XIV. eines feiner Werte widmen wolle. Bayle in dem bekannten Artikel feines Wörterbuchs hatte zuerft die Zusammenkunft zwischen Conde und Spinoza verneint, in der zweiten Ausgabe bejaht und später (wohl nach Colerus' Angabe) feinen erften Bericht wiederhergestellt.\*\*) Auch Lucas und nach ihm Boulainvilliers lassen Spi= noza in Utrecht die Rudtehr bes Prinzen vergeblich erwarten; fie erzählen uns, daß im Auftrage Condes der Marschall Luxembourg den Philosophen fehr höflich empfangen und diefer durch seine Ur= banitat und geiftvolle Conversation ben gunftigften Gindruck auf ben Hof des Prinzen gemacht habe.\*\*\*) Dagegen berichtet Niceron in feinen Denkwürdigkeiten, indem er fich auf Des-Maizeaux beruft, daß Conde vor Spinozas Abreise zurückgekehrt sei und mit dem Phi=

<sup>\*) 3</sup>u bgl. ob. S. 113. S. 157—158. — \*\*) Bayle, Art. Spinoza. Rem. G. — \*\*\*) Réfut. La vie de Spinosa. pg. 67—73.

losophen öftere Unterredungen gehabt habe. Des-Maizeaux will es sowohl von Morelli, dem es Spinoza selbst erzählte, als von Buissiere, dem französischen Feldarzt gehört haben, der mehr als einmal Spinoza in die Gemächer des Prinzen habe gehen sehen. Unter dem Bersprechen einer bedeutenden Pension, des Zutritts bei Hofe und seiner persönlichen Protection habe Conde den Philosophen aufgesfordert, ihn nach Paris zu begleiten und beständig in seiner Nähe zu bleiben, dieser aber habe die Anerdietungen abgelehnt und dem Prinzen erklärt, daß er gegen einen so verschrieenen Atheisten nicht im Stande sein würde seine Versprechungen zu erfüllen.\*)

Wir sehen keinen Grund, die Rachricht des Colerus zu bezweisfeln, und glauben daher nicht an eine persönliche Zusammenkunft zwischen Conde und Spinoza. Und wie es sich damit auch verhalten haben möge: so viel ist gewiß, daß der Philosoph seine unabhängige und einsame Muße um keinen Preis hergeben und gegen eine französische Pension eben so wenig als gegen eine deutsche Prosessur einstauschen wollte.

## 3. Die Gefahr im Saag.

Die Folgen feines Befuchs in Utrecht hatten leicht die fclimmften sein können. Gin Jahr nach ber Ermordung der Witts, mitten unter den Aufregungen des frangöfischen Ariegs und der Erbitterung bes niederländischen Bolks hatte Spinoza einer Ginladung bes feindlichen Generaliffimus Folge geleiftet und einige Zeit in dem franzöfischen Hauptquartier zugebracht. Als "Atheist" und Republikaner war er icon unpopulär genug; jest nach feiner Rudtehr von Utrecht hieß es: er sei ein Spion im Dienste Frankreichs. Gerüchte bieser Urt hatten im Bolke Berbreitung gefunden, und es fchien, daß gegen den Philosohen eine Böbelhetze im Anzuge war, deren schlimmster Ausgang nach ben jungft erlebten Grauelscenen ju fürchten ftand. Schon ging, erzählt Colerus, das Gerede von Ohr zu Ohr: Spinoza fei ein ftaatsgefährlicher Menfc, beffen man fich entledigen muffe. Ban ber Spijd hatte bavon gehört und lebte in der größten Angft, daß man sein haus stürmen und plündern werde, um fich mit Gewalt der Person des Philosophen zu bemächtigen. Dieser aber blieb ganz ruhig und tröftete seinen Hauswirth: "Fürchtet nichts um meinetwillen, ich kann mich leicht rechtfertigen, es giebt hier Leute

<sup>\*)</sup> Nicéron: Mémoires T. XIII. pg. 37-40.

genug und zwar vom ersten Range, welche Veranlassung und Grund meiner Reise sehr wohl kennen. Doch wie dem auch sei, sobald der Pöbel das Kleinste Geräusch vor dem Hause hören läßt, werde ich heraustreten und direct auf die Leute zugehen, wenn sie mich auch ebenso behandeln sollten als die armen Witts. Ich bin ein guter Republikaner und habe stets nur den Ruhm und Vortheil des Staats im Auge gehabt." Aus diesem Ausspruch, der die Festigkeit und Furchtlosigkeit seines Charakters bezeugt, ist dann jene thörichte Rede entstanden, die Kortholt ihm Schuld giebt: daß er aus Liebe zu seinem Ruhm gern einen so schrecklichen Tod, wie die Gebrüder Witt, erdulden würde.\*)

## 4. Tidirnhausen.

In demfelben Jahre, wo der Philosoph die Berufung nach Seibelberg und die Ginladung nach Utrecht erhielt, vermehrte fich ber tleine und ftille Rreis feiner Freunde in Amfterdam durch einen jungen Mann aus Deutschland, ber an philosophischer Begabung die anderen überragte und wohl als das bedeutendste Mitglied gelten barf, das vorübergebend jenem Rreife angehört hat. Es war ein jächfischer Ebelmann, Ehrenfried Walther Graf von Tschirn= haufen, herr von Rifflingswalbe und Stolzenberg in ber Oberlaufit, \*\*) ber nach Holland gekommen war, um Mathematik in Leyden au ftudiren und bei ben Generalftaaten Kriegsdienfte gu nehmen; er hatte den letteren Plan verlaffen und, von dem Studium der car= . tefianischen Lehre ergriffen, von ben Grundsäten berfelben überzeugt, fich der philosophischen Laufbahn gewidmet, als er bei seinem Aufent= halt in Amfterdam (1673) bie bortigen Spinogafreunde tennen lernte und durch fie in die handschriftlichen Werke des Philosophen im Haag eingeführt, wie mit den Erklärungen bekannt gemacht wurde. die Spinoza seinen Anhängern brieflich gegeben. (So hatte er unter anderem auch ein an Meyer gerichtetes Schreiben über bie Grundbegriffe ber Philosophie und die Idee des Unendlichen gelefen.\*\*\*) Was in den Schriften Descartes' ihn vorzüglich gefeffelt und überzeugt hatte, die deductive Beweisführung, trat ihm, der in der Ausbildung der philosophischen Methode selbst seine Hauptaufgabe er= blickte, jett in Spinozas Lehre in der ausgeprägtesten mathematischen Form so mächtig entgegen, daß er auf das Lebhafteste davon erfaßt

<sup>\*)</sup> S. oben S. 97 flgb. — \*\*) 1651—1708. — \*\*\*) Ep. XXIX.

wurde und sich in das Studium dieser neuen Philosophie vertieste. Der einleuchtende und methodische Gang ber Demonstration mußte ihn gewinnen, der Widerstreit der Ergebnisse gegen die Lehre Descartes' mußte ihn bedenklich machen, und so fühlte sich Tschirnhausen aufgesordert, die Resultate Spinozas nicht etwa nach den gewöhnlichen Borurtheilen, sondern auf Grund ihrer Beweise zu prüsen und von hier aus seine Einwürse zu machen. Auf diesem Wege tras er, scharssinnig und mathematisch geschult, wie er war, die bedenklichsten und fragwürdigsten Stellen des Systems; der Philosoph selbst, der in den meisten Fällen dem schlierhaften Mißverständniß oder dem blinden Vorurtheile gegenüberstand, hatte sichtlich ein Vergnügen, diese Einwände zu lesen und zu erwiedern.

So entstand zwischen Spinoza und Tschirnhausen ein umfänglicher, wichtiger und lehrreicher Briefwechsel, der vom 8. October 1674 bis zum 15. Juli 1676 reicht, und den der Philosoph aufnahm, ohne zunächst zu wissen, von wem die Einwürse herrührten; er hatte sie durch ein Mitglied seines Amsterdamer Collegiums, den Arzt G. H. Schaller erhalten und ließ diesem seine erste Erwiederung zugehen. "Ich habe", schreibt er, "durch unsern Freund J. R. (Rieuwertz) beinen Brief zugleich mit dem Urtheil deines Freundes empfangen." Da nun einer jener Briefe (2. Mai 1676) sich auf ein Schreiben, das der Philosoph dreizehn Jahre früher an Meher gerichtet hatte zurückbezieht, so hat man bis in die neueste Zeit geglaubt, daß dieser ganze Brieswechsel zwischen Spinoza und Meher geführt worden sei. Erst durch die Auffindung der Handschriften ist die Thatsache seitzgestellt, daß nicht Meher, sondern Tschirnhausen die unten bezeicheneten Briese versaßt hat.\*)

Gleich nach bem ersten Briese verkehrte er direct mit dem Philosophen, den er wahrscheinlich auch im Haag persönlich besucht hat; in Amsterdam konnte er die Bekanntschaft Spinozas nicht machen, denn als dieser im Juli 1675 dort verweilte und sich vergeblich um die Herausgabe seiner Ethik bemühte, hatte Tschirnhausen schon sein einiger Zeit die Niederlande verlassen und lebte in London. Sein

<sup>\*)</sup> Ep. LXI. (8. Oct. 1674). LXIII. (5. Jan. 75). LXV. (25. Julii 75). LXVII. (Londini 12. Aug. 75). LXIX. (2. Maii 76). LXXI. (Parisiis 23. Jun. 76). Die Antworten Spinozas finb: Ep. LXII. LXIV. LXVI. (29. Julii 75). LXVIII. (18. Aug. 75). LXX. (5. Maii 76); LXXII. (15. Julii 76). Zu vgl. Vloten: Suppl. § 11. pg. 311. Ben. de Spinoza naar leven en werken. XIII. S. 105 figb.

Freund Schaller in einem neuerdings aufgefundenen Briefe vom 25. Juli 1675 berichtet dem Philosophen, daß Tschirnhausen bereits breimal von England gefdrieben, daß er Boyle und Oldenburg tennen gelernt, bei beiben feltsame Borftellungen über die Berfon Spinozas angetroffen und fie eines Befferen, namentlich auch in Rücksicht auf den theologisch-politischen Tractat belehrt habe.\*) Jene seltsamen Vorstellungen waren wohl ihre Schen vor dem Atheisten unter dem erften Gindruck des verrufenen Buchs, bas Oldenburg erft kurz vorher erhalten. Wenn dieser den 8. Juni 1675 dem Philosophen schrieb, daß er seine erste Meinung über den Tractat zurückgenom= men und als voreilig erkannt habe,\*\*) so dürfen wir annehmen, daß in der Zwischenzeit der Einfluß Tschirnhausens auf ihn gewirkt hatte. Bon London ging unfer Landsmann nach Paris, wo er fich mit Chr. Sunghens befreundete, ben Sohn Colberts unterrichtete und Leibniz' folgenreiche Bekanntschaft machte. Schaller berichtet es bem Philosophen in einem ebenfalls erft jungft entbedten Briefe bom 14. November 1675. \*\*\*) Tichirnhaufens letter Brief an Spinoza kommt aus Paris (23. Juni 1676).+) Rachdem er Italien, Sicilien, Malta bereift und fich langere Zeit in Wien aufgehalten hatte, kehrte er nach Paris zurück (1682), wurde Mitglied der Akademie und begab fich in bemfelben Jahre nach Umfterdam, von wo er ben 11. Sept. 1682 an Supabens schreibt und diesem mittheilt, daß die Herausgabe seines methodologischen Werks bevorstehe. Er nennt es in diesem Briefe nach dem Borbilde Spinozas: "De intellectus emendatione";++) das Werk erschien ein Jahrzehnt nach dem Tode des Philosophen unter dem Titel: "Medicina mentis sive artis inveniendi praecepta generalia" (1689). Die letten fünfundzwanzig Jahre seines Lebens (1683-1708) weilte Tichirnhausen auf seiner Herrichaft Rifflingswalde.

Das Borbild Spinozas hatte ihn nicht blos in der Fassung und Bezeichnung seiner Aufgabe, sondern auch in deren Ausführung be-

<sup>\*)</sup> Vloten: Suppl. § 11. pg. 313—314. — \*\*) S. oben S. 149. Olbenburgs Brief vom 8. Juni 1675 beftätigt, was Schallers Brief vom 25. Juli 1675 berichtet. Da Olbenburgs nächstes Schreiben v. 22. Juli ankommt, während Spinoza noch in Amsterbam verweilt (Ep. XIX.), und Schaller den 25. Juli von Amsterdam aus an ihn schreibt, so fällt die Abreise des Philosophen zwischen diese beiden Termine. — \*\*\*) Vloten: Suppl. § 11. pg. 314—17. — †) Ep. LXXI. — ††) Vloten: Suppl. § 11. pg. 319—22.

stimmt, denn es sinden sich in der "Medicina mentis" Stellen, die wörtlich mit dem "Tractatus de intellectus emendatione" übereinsstimmen.\*) Nur den Namen Spinozas anzusühren, hat er sich geshütet. Offenbar war der verwersliche Grund dieses gestissentlichen Stillschweigens, daß er in seinem Werk den Namen des verschrieenen Atheisten vermeiden wollte, um sich selbst nicht dem Berdachte der Anhängerschaft auszusehen.

Ein solcher Berbacht wäre unrichtig. Tidirnhausen war nie Spinozist, er folgte der Methode, die schon Descartes vorgezeichnet und geübt hatte, nicht ber Lehre Spinozas nach ihrem dogmatifchen Inhalt. Selbst in der Zeit, wo er verehrungsvoll zu dem Philosophen im Haag emporfah, hatte er gewichtige Bedenken, die jener ihm zu nehmen nicht vermocht hat. Die beiden wichtigften betrafen die Lehre bon ber menschlichen Willensfreiheit, worin Ticirnhaufen bie Sache Descartes' fefthielt und vertheidigte, und von ben gottlichen Attributen, worin er die Lehre Spinozas in einem Widerstreit mit sich selbst fand. Riemand hat schärfer als er an diesem Bunkt die Achillesferse bes Systems entdeckt und getroffen. Und man muß ein= räumen, daß die Erwiederungen des Philosophen an diefer Stelle mehr ausweichender als erleuchtender Art waren. Um fo energischer wufte Spinoza feine Bejahung und Berneinung der Freiheit zu bertheibigen und zu erläutern; feine Erwiederung auf die erften Bebenten gehört unter die lehrreichften Briefe, die er gefchrieben. \*\*) Der Begriff der wahren Freiheit falle zusammen mit dem der inneren Nothwendigkeit, das Gegentheil beftebe in dem Determinirt= werben von außen. Wenn man die beterminirenden Urfachen nicht kenne, so bilde man sich ein, aus gar keiner Ursache, sondern aus eigenem Willen zu handeln: dies fei die Ginbildung der menfclichen Freiheit. Wenn ber geworfene Stein, unbewußt des empfangenen Stofes, aber feiner Bewegung bewußt, reden konnte, fo wurde er sagen: nichts zwingt mich zu fliegen, ich thue es aus eigenem Streben! So verhalte fich ber Saugling jur Milch, ber Bornige jur Rache, der Feige zur Flucht; fie bilden fich ein, aus freiem Willen zu handeln, weil fie nicht wissen, durch welche Urfachen ihre Begierden bewirkt werden. Auch die Trunkenen, Fieberkranken und Schwäßer halten ihre Reden für Thaten der Willensfreiheit.

<sup>\*)</sup> Ebenbaj. § 11. pg. 351-357. - \*\*) Ep. LXII.

Als Spinoza aus Schallers Mittheilungen erfuhr, daß ihr gemeinschaftlicher Freund Tschirnhausen in Baris auch Leibnig tennen gelernt habe, begegnete ihm dieser Name nicht zum ersten male; er hatte drei Rahre vorher einen kurzen Briefwechsel mit Leibniz geführt und sollte noch kurz vor seinem Tode die perfonliche Bekannt= schaft bes Mannes machen, ber in ber Philosophie fein größter Rachfolger und Gegner wurde. Die briefliche Berührung betraf teine philosophische Fragen. Leibniz, damals kurmainzischer Rath, hatte eine kleine Schrift unter bem Titel "Notitia opticae promotae" veröffentlicht, die er von Spinoza gelesen und beurtheilt wünschte; er schickte fie ihm ben 5. October 1671 und versprach in der Rach= schpothese". Der Philosoph antwortete in freundlichfter Weise ben 9. November 1671 und bot auch nachschriftlich den theologisch=politi= schen Tractat als Gegengeschenk, falls Leibniz das Buch noch nicht tenne.\*) Dieser kannte damals Spinoza nur durch seinen Ruf, er wußte, daß er Optitus und Philosoph sei, hielt ihn für einen Argt in Amsterdam und adressirte: "A Monsieur Spinosa, médecin très célèbre et philosophe très profond a Amsterdam; par couvert"; er bat, daß Spinoza sein Schriftchen auch dem in der Optik erfahrenen Suddenius zur Beurtheilung mittheilen uud feine Antwort ihm durch Diemerbroed zusenden möge. (Jener war Bürgermeifter in Amfterdam, diefer Professor ber Medicin in Utrecht. \*\*) Er muß fich bald barauf über die Berson des Philosophen etwas näher unterrichtet haben, benn er schreibt im Januar 1672 feinem Lehrer Jac. Thomasius in Leipzig: "Spinoza, wie ich aus niederländischen Mittheilungen erfahren, ift Jude, von der Synagoge wegen feiner ungeheuerlichen Anfichten ausgestoßen (αποσυνάγωγος ob opinionum monstra), im Uebrigen ein ausgezeichneter Optifus und Berfertiger vorzüglicher Fernröhre."

Er setzte ben Briefwechsel mit Spinoza nicht fort. Als er fünf Jahre später, auf der Rücksehr nach Deutschland begriffen, durch Holland reiste, besuchte er den Philosophen im Haag\*\*\*) und hat später seiner Zusammenkunfte mit ihm öfter, aber nicht immer in

<sup>\*)</sup> Ep. LI—LII. — \*\*) Vloten: Suppl. § 9. pg. 306—308. — \*\*\*) Hg/. biefes Wert Bb. II. (2. Aufl.) S. 168.

berfelben Weise gedacht. Dem Abbe Gallois fcrieb er: "ich habe auf meiner Durchreise Spinoza gesehen und mehrere male sehr lange mit ihm gesprochen. Er hat eine feltsame Metaphysik voller Baradoren." In seiner Theodicee, wo er der politischen Barteien in den Niederlanden gedenkt und van den Hoof als den Berfaffer eines pseudonymen Wertes über das Recht der Geiftlichen bezeichnet, das man Spinoza zugeschrieben, erzählt Leibniz: "auf meiner Rudtehr von Frankreich durch England und Holland fah ich ban ben Soof (de la Court), wie auch Spinoza und erfuhr von beiben über die bamaligen Zeitverhältniffe einige gute Anekboten."\*) Es fceint, daß Leibniz bemüht war, seine Beziehungen zu Spinoza als so vorüber= gehende und außerliche erscheinen zu laffen, wie fie in der That gewefen waren. Wir lefen in feinem "Otium hannoveranum" folgende Stelle, die ich um ihres Schluffes willen anführe: "Der berüchtigte Jude Spinoza hatte eine olivenartige Sautfarbe und etwas Spanifches in seinem Geficht. Auch ftammte er aus diesem Lande. Er war Philosoph von Profession und führte ein ruhiges und rein privates Leben, fein Tagewert bestand im Schleifen optischer Glafer und im Berfertigen von Brillen und Mikroftopen. Ich habe ihm einmal einen auf Optit bezüglichen Brief geschrieben, den man in seine Werte eingerückt hat." Den Charakter Spinozas hat Leibniz nicht gekannt und falfch beurtheilt, wenn er ihn für ehrgeizig hielt und unter die Leute rechnete, die, wie Banini, die Unfterblichkeit der Seele verneinen und die des Namens suchen. Deshalb, so meint er, habe Spinoza feine unvollkommenen Schriften verbrannt, damit fie nicht etwa nach feinem Tode veröffentlicht würden und badurch seinem literarischen Ruhm Eintrag geschehe. Hier hat fich Leibniz eines doppelten Frthums schuldig gemacht, indem er eine unrichtige Thatsache durch ein unrichtiges Motiv erklärte.

Es scheint, daß unsern Philosophen eine Art sokratisches Dämonium warnte, als ihm Tschirnhausen die Frage vorlegen ließ, ob Leibniz in die Kenntniß der handschriftlichen Werke eingeführt werden dürfe? In dem schon angeführten Briefe hatte Schaller geschrieben: "Tschirnhausen berichtet noch, daß er in Paris einen gewissen Leibniz kennen gelernt habe, einen ausgezeichnet gelehrten, in den verschie=

<sup>\*)</sup> Théodicée § 376. Jenes pseudonnme Wert hieß: Lucii Antistii Constantis de jure ecclesiasticorum liber singularis (1665).

bensten Wissenschaften höchst bewanderten, von den gewöhnlichen theologischen Vorurtheilen freien Mann, mit dem er eine vertraute Freundschaft geschlossen. Im Fach der Moral sei er vollkommen zu Hause, eben so in der Physik und in den metaphysischen Untersuchungen über die Ratur Gottes und der Seele. Tschirnhausen hält ihn deshalb für vollkommen der Erlaubniß würdig, deine handschriftlichen Werke kennen zu lernen, und wünscht es auch in deinem Interesse, er will dir seine Gründe ausstührlich darthun, wenn es dir genehm ist; im anderen Fall darfst du sicher sein, daß er dem gegebenen Versprechen gemäß die Schriften geheim halten und nicht im geringsten davon reden wird. Leibniz schätzt den theologisch=politischen Tractat hoch und hat dir seiner Zeit darüber geschrieben." Die Vitte wird zuletzt noch einmal dringend wiederholt und balbigste Entschung gewünscht.

Umgehend antwortet Spinoza: "Leibniz kennt mich, wie ich glaube, aus Briefen, aber ich weiß nicht, warum er, der Rath in Frankfurt war, nach Frankreich gereift ist. Nach seinen Briefen zu urtheilen, erschien er mir als ein Mann von freiem Geist und universeller wissenschaftlicher Bildung. Doch halte ich es nicht für gerathen, ihm so schnell meine Schriften anzuvertrauen. Ich möchte erst wissen, was er in Frankreich treibt, und das Urtheil unseres Tschirnhausens nach längerem Umgang und nach einer genaueren Kenntniß seines Charakters wieder hören. Uedrigens grüße mir diesen unseren Freund; und wenn ich in irgend etwas ihm dienen kann, was es auch sei, so soll er über mich verfügen, er wird mich zu allen Gefälligkeiten gern bereit finden."\*)

<sup>\*)</sup> Beibe Briefe (in lateinischer Sprache) gehören unter die neu aufgefundenen Stücke; Schallers Schreiben ist vom 14. Nov., Spinozas Antwort vom 18. Nov. 1675. Ich demerke, daß in diesen Briefen der Name durchgängig nicht Tschirnhausen, sondern Tschirnhaus heißt. Vloten: Suppl. § 10. pg. 314—18. — Wenn Spinoza schreibt: "Leibniz kennt mich, wie ich glaube, aus Briefen", so ist daraus nicht mit Trenbelendurg zu schließen: "daß aus jener Zeit Spinoza mehrere Briefe von Leibniz in Händen hatte". Will man es mit dem Ausdruck buchstäblich nehmen, so müßten jene "Briefe", woraus Spinoza kennen gelernt wird, von diesem verfaßt sein und nicht von Leibniz! Ebensowenig beweist die Ausgerung in Schallers obigem Schreiben, daß Leibniz wirklich einen Brief über den Tractat an Spinoza geschrieben. (Trenbelendurg, Distorische Beiträge zur Philosophie. Bb. III. S. 286 u. 297.) Beiden Annahmen widerstreitet außerdem Leibnizens eigene positive Angabe im Ot. hausveranum: "ich habe einmal an ihn geschrieben".

# III. Lebensart und Lebensende.

1. Uneigennütgigfeit und Bedürfniflofigfeit.

Die Charaktere der beiden Denker find einander fo entgegen= gesetzt als ihre Systeme. Spinoza widmete fich ganz der Philosophie. "Se totum philosophiae dedit."\*) Um fein Leben von ben Gefchaften und Störungen der Welt frei zu erhalten, nahm er die Unabhängkeit und die Ginfamkeit jur Richtschnur feines Dafeins fcatte ben Befit einer folden Muge bober als alle augeren Guter. Richts vermochte ihn, die Grenzen zu überschreiten, innerhalb beren allein er diese Freiheit völlig wahren konnte. Nun ift die Liebe au einem unabhängigen und einsamen Leben teineswegs als folche schon eine Charaktertugend, denn wir feben, wie reiche und vornehme Leute sich gern ihrer Unabhängigkeit rühmen und häusig eine isolirte und unnüte Existens für die bequemfte halten. Dann ift die kostbare Muke. die fie genießen, eines der außerlichften und werthlofeften Guter. Zwei Triebfedern, die unter den menschlichen Reigungen zu herrschen pflegen, hatten in der Seele Spinozas gar keine Wirksamkeit und Wurzel: die Habsucht und die Genußsucht. Er war nach dem Zeugniß der Freunde und Feinde volltommen uneigennütig und voll= tommen bedürfniglos; feine Gleichgültigteit gegen Gelb und Gelb= erwerb war fo groß, daß er auch in biefem Bunkt wie abgefallen erscheint von feinem Stamm, die Einfachheit feines Lebens so mufterhaft und durchgängig ausgeprägt, daß die Schilderungen derfelben an die hohen Beispiele des classischen Alterthums erinnern. Was uns in seiner Lebensart als Entsagung erscheint, war für ihn keine Ent= behrung, sondern die natürliche Folge eines selbstlosen und über die Begierden nach den Gütern der Welt erhabenen Charatters. vermeide das Bose, weil es mit meiner Natur streitet und mich von ber Ertenntnig und Liebe Gottes abziehen würde." \*\*)

Selbst die Wohlthaten der Freunde waren ihm eher lästig als angenehm. Als Simon de Bries, einer seiner treuesten Freunde und Schüler, ihm zweitausend Gulden schenken wollte, damit er etwas besser leben könne, wies Spinoza das Geld zurück, weil ihm der Besth einer solchen Summe zur Last fallen würde. Wahrscheinlich würde die Nachwelt diesen Zug (durch Colerus) nicht erfahren haben,

<sup>\*)</sup> B. v. S. Op. postuma. Praef. — \*\*) S. oben Cap. IV. S. 141.

wäre nicht van der Spijck ein Zeuge der Anerbietung und Ablehnung gewesen. Als jener Freund, der unverheirathet einem frühen Tode entgegenging, dem Philosophen sein ganzes Bermögen hinterlassen wollte, verweigerte diefer die Annahme und bat, daß Simon de Bries feinen Bruder zum Erben einsetzen möge; es geschah, und selbst bas Jahrgehalt von fünshundert Gulden, das ihm der Bruder zufolge des Testaments zahlen sollte, sette er freiwillig auf dreihundert herunter.\*) Lucas und nach ihm Boulainvilliers berichten, daß Johann de Witt ihm eine Benfion von zweihundert Gulben schriftlich zuge= fichert hatte und Spinoza die Forderung fallen ließ, als die Erben Schwierigkeiten machten; biese Uneigennützigkeit habe die letzteren bewogen, ihre Verpflichtung gern zu erfüllen.\*\*) Die Schweftern waren nicht nach der Art des Bruders; nach dem Tode des Baters bestritten fie ihm die Erbschaft, Spinoza ließ sein Recht durch den Artheils= fpruch bes Berichts feftftellen und ichentte ben Beichwiftern bann freiwillig seinen Antheil mit Ausnahme nur eines Bettes, das er für sich nahm.

Seine Dekonomie war die sparsamste; den geringen Haußalt, den er in den letzten Jahren selbst führte, hielt er sorgfältig geordenet, und die kleinen Schulden, die während eines Vierteljahres aufliesen, wurden pünktlich mit dem Tage bezahlt. Er sammelte nichts und blieb nichts schuldig, so daß seine Jahresrechnung immer Rull in Rull aufging und er sich selbst öfter scherzweise mit der Schlange verglich, die nach aufgezehrtem Vorrath nichts übrig behält und mit ihrem Leibe einen Cirkel beschreibt. Rach seinem Tode mußte die Schwester, die ihn überlebte und gierig die Hand nach dem Vermögen des Bruders ausstreckte, ihre Ansprüche freiwillig fallen lassen, denn es war nichts da, was in den Augen der habsüchtigen Frau die Rosten der Erbschaft gelohnt hätte. Sein täglicher Lebensunterhalt, wie man aus hinterlassenen Rechnungen gefunden hat, kostete ihm kaum zwölf Kreuzer. Auch seine Kleidung war nach Colerus' Vericht ärmlich, vernachlässigt und nicht besser als die der einsachsen Bürs

<sup>\*)</sup> Der Genuß dieser kleinen Bension muß in die letzte Lebenszeit fallen, da van der Spijck, bei dem Spinoza vom Spätherbst 1671 bis zu seinem Tode wohnte, zugegen war, als Bries jenem das Geldgeschenk andot. — \*\*) Refut. La vie de Spinoza. pg. 67. Da Joh. de Witt im Juli 1672 ermordet wurde, kann auch diese Jahrgehalt, wenn die Sache überhaupt richtig ist, dem Philosophen nur in den letzten Lebensjahren zu Theil geworden sein.

gersleute. Als ihn einer der angesehenften Staatsrathe eines Tages besuchte und ichlecht gekleidet fand, machte er dem Philosophen Borwürfe und bot ihm ein befferes Rleid. Spinoza antwortete: "ber Rod macht nicht den Mann. Wozu eine toftbare Sulle für ein werthlofes Ding?" Denfelben Bug berichten auch Lucas und Boulainvilliers, der lettere, indem er den Philosophen nicht ohne Grund tadelt, benn unter allen Umftanden fei ber Menfc werthvoller als ber Rod. Sollte in diesem Fall eine jubifche Unfitte ben Philosophen noch beherrscht haben? Lucas verneint, daß Spinoza die üble Gewohnheit einer schlechten und unfauberen Tracht gepflegt habe, und behauptet das Gegentheil: er habe auch an anderen die auffallende und affectirte Bernachläffigung bes Meugeren getabelt.\*) Jebe Art bes Scheins war ihm zuwiber, jebe Art bes Lugus war ihm fremb. Er war bedürfnifilos, sagt Colerus, nicht aus Armuth, sondern aus Reigung. "Es ift fast unglaublich, wie mäßig und sparsam er lebte, nicht weil er zu arm war, um größere Ausgaben zu machen, benn es gab Leute genug, die ihm Gelb und jede Art ber Sülfe anboten. fondern er war von Ratur außerordentlich mäßig und genügsam. Er wollte um keinen Breis fich nachsagen laffen, daß er nur ein ein einziges mal auf Roften anderer gelebt habe." Genau fo bachte auch Spinoza hatte fein Leben auf bas kleinfte Dag menfclicher Bedürfnisse jurudgeführt und dadurch befähigt, sich gang der Erkenntniß der Wahrheit hinzugeben. Was er sparen wollte, war nicht · Geld, sondern Begierden und Sorgen, die den Geift gefangen nehmen und elend machen. Seine Lebensart war der richtige Weg zur Siche= rung ber Gemutheruhe und jur furzeften Abfindung mit ber Belt.

#### 2. Ginfamteit und Stillleben.

Colerus schilbert uns die Stille und Zurückgezogenheit seines Lebens. Er blieb den größten Theil des Tages ruhig in seinem Zimmer. Fühlte er nach langem und angestrengtem Nachdenken sich zuweilen ermüdet, so stieg er herunter, um sich zu erholen, und sprach mit den Hausgenossen von gewöhnlichen Dingen, selbst von Kleinigkeiten. Manchmal zerstreute es ihn auch, eine Pfeise Tabak zu rauchen. Wollte er sich eine etwas längere Ruhe gönnen, so sing er Spinnen, bie er mit einander kämpsen ließ, oder Fliegen, die er in das Spinnen-

<sup>\*)</sup> Réfut. La vie de Spinosa. pg. 58-60.

net warf, und betrachtete bann ben Rampf diefer Thiere mit fo viel Bergnügen, daß er bisweilen in lautes Lachen ausbrach. Auch unterfuchte er mitroftopisch die verschiedenen Theile der kleinften Insecten und zog daraus Folgerungen, die mit feinen Ibeen übereinstimmten. Sein Gespräch war fanft und freundlich. Er wußte in bewunderungs= würdiger Weise seine Leidenschaften zu bemeiftern. Man sah ihn niemals fehr traurig ober fehr heiter. Er beherrschte feinen Born und ließ auch unwillfürliche Empfindungen bes Migberanugens nicht merten; traf es fich einmal, daß ihm durch eine Gebehrde ober durch Worte ein Ausbruck bes Berdruffes entschlüpfte, so zog er fich ftets augenblidlich jurud, um nichts wider die gute Sitte ju thun. Er war sehr zugänglich und beguem im Berkehr. Wenn jemand im Saufe von Unglud ober Rrantheit betroffen wurde, fucte Spinoza ben Leidenden auf und sprach ihm Troft und Geduld zu. Er unterredete fich mit den Rindern und Sausteuten wie ein Seelforger und ermahnte fie jum Kirchenbesuch. Als ihn feine Sauswirthin eines Tages frug, ob sie nach seiner Meinung in ihrem (Lutherischen) Glauben selig werden konne, antwortete Spinoza: "Ihr Glaube ift gut, Sie bedürfen teines anderen und werden in diefer Religion des Beiles theilhaftig werden, wenn Sie in frommer Gefinnung ein ruhiges und friedfertiges Leben führen."

Der Kern und Inhalt feines Lebens waren feine einsamen und tiefen Meditationen. Wenn er in der Stille feines Studirzimmers allein mit feinen Gebanten fein konnte, war Spinoza gang er felbft. Da war er glücklich und frei. "Den größten Theil seiner Zeit verbrachte er in der Ergründung der Natur der Dinge, in der methobischen Anordnung seiner Ideen, und in der Mittheilung derfelben an seine Freunde; die wenigste brauchte er zur Geifteserholung, ja sein Eiser in der Erforschung der Wahrheit war so machtig und anhaltend, daß er im Verlauf dreier Monate nicht ein einziges mal ausging." Sebaftian Kortholt wiederholt biefe Thatfache aus der Borrebe ber nachgelaffenen Werke und fügt hinzu, daß Spinoza einen großen Theil ber Nacht gearbeitet und von zehn bis drei Uhr der Rachtzeit hauptfächlich seine Schriften, Diefe Werte ber Finfternig, verfaßt habe. Während des Tages habe er fich dem Verkehr mit Menschen so viel als möglich entzogen. Nitol. von Greiffentrant, der im Jahr 1672 im Haag lebte und Spinoza aus perfonlichem Umgang kannte, schrieb dem Bater Seb. Kortholts: "er schien nur fich allein zu leben, er war immer einsam und in seinem Studirzimmer gleichsam begraben.\*) Als Seneca einmal an dem Wohnhause des einsiedlerischen Servilius Vatia vorüberging, sagte er scherzend: "Vatia die situs est". Ein ähnliches Wort hätte man auf Spinoza und sein Studirzimmer anwenden können.

In diesem Mann war der Geift seiner Lehre verkörpert. hatte fich von den Begierden und Leidenschaften gang befreit, weil er fie ganz durchschaut hatte. So war er feiner felbst vollkommen machtig, in feiner Geiftestlarheit ftets ungetrübt, bon teinem Affect übermältigt, nie ausgelaffen, weber in ber Freude noch im Schmerz. Er war ernft, wie die Ertenntnig der Wahrheit. Es giebt eine Tiefe der Einficht, mit der sich die gewöhnliche Lebensluft nicht mehr verträgt, weil der fröhliche Schein der Dinge fie nicht verblendet. "Rur ber Jrrthum ift bas Leben." Tiefe und achte Menfchenkenner, au deren sehr geringer Zahl Spinoza gehörte, solche, die der mensch= lichen Natur auf den Grund sehen, nehmen leicht einen schwer= müthigen Bug, der nicht trauriger oder finfterer Urt ift, benn diese Gemüther find zu hell, um verdunkelt zu werden, aber fie müffen das verworrene und verwirrende Weltgetriebe unter fich fehen und fern von ihm bleiben. Daber ihre unwiderftehliche Liebe gur Ginfamteit. Jedes ernfte Streben nach Ertenntniß fühlen fie als einen verwandten Bug; die einfachen und fclichten Naturen in ber Befangenheit ihrer Jrrthumer find ihnen nicht fremd und leicht erträglich; nur das gefliffentliche Widerftreben gegen die Wahrheit, Die abfictliche Taufchung, der Geift der Luge und Beuchelei ift ihnen von Grund aus zuwider. Wenn fich Spinoza von den Feinden der Wahrheit herausgefordert fab und nicht schweigend verharren konnte, wurde der Ausdruck feines Unwillens ftart und vernichtend. tennen die Art, womit er dem zudringlichen Albert Burgh beimleuchtete, und wir begreifen sehr wohl, daß Spinoza zwanzig Jahre früher, als er es mit den Rabbinern zu thun hatte, — einmal von diesen herausgefordert und überzeugt, wie er war, von der inneren Unwahrheit des talmudiftischen Judenthums — eine fo entschiedene und zurudweisende haltung annahm, daß ben Mannern der Spnagoge nichts übrig blieb, als die Berwünschung. Mit begeifterten Worten

<sup>\*) &</sup>quot;Sibi soli vivere videbatur. semper solitarius et quasi in museo suo sepultus." Paulus: B. de Spinoza Opera. Vol. II. pg. 667.

hat einer der neueren Herausgeber feiner Werke den Gindruck aefcildert, den ihm der Charafter diefes Philosophen gemacht hat: seine Wahrheitsliebe und fein Wahrheitsmuth. Wer follte glauben, daß jener Mann nach einer folchen Berherrlichung Spinozas nichts Befferes au thun wußte als dem Beisviele Albert Burahs au folgen! "Salluft hat von Catilina gefagt, daß er in allen Studen die Runft der Seuchelei und Berftellung befaß. Das Gegentheil biefes Wortes möchte ich auf Spinoza anwenden: er war im Unterschiede von faft allen übrigen Philosophen "nullius rei nec simulator nec dissimulator." "So oft ich die Schriften des erhabenen Mannes lese, wird mein Gemuth von einer Art religiöfer Scheu ergriffen und ich meine ein höheres Wefen zu hören, als einen aus dem hinfälligen Gefchlechte der Sterblichen, olor vor soorol elow. Wenn ich mir ben Beift diefes Mannes vergegenwärtige, vollkommen befriedigt, wie er war, in Gott und in der Seligkeit des Erkennens, so erscheint er mir wie ein "Socrates redivivus!"\*)

Und es ist in dieser Wahrheitsliebe, die den Begierden des Lebens abstirbt und den Tod nicht fürchtet, weil sie ihn gleichsam schon erlebt und überwunden hat, wirklich etwas Sokratisches. So wenig Spinoza die Güter des Lebens liebte, eben so wenig scheute er seine Gefahren. Sein sittlicher Muth war so stark, daß der körperlich schwächliche und von einer verzehrenden Krankheit angegriffene Mann selbst vor den sinnbetäubendsten Gesahren, wie der Mordgier eines drohenden Pöbelhausens, nicht zurückbebte. Wir haben jene denkwürdige Probe seines Gleichmuthes kennen gelernt, die van der Spijck miterlebt und dem Colerus erzählt hat.\*\*)

<sup>\*)</sup> A. Gfroerer: B. de Spinoza Opera. Praef. pg. VII. IX. — \*\*) Man hat neuerdings theils ben erhabenen Charafter der Einsamkeit Spinozas, theils die Thatssache der letzteren selbst zu bemängeln gesucht. Bon der einen Seite will man in "dem holländischen Stilleben", das der Philosoph geführt habe, "eine wehmüthige Landschaft von Runsdael" und in seinem Charafter einen Mangel an Wahrheitsmuth entdeckt haben, da er für die Berdreitung seiner Lehre keine Sorge getragen. Das heißt über Spinoza reben mit einer völligen Berkennung seiner Sinnesart, die in der ausgesprochensten Weise nichts mit der "Wehmuth" und nichts mit der Proselhtenmacherei gemein hatte und haben konnte. (A. van der Linde: Spinoza. Seine Lehre und deren erste Nachwirkungen in Holland. 1862. Borw. S. XXV. XXXI.) Bon einer anderen, ungleich bemerkenswertheren Seite ist behauptet worden, daß Spinoza "nicht ein so einsamer Denker" gewesen sei und "ein so versatze Leben" geführt habe, als man die Sache"gewöhnlich darstelle. Wenigstens verhalte

### 3. Der Tob Spinozas.

Still und ruhig, wie er gelebt hat, war sein Ende, frei von den Schrecken und der Furcht des Todes. Seit mehr als zwanzig Jahren war Spinoza brustkrank, aber er sprach von seinen Leiden selten mit anderen und klagte nie. In einem Briese an den ihm befreundeten Arzt J. Bresser erwähnt er beiläusig, daß er von seinem Ausstug nach Amsterdam im April 1665 krank nach Boorburg zurückgekehrt sei und (troß des Aberlasses!) das Fieber noch immer sortdauere.\*) Als er die ersten Einwürse Tschirnhausens erwiedert (Oct. 1674), bemerkt er im Eingange des Brieses: "ich din gegenwärtig durch mancherlei anderweitige Geschäfte gestört, abgesehen von meiner schwachen Gesundheit."\*\*) Seine Hausgenossen ahnten nicht, wie nah sein Ende bevorstand. Wie er öfter zu thun pslegte, hatte er sie auch

es fich "nicht ganz" fo. habe boch ber Philosoph viele angesehene Freunde im haag gefunden, mit Olbenburg, Boyle, hunghens, Leibniz, Tichirnhausen Briefe gewechselt und sogar eine Berufung nach heibelberg erhalten. (A. Trendelenburg: historische Beiträge zur Philosophie. Bb. III. (1867) S. 296—97.) Wir muffeu erwiedern, baß Spinozas Einsamkeit überhaupt nicht als ein Unglud zu nehmen ift, bem gegenüber man es mit einiger Genugthuung empfinden tonnte, wenn die traurige Sache nicht gang fo folimm war; fie war fein erwähltes Schicffal, bie ihm abaquate Lebensrichtung, woran wir so wenig andern und abmindern burfen, als er selbst es gethan hat. Es ift mahr, bag er nicht in einer völligen Einöbe existirte, wie ber Mann auf Salas p Gomez; niemand hat es behauptet; er lebte einige Jahre in einem abgelegenen Landhause, bann in zwei hollanbischen Dörfern, zulest in einem Sinterstübchen im Saag, er empfing Besuche, wahrscheinlich mehr als ihm lieb war. er erhielt und ichrieb Briefe, beren Gesammtzahl, soweit fie befannt, binnen einer langen Reihe von Jahren etwa achtzig beträgt. Er genoß bie Ginsamkeit, bie Descartes ftets gesucht hat. Wir nennen ben letteren einen Einsiebler, obwohl er weit mehr Freunde gehabt und auch Briefe geschrieben und empfangen hat als Spinoza. Bei biefem gewann die Ginsamkeit den Charakter einer fast völligen Isolirung, selbft ber unfreiwilligen. Und dies vielmehr als bas Gegentheil wird burch die Biographen. wie durch die Briefe und jedes neue urkundliche Zeugniß bestätigt. Seine Einsamkeit wurde gur Berlaffenheit. Boyle und Olbenburg icheuten fich vor dem "Atheiften", ber Briefwechsel mit bem letteren enbete mit bem Rig ber Freundschaft, abnlich wie ber mit Blyenbergh; Leibnig besuchte ibn, wie eine Curiosität, "ce fameux juif Spinosa", und wollte nichts mit ihm gemein haben, Tichirnhausen hütete fich, feinen Namen in dem Werke zu nennen, das er seinen Anregungen mitverdankte und worin er an manchen Stellen fogar ben Fußtapfen Spinozas folgte. Wir muffen baber berneinen, daß dieser Philosoph "nicht gang so einsam" war, als man fich vorstellt; er war es vielmehr in noch höherem Grabe. — \*) Vloten: Suppl. § 7. pg. 302 -304 (wahrscheinlich aus dem Mai oder Juni 1665. — \*\*) Ep. LXII. (Hagae Oct. 1674).

Nachmittags ben 20. Febr. 1677 befucht und fich über die Fastenpredigt, die sie eben gehört, lange mit ihnen unterhalten. Zeitiger als fonft ging er biefen Abend jur Ruhe. Am anderen Morgen, es war Sonntag den 21. Februar, ftieg er vor der Kirche noch einmal herunter, um feine Hausfreunde zu sprechen. Inzwischen war auf feine Ginladung Ludwig Deper aus Amfterdam angekommen, der mit argtlicher Aurforge bem leibenden Freunde gur Sand ging und unter anderen Anordnungen, die er traf, die Hausleute einen Sahn fclachten ließ, damit Spinoza zu Mittag die Bruhe genießen konnte. Es geschah und er af noch mit gutem Appetit. Als van der Spijick und feine Frau aus dem Nachmittagsgottesbienfte nach Saufe tamen, hörten sie, daß Spinoza gegen drei Uhr gestorben sei. Niemand war in seiner Todesstunde bei ihm, als Ludwig Meyer, der noch densel= ben Abend nach Amfterdam zurückreifte.\*) (Colerus' Beschulbigung, daß er fich um den Todten nicht weiter gekümmert und denfelben fogar beraubt habe, weil er einiges Gelb und ein filbernes Tifchmeffer mit fich genommen, ift ficherlich ungerecht. Was Meber gethan. geschah nach Spinozas Wunsch und Willen, der ihm seine Mühe vergüten und von seiner geringen Habe ein kleines Andenken hinter= lassen wollte.\*\*)

So, wie hier dargestellt worden, haben van der Spijck und seine Frau den Hergang des Todes mehr als einmal unserem Biographen erzählt, sie haben ihm versichert, daß alle anderen Gerückte falsch wären. Die Erzählung des Menagius, daß Spinoza nach Frankreich gereist, von dem Minister Pomponne aus Religionseiser mit der Verhaftung bedroht, verkleidet gestohen und nach seiner Rücksehr aus Angst vor der Bastille gestorben sei, ist schon als Lügengewebe gekennzeichnet worden.\*\*\*) Wenn er nicht aus Furcht gestorben ist, so soll er nach anderen Berichten in Furcht und Angst geendet und wiederholt ausgerusen haben: "Gott erbarme sich meiner und sei mir armen Sünder gnädig!" Wäre dem so, so würde ein solcher Ausdruck der Todesangst nur menschlich sein. Wer ist seiner Todesstunde sicher? Sagte doch selbst Lessing von sich, als er im Streit mit den Theoslogen an die letzten Quasen erinnert wurde: "ich werde vielleicht in

<sup>\*)</sup> Als Todestag Spinozas bezeichnet Lucas und Boulainvilliers den 21. Febr. Colerus in der beutschen Uebersetzung den 22., in der französischen den 23. Febr. — \*\*) Vloten: B. de Spinosa naar leven en werken. XIV. S. 117—118. (Auch hier gilt als Todestag der 21. Febr.) — \*\*\*) S. oben Cap. II. S. 94 kg.

meiner Todesstunde zittern, aber vor meiner Todesstunde werde ich nicht zittern!" — Indessen sind jene Gerückte nicht wahr, und Colerus selbst, der sie gewiß lieber bejahen als verneinen würde, straft sie Lügen. Niemand kennt die letzen Stunden Spinozas, niemand war zugegen, als jener vertraute Freund, der nichts darüber gesagt hat. Sein Tod konnte nicht schlimmer sein als seine langjährigen Leiden, und jene Hausgenossen, welche die letzen Jahre in seiner käglichen Nähe gelebt haben, bezeugen, daß sie nie einen Laut der Klage von ihm vernommen. Wit völliger, unveränderter Gemithsruhe ist er dem Tode entgegen gegangen.

Ein anderes Gerücht, das Colerus umftändlicher, als es verdiente, widerlegt hat, wollte wissen, daß Spinoza, als er sein Ende herannahen fühlte, sich mit Mandragorasaft betäubt habe. Ka c8 hieß fogar, daß er fich felbst getöbtet. Gine verworrene Stelle in Lucas' Lebensbeschreibung hat, wie es scheint, diesem Gerüchte Bor= schub geleistet. "Unser Philosoph", so lauten die Worte, "ist nicht blos wegen des Ruhmes, der seiner Tugend gebührt, glücklich zu preisen, sondern auch wegen der Umstände seines Todes, dem er, wie uns die Zeugen beffelben berichtet haben, nicht blos furchtlos, fondern freudig ins Angeficht geschaut hat, als ob er sich gern für seine Feinde opferte, damit ihr Andenken nicht mit seinem Morde befleckt "Sollte man aus diefen Worten", fügt Boulainvilliers hinzu, "nicht auf ein gewaltsames Ende schließen ?"\*) Welche confuse und theatralisch alberne Borstellung! Wenn man zwanzig Jahre und länger die Schwindsucht gehabt, so braucht man, um zu sterben, nicht den Selbstmord. Und hatte Spinoza den Tod gefucht, um seinen Verfolgern ein Berbrechen zu ersparen, so mußte er zwanzig Jahre früher enden. Man sieht aus diesen Gerüchten, wie unfähig die Leute waren, die Feinde wie die Bewunderer, Spinozas Seelengröße zu Die einen machen aus ihm einen elenden Feigling, die verstehen. andern einen verworrenen Martyrer.

Den 25. Febr. 1677 wurde er auf einem chriftlichen Kirchhofe beerdigt. Viele angesehene Personen folgten dem Sarge. Das vorige Jahrhundert hat kein Spinozajubiläum geseiert. In dem unsrigen ist die Säcularseier seines Todes begangen und an diesem Tage (den 21. Febr. 1877) die Vildsäule des Philosophen in der Nähe

<sup>\*)</sup> Réfut. La vie de Spinosa. pg. 145.

seiner letzten Wohnung im Haag enthüllt worden: ein Denkmal späten Rachruhms, das unter den erhabenen Männern der Welt keinem entbehrlicher war als diesem, weil er den Ruhm geringschätzte! Es ist zu wünschen, daß dem Philosophen das Bild in Erz ähnlicher ist, als das in der Festrede, die Ernest Renan gehalten. Er nennt Spinozas Leben im Haag "ein schönes, von Colerus erzähltes Idhll". Indessen war dieses Leben nicht so idhllisch, als der Festredner, der gern mit diesem poetischen Genre spielt, sich einbildet. Gleich im Eingang der Rede heißt es: "Alle, die je in die Rähe des Philosophen kamen, haben nie anders von ihm geredet als "le dienheureux Spinosa". Colerus erzählt das Idhll etwas anders. Nach ihm waren jene guten Leute der Barbier Kervel, der Leichenbitter, zwei Schmiede und ein Handschuhmacher, die sämmtlich Rechnungen bezahlt haben wollten!

### 4. Spinozas äußere Ericheinung und Bilber.

Es gab noch genug Leute im Haag, die Spinoza gesehen hatten und seine äußere Erschelnung dem Biographen beschreiben konnten. "Er war von mittlerem Buchs, regelmäßigen Gesichtszügen und etwas dunkler Hautsarbe, die Haare gekräuselt und schwarz, die schwarzen Augenbrauen lang, sein Aussehen zeigte sogleich den Abkömmling der portugiesischen Juden". Aehnlich schildert ihn Lucas und fügt hinzu, seine Augen seien klein, lebhaft und dunkel, seine Gesichtsbildung angenehm gewesen.

Das einzig sichere Porträt Spinozas, das ihn in seiner Werkel=
tracht darstellt, ist von der Hand van der Spijcks. Dieses Bild, so
meint und berichtet van Bloten, sei nach Leyden und von hier wieder
nach dem Haag in einen Bilderladen gekommen, wo es die Königin
der Riederlande im Jahre 1866 angekauft habe. Die erste öffentliche Abbildung war ein Kupserstich, der in einigen Exemplaren der ersten
Ausgabe der nachgelassenen Werke erschien, vervielsältigt wurde, aber
selten geblieben ist. Paulus, der erste Herausgeber der Gesammtwerke
Spinozas, erhielt einen Abdruck des Kupserstichs durch Friedrich von
Dalberg zum Geschenk und erwarb ein Oelbild, das aus einem Hause
in Amsterdam stammt und mit dem Porträt, welches die wolfen=
büttler Bibliothek besitzt, übereinstimmen soll, nur sei der Ausbruck
des Gesichts geistvoller, tiessinniger und sichtbarer von den Spuren
der verzehrenden Krankheit ergriffen. Dieses Bild besindet sich ieht im Besitze van Blotens. Unter den uns bekannten Abbildungen ist keine, die mit der Beschreibung von Colerus und Lucas paßt; das Kleine auf Silber gemalte Bild in der Herzogl. Sammlung von Gotha, hält jest van Bloten für unächt. Am wenigsten kann man sich einen Spinoza unter dem Titelkupser vorstellen, das der deutschen Ueberssetzung von Colerus' Lebensbeschreibung voransteht.\*)

"Er trägt das Zeichen der Verwerfung auf der Stirn!" Dieses Wort des Menagius hatte jener Uebersetzer unter das Bild geschrieben, das er für eine Copie des Spijck'schen Porträts ausgab. Hegel hat sich des bösen und gehässigen Ausspruchs bemächtigt und denselben in einem Sinne erklärt, den wir in Spinozas wahrem Bilde wohl wünschen vor Augen zu sehen. Es ist der düstere Zug einest tiesen Denkers, allerdings ein Zeichen der Verwerfung, aber nicht der passiven, sondern der activen; es ist der Philosoph, welcher verwirft die Irrthümer, die gedankenlosen Leidenschaften und vor allem die Lüge der Menschen!

## Sechstes Capitel.

# Spinozas literarifche Wirksamkeit und Werke.

# I. Bemmungen ber literarifden Birtfamteit.

Bei Descartes ließ sich die Entstehung und Fortbildung seiner Lehre, der literarische Ausbau des Systems im Zusammenhang mit seinem Lebenslauf versolgen. Die Einsamkeit Spinozas ist uns auch in dieser Rücksicht viel verschlossener als die seines Borgängers; er hat, wie dieser, zwanzig Jahre in der vollsten Zurückgezogenheit gelebt und während dieser Zeit keine höhere Aufgabe gehabt, als die Ausbildung seiner Lehre. Wie kommt es, daß seine literarische Fruchtbarkeit so viel geringer war, als die Descartes'?

In einer doppelten Rücksicht war seine Muße weniger begünftigt: er hatte die Sorge für seinen Lebensunterhalt, den er erarbeiten mußte, und das optische Geschäft nahm den größten Theil des Tages in Anspruch; dazu kamen die dauernden körperlichen Leiden, die gewiß

<sup>\*)</sup> Vloten: B. de Spinoza naar leven en werken. Bijlagen V. S. 273-74. Paulus: B. de Spinoza Op. Vol. II. Praef. pg. XII. pg. XXXII-XXXV.

öfter als wir wissen seinen philosophischen Arbeiten hinderlich waren. Indessen erklärt diese Ungunst des Geschicks nicht genug den auffallend geringen Ertrag seiner zwanzigjährigen Einsamkeit. Nicht blos daß Zahl und Umsang seiner Werke gegen die seines Vorgängers zurückstehen; von den wenigen sind noch einige sehr wichtige fragmentarisch geblieben, wie der Tractat über die Berichtigung des Verstandes und die Staatslehre, um von der hebräischen Grammatik nicht zu sprechen. Auch in dem Hauptwerk sind gewisse Theile, wie die physikalischen, nicht ausgesührt, sondern nur skizzirt oder auf Lehnsähe gegründet, die ein besonderes Werk, woraus sie geschöpft sind, voraussehen. Dieses physikalische, von der Ethik gesorderte Werk hat Spinoza nicht gegeben.

Jene beiden, der literarischen Muße Spinozas feindlichen Hemmungen, Armuth und Krankheit, wurden durch eine britte vermehrt, die vielleicht noch ungunftiger eingriff. Der Schriftsteller braucht Lefer, er bedarf einer Belt, die feine Mittheilung empfängt und auf fich wirken läßt, diese Wirkungen ihm zurückgiebt, neue von ihm erwartet und eben baburch ihn felbst zu weiteren Aufgaben und Reue Ideen laffen fich nicht fecretiren. Descartes Arbeiten anregt. hatte, wie wir wissen, die ernsthafte Absicht, seine Gedanken für sich zu behalten und fogar den Zeitaufwand ihrer schriftlichen Fizirung zu sparen; dann wollte er fie nur für fich niederschreiben und gleich= fam der Geheimfecretar feiner eigenen Philosophie fein, aber er machte bald die Erfahrung, daß zu seiner Selbstbelehrung der Verkehr mit ber wiffenschaftlichen Welt und die Beröffentlichung feiner Ibeen nothwendig war. Er trat mit feinen Schriften hervor; begierig wurden fie aufgenommen, bewundert, bekampft; die geiftige Bewegung, die von ihnen ausging und tiefeindringend die wiffenschaftliche und philosophisch empfängliche Welt ergriff, wedte für Descartes neue Aufgaben und Antriebe, die seine literarische Thätigkeit förderten. Gönner und Freunde, barunter bedeutende und einfluß= reiche Perfonlichkeiten, haben mit ihren Erwartungen und Befriedigungen Descartes von Anfang bis zu Ende begleitet und den Muth des Schreibens, den er bedurfte, gehoben und angefeuert: Männer, wie Berulle und Chanut, Frauen, wie die Prinzessin Elisabeth und bie Königin Chriftine! Bekennt er boch felbst, um ber Welt zu erklären, warum er als öffentlicher Schriftsteller auftrete: "ich wollte die Erwartungen erfüllen, die man von mir hegte!"

Bang anders verhielt fich die Sache bei Spinoza. Als ein geächteter und armer Jude beginnt er feine philosophische Laufbahn: die Berfolgung lauert ihm auf, noch ehe er literarisch hervortritt; auf seinen Schriften, noch bevor sie geboren find, ruht ichon ber Bann der Juden, der Berdacht der Chriften. Der Freunde, die an ihm theilnehmen, seine Belehrung wünschen, seinen Geift bewundern. feine Ideen annehmen, find wenige; unter ihnen teiner, der fo viel Macht und Ginfluß befitt, um ihn durch fein Anfehen zu schützen und zu heben, taum folche, die Geift genug hatten, um ihn völlig zu verstehen. Den wichtigsten Dienst, den ihm zwei derselben leiften konnten, war die Herausgabe der Werke nach seinem Tode. Es gab auch Freunde, die ihn erst anspornten, dann verließen, die gar nicht mehr geneigt waren, feine Sache ju führen, benen feine Lehre, je mehr fie dieselbe tennen lernten, um fo unheimlicher und verdam= mungswürdiger erschien. Der Mann, mit dem er die meiften Briefe gewechselt hat, war das Exemplar einer solchen Freundschaft. wissen, wie nach der Herausgabe des theologisch=politischen Tractats gegen ihn getobt wurde und die Berfolgung fo heftig auftrat, daß alle weiteren literarischen Unternehmungen unmöglich erschienen. Jeder Beriud. den er zur Beröffentlichung feiner Schriften machte, ftieß auf Gefahren, benen fich Spinoza ausgesett fah ohne jeden Schut. Wollte er feine Ruhe und die jur Philosophie nothige Gemutheftimmung nicht völlig verlieren, fo mußte er schweigen; er mußte nicht blos auf die akademische, sondern auch auf die literarische Lehr= thätigkeit Berzicht leiften. Und was er noch veröffentlichen follte, war nicht weniger als feine ganze Philosophie! Descartes hatte in feiner Ginsamkeit eine große unsichtbare Gemeinde, die ihn erwartungsvoll umgab; Spinoza niemand als einige, wenig bedeutende Schüler, die in der Stille ftudiren, was er ihnen handschriftlich mit-Er ift auch geiftig vereinsamt, und diese Art der Berlaffenheit hat etwas Nieberdrückendes. Man kann nicht ohne tiefes Mitgefühl die Stellen feiner Briefe lefen, wo er ohne Mage fein Schicksal ausspricht: ber Rest ist schweigen! Unter solchen ungunftigen Bedingungen, die seinen philosophischen Werten Licht und Luft sperren, erklärt sich zur Genüge, warum die letzteren kein großes literarisches Wachsthum entfalten konnten. Wenn man sich mit eini= gem inneren Berftandniß biefe Zuftande Spinozas vergegenwärtigt, fo klingt es wie geift= und herzlofer Spott, über "das hollandifche Stilleben" bes Philosophen bünkelhaft abzusprechen und sich an dem "wehmüthigen" Anblick besselben, wie an einem Ruhsbael, zu weisben. Auch ist es, gelind ausgebrückt, eine sehr versehlte Anschauung, wenn man jene Art der Einsamkeit Spinozas nicht so übel sindet und darauf hinweist, daß einige jüdische Aerzte in Amsterdam, an Bedeutung (mit Ausnahme des einen Ludwig Meher) so gut wie namenlos, seine Schriften lasen.

### II. Die Berte.

### 1. Bei Lebzeiten Spinozas veröffentlichte.

Daher kam es, daß unter seinem Namen, so lange er lebte, nur eine Schrift erschien, die nicht einmal er selbst, sondern Ludwig Meher herausgab, ein Werk, das noch dazu seiner eigenen Lehre fremd war; daß die einzige Schrift, die er selbst veröffentlichte, anonhm und mit einer falschen Bezeichnung des Druckortes hervortrat, und daß die übrigen Werke, die seine eigentliche Lehre enthielten, erst nach seinem Tode das Licht der Welt erblickten. Wir haben schon in der Lebensgeschichte Spinozas jener beiden Schriften gedacht und ihre Entstehung biographisch erörtert, wir werden später auf den Inhalt derselben näher eingehen: die erste war die Darstellung der cartessianischen Principienlehre (1663), die andere der theologisch=politische Tractat (1670).\*)

### 2. Berlorene und verloren geglaubte.

Man wollte wissen, daß Spinoza kurz vor seinem Tode mehrere unvollendete Schriften verbrannt habe: darunter eine Abhandlung über den Regenbogen und eine niederländische, schon bis zur Vollendung des Pentateuchs gediehene Lebersehung des alten Testaments. Die Herausgeber der nachgelassenen Werte ließen die Mögelichteit ossen, daß die Schrift über den Regenbogen noch irgendwo verborgen sein könne, hielten aber ihre Zerstörung durch Spinoza für wahrscheinlich; Kortholt und Colerus geben die Vernichtung als sichere Thatsache. Sie haben sich geirrt, die niederländisch geschriebene Abhandlung war nicht verbrannt, sondern einem Manne geliehen, der dieselbe zehn Jahre nach dem Tode Spinozas drucken ließ, und so

<sup>\*)</sup> Bgl. oben Cap. IV. S. 136—139. Cap. V. S. 145—158.

hat sie im tiefsten Incognito existirt, bis der um die literaxischen Reste unseres Philosophen viel verdiente Buchhändler Friedrich Müller in Amsterdam ein Exemplax (vielleicht das einzige noch vorhandene) entdeckte und van Bloten die Schrift zugleich mit seiner lateinischen lebersetzung herausgab.\*)

# 3. Die Ausgabe ber Opera postumn.

Spinoza hatte angeordnet, daß unmittelbar nach seinem Tode die Rifte, die seinen literarischen Nachlaß enthielt, an den ihm befreundeten Buchandler 3. Rieuwert in Amfterdam geschickt werden folle. Diefer konnte den 25. März 1677 den Empfang der Sendung bescheinigen. Die Herausgabe des Rachtaffes geschah durch &. Meyer und J. Jellis ohne Namen bes Berfaffers, ber Herausgeber, bes Berlegers und Druckorts. Nur die Initialen des Philosophen waren bezeichnet, vielleicht gegen seinen Willen, denn er wollte, wie Lucas und Boulainvilliers berichten, in teiner Weise genannt fein. So erschien noch in feinem Todesjahre: "B. D. S. Opera posthuma". Sie enthalten in fünf Abtheilungen: 1. "Ethica ordine geometrico demonstrata et in quinque partes distincta, in quibus agitur I. de Deo, II. de natura et origine mentis, III. de natura et origine affectuum, IV. de servitute humana seu de affectuum viribus. V. de potentia intellectus seu de libertate humana. 2. Tractatus politicus, in quo demonstratur, quomodo societas, ubi imperium monarchicum locum habet, sicut et ea, ubi optimi imperant, debet institui, ne in tyrannidem labatur et ut pax libertasque civium inviolata maneat. 3. Tractatus de intellectus emendatione et de via, qua optime in veram rerum cognitionem dirigitur. 4. Epistolae doctorum quorundam virorum ad Benedictum de Spinoza ejusdemque responsiones ad aliorum eius operum elucidationem non parum facientes. 5. Compendium grammatices linguae hebraeae.

"Dies ist Alles", sagt die Borrede, "was sich aus Notizen und mancherlei Abschriften im Besitz befreundeter und vertrauter Personen sammeln ließ. Es mag sein, daß bei dem oder jenem noch irgend ein Werk unseres Philosophen verborgen ist; indessen glauben wir,

<sup>\*)</sup> Vloten: Suppl. Praef. pag. III—IV. Stelkonstige Reeckening van den Regenboog (Iridis computatio algebraica). pag. 252—285.

daß nichts darin zu finden sein wird, was nicht in diesen Schriften zu wiederholten malen gesagt ist." Die Herausgeber haben es mit dem Worte: "Dies ist Alles" nicht eben genau genommen, sie haben ein Werk, das ihnen bekannt sein mußte und schwerlich abhanden gekommen war, von der Sammlung der nachgelassenen Schriften ausgeschlossen und die Briefe verkürzt, indem sie einige unvollständig, andere gar nicht gegeben. Es hat fast zwei Jahrhunderte gedauert, bis ein Theil dieser Mängel durch neuerdings aufgefundene Schriften und Briese ergänzt werden konnte.

### 4. Gefammtausgaben.

Wie wenig die nachfolgende Zeit um die Werte Spinozas bekummert war, zeigt ber Zuftand, worin man biefelben ließ. Das ganze vorige Jahrhundert verging, ohne daß auch nur eine neue Auflage der "Opera postuma", geschweige denn eine Gesammtausgabe erschien. Erft nachdem Sinn und Verftandniß für die Lehre Spinozas wieder erweckt war, empfand man das Bedürfniß nach einer Gesammtausgabe. In biefem Jahrhundert find folgende erichienen: 1. Henr. Eberh. Gottl. Paulus: Benedicti de Spinoza Opera, quae supersunt, omnia. 2. Vol. (Jenae 1802-1803). 2. A. Gfroerer: B. de Spinoza Opera philosophica omnia (Stuttg. 1830). In diefer Ausgabe fehlt das Compendium der hebräi= schen Grammatit; sie ist im Uebrigen von Paulus abhängig und theilt die Fehler und Incorrectheiten des Textes, welche das verdienft= volle Werk des Borgangers verunftalten. Diefe Mangel auf Grund der erften Ausgaben zu verbeffern und einen genauen, wohlrevidirten Text sämmtlicher Werke Spinozas zu geben, war die dankenswerthe Aufgabe, die fich der dritte Herausgeber gesetzt hatte. 3. Carol. Herm. Bruder: B. de Spinoza Opera, quae supersunt, omnia. 3. Vol. (Lips. 1843. 44. 46.).

### 5. Neue Auffindungen. A. "Tractatus brevis".

Jene Schrift, die man in die erste Sammlung der nachgelassenen Werke nicht aufgenommen hat, war eine kurze, in lateinischer Sprache versaßte Abhandlung über Gott, den Menschen und dessen Glückseligkeit, der erste Inbegriff und Entwurf des Systems, insebesondere der Sittensehre Spinozas. Diese Schrift war in dem Areise seiner Schüler und Freunde bekannt, sie wurde ins Hollandische Uber-

setzt und in einigen Abschriften verbreitet; aber nachdem der Philosoph sein Hauptwerk in mathematischer Form ausgearbeitet und den Seinigen handschriftlich mitgetheilt hatte, trat das Interesse der Lernenden an jener ersten kurzen Abhandlung, die der mathematischen Form entbehrte, in den Hintergrund und sie gerieth in Vergessenheit, nachdem die Ethik gedruckt war.

Der lateinische Originaltert, wie es scheint, ging verloren. Dagegen haben sich Abschriften der holländischen Uebersetzung exhalten
und zwei derselben sind in jüngster Zeit ans Licht gezogen worden:
die ältere und der Urschrift nächste gehörte, wie es scheint, einem Anhänger Spinozas, Willem Deurhoff (1650—1717), sie ist jetzt im
Besitze des niederländischen Dichters Abrian Bogaers in Rotterdam,
die jüngere (jetzt van der Linde im Haag gehörig) ist eine weniger
genaue Abschrift, die Monnikhoff, Stadtchirurg in Amsterdam, um
die Mitte des vorigen Jahrhunderts gemacht haben soll.

Die erste Aufmerksamkeit auf dieses vergessene Werk Spinozas wurde durch eine handschriftliche Mittheilung feiner Umriffe bervorgerufen, die einem Exemplar der (von Colerus in niederländischer Sprache verfaßten) Lebensgeschichte des Philosophen angehängt war. Bugleich fanden fich in dem Buch handschriftliche Bemerkungen biographischer Art, darunter eine, die sich auf die Stelle bezog, worin Colerus von Spinozas verlorenen und vernichteten Schriften redet. "Bei einigen Freunden der Philosophie", so lautet jene wichtige An-merkung, "wird das Manuscript einer Abhandlung Spinozas aufbewahrt, die zwar nicht, wie seine Ethik, in mathematischer Form verfaßt ift, aber biefelben Gedanten und Materien enthält und offenbar, wie aus ihrer Schreibart und Anordnung erhellt, unter die allererften Werke des Philosophen gehort; fie bildet gleichsam den Entwurf feiner Lehre, wonach er später feine Ethik ausgearbeitet hat, und wenn auch die Sate hier gefeilter und in geometrifcher Ordnung entwickelt find, fo ift eben beshalb bas spätere Werk für bie meisten weit dunkler als jener Tractat, denn die mathematische Methode ift in bem Gebiet ber Metaphpfit ungebrauchlich, und nur wenige finden fich in ihr zurecht. Eduard Bohmer, ber bei Fr. Müller in Amfterdam jenes Exemplar tennen lernte, hat bas Berdienst, dieses vergessene Werk Spinozas in die philosophische Literatur eingeführt und die Umrisse besselben zuerft bekannt gemacht zu haben. Bebn Jahre fpater veröffentlichte van Bloten den vollständigen

Tractat nach ber Monnikhoff'schen Abschrift zugleich mit seiner lateinischen, leider mangelhaften Uebersetzung; er hat hie und da den Text der älteren Abschrift benützt, ohne zu sagen, an welchen Stellen und auß welchen Gründen. Zur Emendation seiner Uebersetzung sind von Böhmer alsbald eine Reihe Beiträge geliefert worden. Die ältere Abschrift, die Deurhoff beselsen (?), hat A. Schaarschmidt mit einer Einleitung herausgegeben und gleichzeitig ins Deutsche übertragen. Ein Jahr später gab Chr. Sigwart eine zweite mit Einleitung und Erläuterungen versehene Uebersetzung.

Das Verhältniß der vorräthigen Handschriften hat bei näherer Prüfung gezeigt, daß zur Erklärung und llebersetzung des Werks die kritische Benützung beider unentbehrlich ist. Dadurch ist die Arbeit Sigwarts bedingt worden. Nach seiner Ansicht hat Monnikhoff nicht blos das ältere Manuscript vor Augen gehabt und Fehler desselben berichtigt, sondern möglicherweise noch andere Handschriften gebraucht, da aus gewissen abschriftlich entstandenen Irrthümern im Text jenes älteren Codex sich vermuthen läßt, daß seine nächste Quelle nicht das lateinische Original, sondern eine holländische lleberssetzung früheren Ursprungs war.

Dem Texte der Abhandlung war die Bemerkung vorausgeschickt, daß sie von Spinoza für seine Schüler, die sich dem Studium der wahren Philosophie und Sittenlehre hingeben wollten, in lateinischer Sprache versaßt und jetzt für die Freunde der Wahrheit und Tugend ins Riederbeutsche übersetzt sei.\*)

Sifder, Befd. b. Philofophie. II. 3. Mufl.

<sup>\*)</sup> Ed. Böhmer: B. de Spinoza Tractatus de Deo et homine ejusque felicitate lineamenta atque adnotationes ad tractatum theologico-politicum (Halae ad Salam 1852). Ueber die "adnotationes" vgl. oben Cap. V. S. 157 Anmert. — B. gab den holländischen Text der Umrisse (Korte Schetz der Verhandeling van B. de Spinoza: over God, den Mensch en deszels Welstand) mit seiner daneben gestellten sorgfältigen lateinischen lebersetzung (Brevis descriptio tractatus B. de Spinoza de Deo, homine et ejus felicitate). Ueber die Entstehung dieser seiner Schrift vgl. Ed. Böhmer: Spinozana IV. Zeitschrift für Philos. herausg. von Fichte u. s. w. Bd. 57. (1870). S. 240 sigd. — Vloten: Ad B. de Spinoza opera quae supersunt omnia Supplementum, continens tractatum hucusque ineditum de Deo et homine etc. (Amst. 1862). Korte Verhandeling van God, den Mensch en deszels Welstand. De Deo et homine ejusque valetudine. Ueber diese latein. Uebersetzung, ihre Mängel und Emendationen vgl. Ed. Böhmer: Spinozana II. Zeitschr. d. Philos. Bd. 42. (1862) S. 76—84. — Car. Schaarschmidt: B. de Spinoza "Korte Verhandeling van God, den Mensch en deszels Welstand", tractatuli deperditi de Deo et homine ejusque selicitate versio Belgica, ad auti-

### 6. B. Briefliche Supplemente.

Die Zahl der Briefe in der Sammlung der nachgelassen Werte und in den beiden ersten Gesammtausgaben (Paulus und Gfrörer) betrug 74. Dazu kam in der dritten Gesammtausgabe (Bruder) der zuerst von Thdeman veröffentlichte Brief Spinozas an Lambert Belthuhsen (s. oben S. 148). Ein zweiter sehr interessanter, von Cousin in seinen fragments philosophiques (1847) bekannt gemachter Brief Spinozas an L. Meher vom 3. August 1663 ist von den späteren Uebersehern und Sammlern unbeachtet geblieben (S. 135, 137).

In der jüngsten Zeit sind theils einzelne unsichere Punkte aufgeklärt und dadurch Irrthümer berichtigt, theils verstümmelte Briefe vervollständigt, theils der alten Sammlung neue hinzugefügt worden. Das Berdienst der Herausgabe gebührt in allen diesen Fällen van Bloten. Die wichtigste Aufklärung besteht in der urkundlich sestgestellten Thatsache, daß die Briefe LXI. LXIII. LXVII. LXIX. LXXI. (nicht, wie man glaubte und Kirchmann noch heute annimmt, von Meher, sondern) von Tschirnhausen herrühren (S. 169—172). Dazu kommt eine Namensberichtigung in Leibnizens Brief an Spinoza (S. 173) und das erste, kurze und vielsach durchstrichene Concept der Zuschrift an J. Orobio de Castro über Belthupsens Einwürse gegen den theologisch=politischen Tractat (S. 147 slgd.).

Vervollständigt sind drei Briefe, die in der gegenwärtigen Geftalt dem Biographen wichtige Notizen an die Hand geben: Ep. XXVI. XXVII. und LXV. Der erste vom 24. Febr. 1663 ist von Simon de Bries an Spinoza gerichtet, der zweite die Antwort des letzteren (s. ob. S. 135—138), der dritte vom 25. Juli 1675 enthält weitere Einwürfe Tschirnhausens, die Schaller mit bisher unbekannten näheren Mittheilungen dem Philosophen zusendet (S. 171).

Reue Briefe sind folgende aufgefunden: 1) zwei von Oldenburg an Spinoza, der erste aus dem September 1665, einzuschalten zwischen Ep. XIII. und XIV. der Sammlung (S. 143 sigd.), der andere vom 11. Febr. 1676 (S. 153). 2) Brief Spinozas an den Arzt J. Bresser quissimi codicis sidem etc. (Amst. 1869). Desselben deutsche Uebers. der kurzgefaßten Abhanblung B. de Sp. von Gott, dem Menschen und dessen Glück. Philos. Bibliothek von Kirchmann. Bd. XVIII. (Berl. 1869). — Christoph Sigwart: B. de Spinozas kurzer Tractat von Gott, dem Menschen und dessen Glückseitet. Auf Grund einer nenen von Dr. Ant. van der Linde vorgenommenen Bergleichung der Handschriften ins Deutsche überset, mit einer Einleitung und kritischen und sachlichen Erläuterungen begleitet. (Tib. 1870). Proleg. S. XI—XXVII.

aus dem Mai oder Juni 1665 (S. 182). 3) Brief Schallers an Spinoza vom 14. November 1675 (S. 171) und die Antwort des Philosophen vom 18. Nov. (S. 175). Wir haben diese brieflichen Supplemente an den betreffenden, hier angeführten Stellen biographisch verwerthet.\*)

## Siebentes Capitel.

## Die Beitfolge der philosophischen Werke.

Die Frage nach dem Entwicklungsgange des Philosophen, nach der Entstehung und Ausbildung seiner Lehre, der Reihenfolge seiner Schriften ist seit der Beröffentlichung des neu aufgefundenen Trac-

\*) Die Jahl sammtlicher jett bekannter Briefe beläuft sich auf 81, bie mit einer Ausnahme in ber jüngsten Sammlung enthalten sind (Hugo Ginsberg: Der Briefwechsel bes Spinoza im Urterte. Lpzg. 1876).

Der Zeitraum, in ben biefer Briefmechfel fallt, reicht von Ende bes Sommers 1661 bis in die Mitte des Sommers 1676. Bon der Gesammtzahl hat Spinoza etwas über bie Salfte (45) geschrieben. Die meiften, 27 an ber Bahl, barunter zwei neu aufgefundene, find mit Oldenburg gewechselt, babon tommen 11 auf Spinozas Theil, 17 fallen in die Jahre 1661-65, die zehn letzten in die Jahre 1675 und 76. Die Correspondeng mit Tidirnhausen umfaßt am ölf Briefe (nach ber hertomm= lichen Zählung ep. 61-72) barunter einer (ep. 65), worin Schaller Tich. Einwürfe bortragt; bie Correspondeng mit Bluenbergh (ep. 31-38) gahlt acht, die mit bem unbefannten Gespensterfreunde (op. 55-50) sechs Briefe. Bier (op. 44-47) find an Jarrig Jellis gerichtet, brei (ep. 39-41) wahrscheinlich an Chr. Sunghens (zu vgl. Eb. Böhmer, Spinozana II. Philos. Zeitschr. Bb. 42. S. 85); amei an Simon be Bries (ep. 27-28); zwei an Q. Meger (ep. 29 und ber nicht gegablte und in ben Briefwechsel bisher nicht aufgenommene, ben Coufin publicirt hat); zwei an Lambert Belthunjen, ber eine burch Orobio be Caftro (ep. 49), ber andere, ben Tybeman herausgegeben, birect (ep. 75 bei Bruder); zwei an J. Breffer (ep. 42 und ber wichtige, neu aufgefundene aus bem Mai ober Juni 1665, ben Bloten beröffentlicht hat), einer an B. Balling (ep. 30). Dazu tommt ber einmalige Briefwechsel mit Leibnig (ep. 51-52), mit Fabricius in Beibelberg (ep. 53-54), mit A. Burgh (ep. 73-74) und bie beiben letten, erft neuerbings burch Bloten befannt gemachten Briefe zwischen Schaller und Spinoza aus bem November 1675. Die Personen, an welche op. 43 (3. v. M.) und 50 gerichtet find, kennen wir fo wenig, als ben gespenftergläubigen Correspondenten. Die Briefe mit biefen brei Unbekannten (op. 43, 50, 55-60), wie bie mit Bluenbergh (ep. 31-38) und die an P. Balling (ep. 30), Hunhens ? (ep. 39-41) und Jarrig Jellis (ep. 44-47), - im Ganzen 24, wobon 17 auf Spinozas Rechnung kommen - find ursprünglich hollanbisch geschrieben und erft von dem Herausgeber ber O. p. ins Lateinische übersett worden.

tats und ber brieflichen Supplemente wiederholt zum Gegenstand eingehender Untersuchungen gemacht worden. Ueber die Aechtbeit iener "turzen Abhandlung über Gott, den Menschen und dessen Glückseligkeit" ist in der Hauptsache kein Streit entstanden; Die inneren Gründe, die aus der Vergleichung dieser Schrift mit dem "tractatus de intellectus emendatione" und dem vollendeten Hauptwert Spinoggs einleuchten, find fo machtig, daß die außeren Zeugniffe, die ihm die Autoricaft aufdreiben, fich nicht bezweifeln laffen. Es mag auffallen, daß diefes Wert, welches im Rreife ber Spinozafreunde ohne Zweifel bekannt war und felbft mit einer Apostrophe an den Rreis der Schüler endet, niemals in den Briefen bei Erörterung gemiffer Lehrbegriffe erwähnt wird und von der Sammlung der nachgelaffenen Werte ausgeschloffen wurde. Indeffen erklärt fich iene Nichtermahnung baraus, daß die Ethit icon in der Ausarbeitung begriffen war, als der uns vorliegende Briefwechsel im Jahre 1661 begann; und eben fo erklärt fich diefe Nichtaufnahme aus der Unvolltommenheit und Unfertigkeit der Schrift, wie aus den Widerfprüchen, die zwischen ihr und bem hauptwerk befteben. wollte der Nachwelt ein Syftem geben, das unabhängig von feiner Berfon und feinem Entwicklungsgange die Erkenntnig der Bahrheit als ein geschloffenes Ganzes barftellen follte. Und wenn die Herausgeber in ihrer Borrebe es als glaubhaft bezeichnen, daß hie ober da noch eine Arbeit des Philosophen verborgen fein konne, die fich in der Sammlung der nachgelassenen Werke nicht finde, aber wohl taum etwas enthalten werbe, bas in ben veröffentlichten Schriften nicht zu wiederholten malen gefagt sei, so scheint es, baf fie nicht blos eine unbestimmte Möglichkeit im Sinn hatten. An welches andere Wert aber konnten fie bei biefer Meugerung eber benten als an ienen Tractat? Auch das schon angeführte Zeugniß, daß derfelbe unter die allerfrühsten Schriften Spinozas gehört, rechtfertigt fich aus inneren Gründen.

# I. Die Werke außer ber Ethik.

Es wird gut sein, gleich hier die urkundlichen Zeugnisse zu sammeln, aus benen sich gewisse Thatsachen über die Absasseit der Schriften Spinozas festskellen lassen. Die Herausgeber der nachsgelassen Werke berichten in ihrer Vorrede, daß der unvollendete "tractatus de intellectus omendatione" nach Form und In-

halt eines der früheren Werke, dagegen der "tractatus politicus" kurz vor dem Tode des Philosophen versaßt sei, ausgezeichnet durch die Genauigkeit der Gedanken und die Klarheit der Darftellung.

Rener erstgenannten Schrift haben die Berausgeber noch außerbem eine "Erinnerung an den Lefer" vorausgeschickt, die mit den Worten beginnt: "Diese unvollendete Abhandlung hat der Berfaffer vor vielen Jahren niedergeschrieben. Er hat stets im Sinne gehabt, fie ju vollenden. Aber, burch andere Arbeiten gehindert, julett burch ben Tod hinweggenommen, hat er nicht vermocht, fie zu dem ge-wünschten Ziele zu führen." Offenbar hatte Oldenburg diese Schrift mit im Sinne, als er in seinem Briefe vom 3. April 1663 ben Bbi= Losophen bringend bat, jenes kleine hochbedeutende Werk zu vollen= ben, worin bom Urfprung ber Dinge und ihrer Abhangigkeit bon ber erften Urfache, wie von ber Berbefferung unferes Berftandes gehandelt wird. "Ich bin überzeugt, theuerster Freund, daß man nichts veröffentlichen fann, was Mannern von achter Gelehrfamkeit und Geiftesschärfe so angenehm und willkommen sein wird, als eine Abhandlung biefer Art."\*) Freilich find die Worte Oldenburgs fo gefaßt, daß fie nicht blos auf den "tractatus de intellectus emendatione" zu beziehen find; fie bezeichnen ein Wert von kleinem Um= fange (opusculum), worin von Gott und dem Ursprung der Dinge, bann von ber Berbefferung unferes Berftandes die Rede ift. Diefe lettere ift der Weg zur menfchlichen Glückseligkeit. Unter den Werken Spinozas giebt es nur zwei, auf welche die obigen Worte in ihrer ganzen Tragweite paffen: die Ethik und der "tractatus brevis". Die Ethit ift tein "opusculum". Bielleicht ließe fich hier eine Binweifung auf diesen sonst nie erwähnten Tractat finden.

Wir wissen ferner aus Oldenburgs neu aufgefundenem Briese vom Sept. 1665, daß Spinoza damals, wie er dem Freunde kurz vorher (den 4. Sept.) mitgetheilt hatte, mit der Absassung des theoslogisch-politischen Tractats beschäftigt war, der fünf Jahre später erschien.\*\*) Es darf als sicher gelten, daß im Winter 1662/63 die Darstellung des zweiten Theils der cartestanischen Principien zu Rijnsburg niedergeschrieben (dictirt) wurde, und es steht sest, daß Spinoza die des ersten Theils im Mai 1663 während seines Aufs

<sup>\*)</sup> Ep. VIII. - \*\*) S. oben Cap. IV. S. 143 figb.

enthalts in Amfterdam hinzufügte. Gegen die Möglichkeit einer früheren Abfaffung zeugt der Brief an Oldenburg vom 17. Juli 1663.\*)

# II. Die Ausbildung der Ethik und deren Runstform.

1. Eintheilung (1665-75).

Wie verhält es fich mit der Entstehung des Hauptwerks? Der Name Ethik begegnet uns zum erstenmal in einem Briefe an Bluenbergh vom 13. März 1665, worin Spinoza sich auf diese noch ungedruckte Schrift bezieht und barauf hinweist, daß er bort ben Begriff der Gerechtigkeit dargethan und aus der klaren Ertenntniß begründet habe (die betreffende Stelle findet sich Eth. IV. prop. 35 Einige Monate später schreibt er an Breffer: "Bas ben dritten Theil unserer Philosophie betrifft, so werde ich dir, wenn du der Uebersetzer sein willst, oder unserem Freunde Bries binnen Aurzem etwas davon senden, und obwohl ich beschlossen hatte, nichts vor der Vollendung mitzutheilen, so will ich euch doch nicht zu lange hinhalten, denn der Umfang des Werks behnt fich über Erwarten aus, ich werde daher die Arbeit ungefähr bis jum 80. Lehrfat schiden." \*\*) Hieraus erhellt, daß die Ethik damals in drei Theile zerfiel, daß der britte Theil, der in dem gedruckten Werke nur 59 Lehrsähe zählt, mit dem 80. noch keineswegs abgeschlossen war, und daß Sage, die gegenwärtig ungefähr in der Mitte des vierten Theils stehen, damals schon seit Monaten handschriftlich vorlagen. Wir dürfen daher annehmen, daß die Ethik im Frühjahr 1665 in drei Theilen bestehen follte und dem Abschluß nahe war. Wenn wir uns nach ber Bahl ber Sage in bem gedruckten Werk richten burfen, so hatte Spinoza von dem 37. Satz des vierten Theiles (jener Stelle, bie im Briefe vom 13. Marz gemeint war) bis zum Ende des Ganzen noch 78 Sätze auszuführen; er konnte daher, als er an Breffer fchrieb, bon bem letten Biele nicht mehr weit entfernt fein. Wenn es in dem Briefe beift, daß er vor Vollendung des dritten Theils ben Freunden nichts mehr schiden wollte, so beziehen wir diese Worte auf den Abschluß des Ganzen. Zehn Jahre fpater (ben 5. Juli 1675) ließ er Oldenburg in einem uns verlorenen Briefe miffen, daß er fein Wert, welches fünf Theile umfaffe, jest veröffentlichen wolle.

<sup>\*)</sup> Ep. IX. S. oben Cap. IV. S. 136-38. - \*\*) Vloten: Suppl. § 7. pag. 304.

Noch in demfelben Monat reiste er in diefer Absicht nach Amsterdam und fah sich dort, wie wir wiffen, genöthigt, die Herausgabe ju vertagen. Aus diefen urkundlichen Zeugniffen ift zu schließen, daß die Ethik noch vor dem Herbst 1665 inhaltlich vollendet wurde und in der späteren Redaction formale Aenderungen, namentlich in Betreff der Gintheilung erfuhr. Aus dem dritten zu umfänglichen Theil wurden drei Theile. Das Werk konnte in den nächsten Monaten nach jenem Briefe an Breffer in ber Sauptfache abgeschloffen werben, aber es war nicht druckreif. Zunächst trat die Ausarbeitung des "tractatus theologico-politicus" in den Weg, womit wir den Phi= losophen schon den 4. September 1665 beschäftigt fanden. Die Ber= öffentlichung diefes Werks und die Verfolgungen, die es hervorrief, hinderten die Herausgabe der Ethik. In der Borrede der "opera postuma" lefen wir, bag bie lettere bor vielen Jahren berfchiebenen Berfonen mitgetheilt und von denfelben abgeschrieben wurde.\*)

Die erften urtundlichen Spuren, daß Spinoza in der Ausbildung diefes seines Sauptwerks begriffen ist, erscheinen gleich in den erften Briefen an Oldenburg aus dem Jahre 1661. Die fortschreitende Ausführung, soweit fie uns erkennbar ift, fallt in die vier Jahre von 1661—1665. Während dieses Zeitraums entsteht die Darftellung ber cartefianischen Brincipien und ber als Unhang beigefüg= ten "cogitata metaphysica" (1663). Dann folgt ber theologifch= politische Tractat (1665-70), die spätere Redaction der Ethik, der "tractatus politicus", der unvollendet blieb. In eine frühere Epoche gehören der "tractatus brevis" und der "tractatus de intellectus emendatione". Rabere Fragen über die Zeit der Abfaffung führen in die Untersuchung und Darstellung dieser Werke.

# 2. Die Beilage an Olbenburg (1661).

Jene brieflichen, uns erhaltenen Spuren der Ausbildung der Ethik find fämmtlich früher als die Berfaffung des gebruckten Werks, nach welchem die Herausgeber sich in der Anführung gewisser Sate gerichtet und bemgemäß auch Citate geandert haben. Dadurch find Irrungen entstanden, die jest erft durch die neuerdings aufgefundenen brieflichen Supplemente sich berichtigen lassen. Die ersten vier Briefe zwischen Spinoza und Olbenburg und die beiben zwischen

<sup>\*)</sup> Paulus: Vol. II. Praef. pg. 30.

Spinoza und Simon de Bries find in dieser Rucksicht besonders bemerkenswerth.\*)

Oldenburg hatte den Bhilosophen in Rijnsburg besucht und fic

dort neben anderen Dingen auch über gemisse Grundfragen der Phi-Losophie mit ihm unterredet: über Gott, die unendliche Ausdehnung und das unendliche Denken, über den Unterschied und die Nebereinftimmung dieser Attribute, das Verhältniß von Seele und Körper, die Principien der baconischen und cartesianischen Lehre. An diese mündlichen Gespräche knüpft er sein erftes Schreiben (16. August 1661) und bittet den Philosophen, ihm zwei Buntte naber ertlaren zu wollen: den Unterschied zwischen Ausdehnung und Denken und die Mängel in der Lehre Bacons und Descartes'. Spinoza antwortet auf die zweite Frage, daß die Grundirrthumer jener beiden Philosophen in drei Hauptpunkten bestehen: sie seien in der Erkenntniß der ersten Urfache auf Abwege gerathen, sie haben die wahre Natur des menschlichen Geiftes nicht erkannt und die wahre Urfache des Brrthums nicht erreicht. Der Grund bes letten Mangels laffe fic auf Descartes und beffen Lehre von der menfchlichen Willensfreiheit zurückführen, d. h. auf die Einbildung eines unbestimmten, von den einzelnen Willensacten unterschiedenen Willens (voluntas), ber fich du unseren Begehrungen (volitiones) verhalte, wie die "humanitas" zu Beter und Baul. Man fieht, wie Spinoza schon damals, zwei Jahre bevor feine Darstellung der cartesianischen Lehre erschien, die menschliche Willensfreiheit (Willfür) mit denfelben Gründen verneint hat, womit er sie in seinem Hauptwerk widerlegte. Die erste Frage trifft den Kernpunkt der Lehre Spinozas: das Verhältniß der Attribute und damit zugleich den Begriff der Substanz. Der Philosoph antwortet mit der Definiton Gottes, des Attributs, des Modus, mit drei zu beweisenden Sätzen von der Wesenseigenthumlichkeit und Grundverschiedenheit der Substanzen, von der Selbstftandigkeit, von ber Unendlichkeit und Vollkommenheit jeder Substanz. "Was ich hier beweisen muß, um beine erfte Frage zu lösen, find folgende drei Sage: 1. daß in der Natur der Dinge nicht zwei Substanzen exi= ftiren tonnen, ohne bag fie ihrem gangen Wefen nach berfchieben find, 2. daß die Substang sich nicht hervorbringen läßt, sondern kraft ihres Wefens exiftirt, 3. daß jede Substang unendlich ober in

<sup>\*)</sup> Ep. I-IV. Ep. XXVI. XXVII.

ihrer Art absolut vollkommen sein muß. Aus den Beweisen dieser Sate wirft du leicht erkennen, wohin ich ziele, wenn du nur zugleich die Definition Gottes im Auge behältst; es wird deshalb nicht nothig fein, offener darüber zu reden. Um aber diefe Buntte turz und Mar au beweisen, habe ich tein befferes Mittel finden konnen als fie nach geometrischer Methode auszuführen und beiner Brufung vorzu-Legen, ich füge daher diese Ausführung auf einem besonderen Blatt (soparatim) bei, deines Urtheils gewärtig." Man sieht deutlich, daß fich die Grundlagen bes Spftems in geometrischer Form geftalten, daß der (cartesianische) Gegensatz der Attribute feststeht und die gottliche Alleinheit das Thema und Ziel der Beweise ausmacht. Daraus folgt, daß der menschliche Geift keine Substang ift, fondern ein Modus, was weder Bacon noch Descartes erkannt haben. In einem Mobus giebt es feinen unbeftimmten Willen, feine Willensfreiheit. Die Sate von der Substantialität des menschlichen Geiftes und feiner Willensfreiheit tragen sich gegenseitig, wie die von der Nichtsubstantialität (Modalität) bes menfchlichen Geiftes und feiner Willensbetermination. Daher fagt Spinoza: "daß jene beiden Philosophen die Ertenntniß der erften Urfache und des menschlichen Geiftes verfehlt haben, folgt leicht aus der Wahrheit meiner drei oben ermähnten Sätze."

Das Blatt der Beilage, auf dem Spinoza seine Sätze nach geometrischer Beweisart dargethan hatte (ohne eine Abschrift zu behalten), ift verloren. Man erkennt aus den beiden folgenden Briefen. daß jene Ausführung in fünf Definitionen, vier Axiomen und drei Propositionen nebst einem Scholion bestanden haben muß. Die Definitionen betrafen den Begriff Gottes, des Attributs, des endlichen Wesens, der Substanz und des Modus; die Axiome die Ursprünglichkeit (Priorität) der Substanz, daß es in Wahrheit nichts giebt außer Substanzen und Modi, daß Substanzen mit verschiedenen Attributen jede Gemeinschaft und wechselseitige Causalität ausschließen; die Lehrfate erklärten, daß in der Natur der Dinge nicht zwei wefensgleiche Substanzen sein können, daß aus dem Wesen jeder Substanz die Existenz, die Unendlichkeit und Bollkommenheit folge; das beigefügte Scholion erläuterte, aus welchen Borftellungen die Realität einleuchte und aus welchen nicht; fie folge aus den klaren und deut-Lichen Begriffen, nicht aus ben Fictionen.\*)

<sup>\*)</sup> Ed. Böhmer: B. de Sp. tractatus etc. pg. 49-52.

Die Herausgeber haben in Betreff der Beilage bemerkt: "vide Ethices partem I. ab initio usque ad prop. 4." Das Citat ift nicht autreffend. Es gab damals keinen ersten Theil; der Anfang der Ethik gahlt acht Definitionen und fieben Axiome. Auch die Folge ber Begriffe und Sake ift nicht dieselbe. Was in der Beilage als erftes Ariom ftand, lefen wir in der Ethit als erften Lehrfat. Die Definition Gottes findet fich nicht an erster, sondern an sechster Stelle, die des Attributs nicht an zweiter, fondern an vierter, die des endlichen Wefens nicht an britter, fondern an zweiter, die der Substanz und des Modus nicht an vierter und fünfter, sondern an dritter und fünfter. Die Defi-nition der "causa sui", womit die Ethik beginnt, fehlt, ebenso die bes freien Wefens und ber Ewigfeit. Aber wir find bereits im Geift und Zuge des Shitems, in feiner beginnenden geometrischen Aus-bildung, wobei die genaue Ordnung und Abfolge der Sage auf das Sorgfältigste immer von Neuem erwogen und die Richtschnur nach der logischen Priorität der Begriffe in der ftrengften Beife eingehalten sein wollte. Gin folches Runftwerk vollendet fich nicht auf ben erften Wurf. Die langsame Fortschreitung in der Ausbilbung ber Ethit, nachdem die Grundanschauung icon feststand, ift wefentlich durch diefe Runftform bedingt. Man muß wohl bedenken, daß in diesem System jeder Sat, was die Festigkeit seiner Begrunbung betrifft, schwankt, so lange er nicht an der richtigen Stelle fteht, und daß diese richtige Stelle streng genommen in jedem Fall nur eine einzige fein tann. Diefe zu finden und endgultig gu machen, mußte die Reihenfolge der Sate immer von Neuem gebruft und revidirt werden. Ein fo geordnetes Syftem hatte Spinoza im Sinn. Es war ein Werk ohne Borbild! Der Gingige, ber die Borfcrift gegeben und gelegentlich ein Probchen ausgeführt hatte, mar Descartes.

## 3. Der Fortschritt im Jahre 1663.

Aus dem Briefe, den Simon de Bries den 24. Febr. 1663 an Spinoza richtet, läßt sich ein Fortschritt in der formalen Ausbildung der Ethik gegenüber jener Beilage an Oldenburg (Sept. 1661) wahrnehmen und zugleich in anderen Punkten die Nichtübereinstimmung der damaligen Fassung mit der späteren constatiren. Das Werk ist im Fluß. Bries ist im Unklaren über Bildung und Bedeutung der Definitionen überhaupt, er versteht insbesondere in Spinozas Lehre

die dritte nicht, die, wie aus der Antwort des Philosophen erhellt, von der Substanz und vom Attribut handelte; er wünscht eine nähere Erklärung über das 3. Scholion zum 8. Lehrsat, worin ausgeführt war, wie aus der Verschiedenheit zweier Attribute keineswegs geschlossen werden dürse, daß sie zwei Wesen oder zwei verschiedene Substanzen ausmachen; darin scheine vorausgesetzt, daß eine Substanz mehrere Attribute haben könne, aber dieser Satz sei nicht bewiesen, es müßte denn die sechste Definition von Gott (als dem absolut unendlichen Wesen, das aus zahllosen Attributen bestehe) als Beweisgrund gelten. Am Schluß heißt es: "Vielen Dank sür beine mir von P. Balling mitgetheilten Schriften, die mich sehrefreut haben, aber ganz besonders für das Scholion zum 19. Lehresatz."\*)

Wir bemerken, daß die in dem Brief angeführte dritte Definition die beiden in sich begreift, die wir an dritter und vierter Stelle lesen, daß die sechste bereits den Plat hat, den sie nicht mehr verändert. Dagegen sindet sich das brieslich citirte dritte Scholion zum 8. Lehrsat in der gedruckten Ethik als Scholion zum 10. Lehrsat des ersten Theils und dem entsprechend haben die Herausgeber die Briefstelle geändert: "in scholio prop. 10. lid. I." Unmöglich kann es das Scholion zum 19. Lehrsat der gedruckten Ethik sein, wofür sich Bries so nachdrücklich bedankt, denn dieses Scholion enthält keinerlei neue Belehrung oder Ausstlärung. (Wäre das Scholion zum 29. Lehrsat gemeint, worin die wichtigen Begriffe der "natura naturans" und "natura naturata" erläutert sind, so würde die Briefstelle passen.)

Es erscheint uns sehr bemerkenswerth, daß Spinoza, wie aus seiner Antwort erhellt, von den Säßen, die er den Freunden in Amsterdam zugeschickt hatte, keine Abschrift besaß. "Zene dritte Desinition", schreibt er, "wie ich dieselbe dir mitgetheilt habe, lautet, wenn ich nicht irre, solgendermaßen." Jest citirt er seine Säße aus dem Kops. Stellen wir uns vor, daß der Philosoph an einem Werke, wie das seinige, welches in einer sestgeschmiedeten Kette von Gliedern besteht, fortarbeitet, ohne die ausgemachten Säße in ihrer schriftlichen Fizirung vor sich zu haben, während es doch absolut nothwendig war, dieselben in ihrer gesammten und genauen Reihen-

<sup>\*)</sup> Vloten: Suppl. § 4. pag. 296.

folge sich stets gegenwärtig zu erhalten, so müssen wir annehmen, daß er sein Werk, so weit er es vollendet hatte, in vollster Klarheit in seinem Kopf trug, daß er es in den Hauptsachen auswendig wußte und ein schriftliches Gedächtnismittel weder bedurfte noch brauchen wollte. Dies aber war nur möglich, wenn er mit seiner ganzen Geistesstärke ungetheilt in dem Werk lebte, das er schuf, frei von den Sorgen des Tages und ungedrückt durch den Ballast der Bücher, deren er nur sehr wenige besaß. Er las wenig und dachte um so mehr und um so tieser, wie es die Natur seiner Arbeit mit sich brachte: einer der seltenen und glücklichen Menschen, die mit der Kraft und Entsagung ausgerüstet sind, das "omnia mea mecum" zu erfüllen! Daher die hohe Freudigkeit, die ihn beseelte.

# Achtes Capitel.

Das erste philosophische Werk: der kurze Cractat.

# I. Abhandlungen über den Tractat.

Schon der Herausgeber der Umrisse dieses Tractats hatte nicht blos die aufgefundene Sandidrift veröffentlicht, sondern zugleich den Inhalt derfelben kritisch gewürdigt und Untersuchungen über fein Berhältniß zu Descartes und zu der späteren Ausbildung der Lehre Spinozas angestellt; ber erfte Berausgeber ber bollftanbigen Schrift hatte sich solcher Untersuchungen enthalten, wogegen der zweite in ber Borrebe feiner Ausgabe in die Quellenfrage eingegangen mar. Nach der Beröffentlichung des Textes durch van Bloten find in Deutschland namentlich von zwei Seiten monographische Abhandlungen erschienen, die den Gegenstand näher erörtert und sowohl die Entstehung der Schrift als ihre Stellung im Entwicklungsgange Spinogas und feiner Werte beleuchtet haben. Solche Untersuchungen find immer dankenswerth und lehrreich, auch wenn einige ihrer Ergebniffe fehr zweifelbaft bleiben. Es hat fich im Leben wie in der Lehre Spinozas für das Auge der Nachwelt so viel verdunkelt, daß man in der ersten Freude über die neu entbedte Schrift Lichter gefeben hat, die von dem richtigen Wege und der mahren Anschauung

bes Philosophen absihren. Das Bild des letzteren verliert nichts an seiner Aehnlickeit, wenn einige Züge im Schatten bleiben, aber es wird unähnlich, wenn man ihm falsche Züge hinzusügt oder solche, die in den Schatten gehören, übertreibt und auf sie das Licht überträgt, das nur die charakteristischen erhellen sollte. Es ist an den beiden oben hervorgehobenen Abhandlungen rühmend anzuerkennen, daß sie in ihrer Beurtheilung behutsam und vorsichtig versahren sind, insbesondere hat Sigwart die von ihm aufgestellten und beschnsten Huh, insbesondere hat Sigwart die von ihm aufgestellten und beschnsten Huhren wollen und gerade dadurch lehrreich gemacht. Wir werden selbst auf diese Punkte zurücksommen, nachdem wir den Inhalt des Tractats außeinandergeset haben.\*)

# II. Composition und Inhalt.

Unsere "turze Abhandlung von Gott, dem Menschen und dessen Glückseligkeit", die in der zweiten Abschrift den Titel "Ethik oder Sittenlehre" führt, und die Trendelenburg nicht übel "die kleine Ethik" nennt, zerfällt in zwei Theile (Bücher), deren erster in 10 Hauptstücken von Gott und seinen Eigenschaften, der zweite in 26 Hauptstücken vom Menschen und seiner Bereinigung mit Gott hansbelt; dazu kommen (nach dem zweiten Capitel des ersten Theils) zwei kleine Dialoge oder dialogische Bruchstücke, dann eine Reihe theils Randglossen, theils Anmerkungen oder Zusätze zum Text, endlich ein Anhang, der in seiner ersten Hälfte die Lehre von Gott (Substanz) in sieben Aziomen, vier Lehrsähen und einem Corollarium nach geometrischer Ordnung vorträgt, in der zweiten die von der menschlichen Seele zusammensaßt.

<sup>\*)</sup> Christ. Sigwart: Spinozas neu entbeckter Tractat von Gott, bem Mensichen und bessen Glückseligkeit, erläutert und in seiner Bebeutung für das Verständniß des Spinozismus untersucht (Gotha 1866). — A. Trenbelenburg: Ueber die aufgefundenen Ergänzungen zu Spinozas Werken und deren Ertrag für Spinozas Veben und Lehre. Hik. Beitr. zur Philosophie. Bb. III. Nr. VIII. (Berl. 1867). Dann sind noch zu nennen R. Avenarius: Ueber die beiden ersten Phasen des Spinozisschen Pantheismus und das Verhältniß der zweiten zur dritten Phase (Leipz. 1868) und M. Joël: Zur Genesis der Lehre Spinozas mit besonderer Berücksichtigung des kurzen Tractats von Gott, dem Menschen und bessen Glückseligkeit (Bresl. 1871). Wir erwähnen noch einmal Sigwarts Uebersetung im hinblick auf ihre "Prolegomena, Erläuterungen und Parallelstellen" (Tüb. 1870).

Form war nicht die Sache Spinozas. Hat a Barftellungsart in den Anfängen seiner lis sucht, so mußte die Composition so untünftl ausfallen, als diese beiden Stücke unseres llebrigens darf von der ganzen Schrift g Darftellungsart durchgängig die Unvollkomm auch die Unbeholfenheit des angehenden Schwaft durchgängis die Unvollkomm auch die Unbeholfenheit des angehenden Schwaftsendenerkungen (Inhaltsangaben) der älte

auch die Unbeholfenheit des angehenden Sch Was die Zufähe betrifft, so ist dur Randbemerkungen (Inhaltsangaben) der älte nigen sast sämmtlich weggelassen hat, bezeu ternde Anmerkungen zu diesem Tractat, wie schen geschrieben hat; daher wird die kritisch sähe sich auf deren Sichtung einzuschränken aus inneren Gründen zu prüfen haben: § speziellen Untersuchung angehören und für d zen von keinem Gewicht sind.\*)

fpeziellen Untersuchung angehören und für d zen von keinem Gewicht sind.\*)

Der Tractat selbst besteht in den beide gefügt ist der Anhang, eingelegt an dem C beiden dialogischen Stücke. Das eigentliche Ermahnung an die Freunde und Schüler, s lung als Lehrschrift verfaßt ist. Sie soller der darin enthaltenen Lehre nicht gegen die nur in der Absicht mittheilen, um deren Heil zu fördern, und nur solchen, bei denen sie sicher sein können, daß ihre Saat nicht auf unfruchtbaren Boden fällt. Dann, so lautet das Schlußwort, werdet ihr von diesem Baum die gehofften Früchte ernten!

Der Berfaffer bergleicht fein Wert einem Baum ber Ertenntnig, an dem die Früchte des wahren Lebens reifen. Seine Philosophie giebt fich als eine neue Beilslehre. Er fteht in ber Mitte eines Schülerfreises, der seine Belehrungen und Weisungen empfängt. Schon biefer ausgesprochene Charatter der Schrift, abgesehen von allen anberen Gründen, würde es mir unmöglich machen, (mit Avenarius) bas Nahr 1654-55 als die Zeit der Abfassung vorzustellen. Dit ameiundawangig Jahren hatte Spinoza noch keinen Schulerkreis, dem er (boch erft nach einer geraumen Zeit mundlicher Belehrung) ein folches Lehrbuch als Babemecum einhändigen und folche Berhaltungs= maßregeln ertheilen konnte. Er hatte in jener Zeit noch nicht die Erfahrungen gemacht, die er haben mußte, um über den Charatter bes Zeitalters ein fo ernftes und warnendes Wort an die Seinigen ju richten, das ohne den Hintergrund eigener und bedeutungsvoller Erlebniffe wie eine altkluge Rebensart erscheint. Rein einziges biographisches Zeugniß spricht bafür, daß vor dem Bannfluch Schriften Spinozas in Umlauf waren, fei es auch in einem engen Rreife. Der Bannfluch felbst zeugt bagegen, daß ber Apostat seine "frevelhaften Meinungen und Gefinnungen" irgendwie foriftlich tundgegeben, benn es ift fcmer ju glauben, bag eine Schrift, die in ben Sanden seiner Freunde und Schüler war und unter gewissen Bedingungen fogar verbreitet werden durfte, Jahre lang fo geheim geblieben ware, daß die Synagoge nichts davon merkte.

### 1. Der erfte Theil.

Das Thema des ersten Theils ist die Lehre von Gott, seinem Dasein, Wesen und Wirken. Erst wird bewiesen, daß Gott ist, dann, worin sein Wesen besteht. Daß er ist, folgt a priori aus der Klarheit seines Begriffs und der Ewigkeit seines Wesens, a posteriori aus unserer Idee Gottes, wenn wir nämlich eine solche Idee haben. Wir haben diese Idee. Es könnte sein, daß sie unsere Fiction ist, ein wilkürliches Product unserer Einbildung. Setzen wir, daß dem so wäre, daß unsere Ideen unsere Einbildungen sind und von keiner äußeren Ursache abhängen, so würden wir bei der Endlichkeit unseres

Berftandes weber das Unendliche begreifen können noch auch genöthigt fein, nach einer beftimmten Ordnung von einer Borftellung aur anberen fortzuschreiten; wir wurden die erkennbaren Dinge, unendlich wie fie find, weder zugleich noch nach einander zu erfaffen im Stande fein, d. h. wir würden überhaupt nichts erkennen. Die Thatfache, daß wir überhaupt etwas erkennen, gilt als Beweisgrund, daß es eine äußere Urfache unferer Ideen giebt. Nun ftellen wir Gigenschaften unendlicher Art vor, deren Urfache bei der Unvolltommenheit unferer Ratur wir felbst nicht sein konnen. Daber ift die Urfache diefer Ibee das unendliche Wesen selbst, Gott: er ist die formale, nicht die eminente Ursache dieser unserer Idee, denn er kann nicht mehr Realität haben, als in der Idee unendlicher Eigenschaften ausgebrückt ift. Es giebt bemnach zwei Beweise für bas Dafein Gottes: in bem erften (a priori) wird Gott unmittelbar aus fich felbst erkannt als die erfte Urfache aller Dinge und Urfache feiner felbft, in dem zweiten (a posteriori) aus seiner Wirkung in uns als die außere Ursache unferer Idee des unendlichen Wefens. Der zweite Beweis ift beschränkter und unficherer als der erfte, darum ift diefer der beffere.\*)

Daß Gott ift, leuchtet ein. Es muß gefragt werden, was er ist? Offenbar ein Wesen, dem unendliche Eigenschaften zugeschrieben werden, deren jede in ihrer Art unendlich vollkommen ist. Je mehr Eigenschaften (Attribute), um so mehr Realität. Das Nichts hat keine Eigenschaften, das Etwas einige, Gott alle: er ist der Inbegriff aller Wirklichkeit, die allein wahre Substanz, das All. Es soll bewiesen werden, daß Gott Substanz ist und zwar die einzige, die es giebt. Es wird zunächst vorausgesetzt, daß Gott und Substanz verschieben sind.

Setzen wir, die Substanz sei begrenzt, so müßte sie es sein entweber durch sich selbst oder durch eine Ursache außer ihr, d. h. durch Gott. Der erste Fall ist unmöglich, denn dann würde die Substanz durch sich selbst sein und als solche sich nicht begrenzen können. Der zweite Fall ist unmöglich, denn es giebt nur zwei Gründe, warum Gott die Substanz begrenzt oder ihr die Vollkommenheit nicht gegeben hat: weil er es entweder nicht konnte oder nicht wollte; das Erste widerspricht seiner Allmacht, das Zweite seiner Güte. Also ist die Substanz weder durch sich noch durch Gott begrenzt, d. h. sie

<sup>\*)</sup> Tract. Theil I. Hptft. 1.

ift unbegrenzt ober unendlich. Gabe es zwei gleiche Substanzen, so mußten fich dieselben gegenseitig begrenzen, was dem schon bewiesenen Sat widerstreitet. Es giebt daher nicht zwei wesensgleiche Substangen. Auch kann eine Substang nicht die andere herborbringen. Segen wir das Gegentheil, so hat die erzeugende Substanz entweder andere ober dieselben Gigenschaften als die erzeugte. Sat fie nicht dieselben, so entsteht die erzeugte aus Nichts, was unmöglich ift. Hat sie dieselben, so sind drei Fälle denkbar, deren jeder sich bei näherer Prüfung als unmöglich erweist.\*) Entweder hat die erzeugende Subftang bieselben Eigenschaften als bie erzeugte in höherem ober in gleichem ober in geringerem Grade der Bollkommenheit. ausgebrückt: entweder ift die erzeugte Substanz vollkommener als die erzeugende oder ebenso vollkommen oder weniger vollkommen. Der erfte Fall ift unmöglich, denn die Ursache kann nicht geringer sein als die Wirkung, weil fonft das Mehr der letteren aus Nichts ent= ftehen würde; der zweite Fall ist unmöglich, denn es giebt nicht zwei wesensgleiche Substanzen; der dritte ebenfalls, denn die erzeugte Substang mußte bann in begrengter Beise fein, mas die erzeugende in unbegrenzter ist, aber es giebt keine begrenzte Substanz. Keine Substang ift hervorgebracht, jede ift emig. Nennen wir das Erzeugen der Substanzen schaffen, so giebt es keine Schöpfung. Auch fordert bas hervorbringen einer Substanz burch eine andere entweder ben endlofen Regreß ber Urfachen ober eine erfte, ungeschaffene Substanz, bie als solche allein dem wahren Begriff der Substanz entspricht.\*\*)

Es ist bewiesen, daß es keine begrenzte Substanzen giebt, keine wesensgleichen, auch keine verschiedenen, die sich als Ursache und Wirkung zu einander verhalten. Gott als das absolut unendliche Wesen ist Substanz; das Weltall ist unbegrenzt, es ist auch Substanz. Wie verhalten sich Gott und Welt, Gott und Natur, welche letztere den Inbegriff der Dinge ausmacht, die Descartes als endliche Substanzen bezeichnet hatte?

Gott gilt als die schöpferische und eminente Ursache des Welt= alls, in der weit mehr Realität und Bolltommenheit enthalten sei als in den natürlichen Dingen. Nicht alles, was im göttlichen Ber=

<sup>\*)</sup> Dieses Trilemma ist in ber älteren Abschrift nicht in allen brei Gliebern ausgeführt. Sigwarts Uebers. S. 15. — \*\*) Tract. I. 2. (Sigw. Uebers. 1—10). Behufs ber Citate gebe ich Sigwarts Eintheilung innerhalb ber Capitel in beigefügter Parenthese.

ftande möglich ist und gedacht wird, habe der göttliche Wille erschaffen oder wirklich gemacht: darin bestehe die absolute Ungleichheit zwischen Gott und Welt. Wenn fich nun beweisen ließe, daß biefe Ungleichheit nicht besteht, vielmehr die Möglichkeit in Gott und Die Wirklichkeit in der Welt einander völlig und ohne Reft gleichkommen. daß Gott (um in der gewöhnlichen Borftellung zu reden) Alles, was er schaffen konnte, auch nothwendig geschaffen hat, ober, wie fich Spinoza ausdrückt, "daß in dem unendlichen Berftande Gottes keine Substang ober Eigenschaften find, als die in Wirklichkeit existiren". jo gelangen wir zu der Ginficht, daß Gott und Natur wefensgleich find, und da es nicht zwei wesensgleiche Substanzen giebt, daß die eine und einzige Substanz Deus sive natura ist. Diese Gleichung awischen Gott und Natur, die den Differenapunkt seiner und der cartesianischen Lehre ausmacht, will Spinoza aus der unendlichen Macht Gottes, der Ginfachheit seines Willens, der Unmöglichkeit, daß er das Gute unterlaffen und daß eine Substanz die andere hervorbringen könne, beweisen. "Daraus folgt, daß von der Natur alles in allem gelten muß, daß die Natur daher aus unendlichen Gigenschaften besteht, was mit der Definition Gottes völlig übereinstimmt. "\*) Die herkömmlichen Gegengründe aus der Allmacht Gottes find nichtig. Daß Gott nicht mehr schaffen kann, als er geschaffen hat, beweist so wenig gegen feine Allmacht, als die Unmöglichkeit, mehr zu wiffen als er weiß, feiner Allwissenheit widerstreitet.\*\*)

Ist die Natur gleich Gott, so sind ihre Eigenschaften ein eine ziges Wesen. Diese Einheit der Natur folgt aus ihrer Unendlichkeit, aus der Thatsache des Menschen, in dem Denken und Ausdehnung sactisch vereinigt sind, was unmöglich wäre, wenn beide verschiedene Substanzen ausmachten, endlich daraus, daß die Nothwendigkeit ihrer Existenz aufgehoben ist, so lange sie einen Inbegriff besonderer Substanzen bildet, denn kein besonderes Ding existirt kraft eigener Nothwendigkeit.\*\*\*)

Daraus folgt, daß Denten und Ausdehnung nicht verschiedene Substanzen find, sondern Gigenschaften Gottes: es find von seinen

<sup>\*)</sup> Tr. I. 2 (11—12). — \*\*) Tr. I. 2. (13—16). — \*\*\*) Ebenbas. I. 2 (17). Ju bem zweiten obigen Beweisgrunde gehört Anm. 4. — Die Bereinigung von Seele und Körper gilt hier als Beweisgrund "ber Einheit, die wir überall in der Natur sehen". Der Leser wolle damit unsere Herleitung des Spinozismus aus der Lehre Descartes' vergleichen: Theil I. dieses Berks, Buch II. Cap. XI. S. 433.

wahren Attributen die beiden einzigen uns bekannten. Wenn wider die Lehre von der Ausdehnung (als Eigenschaft) Gottes geltend gemacht wird, daß Gott dann theilbar, leidend und äußeren Einwirtungen ausgesetzt sein würde, auch nicht die erste bewegende Ursache der Körper sein könnte, weil die bloße Ausdehnung kraftlos ist, so ist zu entgegnen: daß die Theilbarkeit kein Attribut ist, sondern ein Modus, daß Gott sich nicht leidend verhalten kann, da nichts außer ihm ist und er die inbleibende Ursache aller Dinge, endlich daß die Kraft (der Bewegung) der unendlichen und alles hervorbringens den Ratur nothwendig inwohnt.\*)

Bon den Attributen, in denen Gottes Wesen besteht, unterscheidet der Tractat die "propria", die nicht eigentlich die göttliche Substanz selbst ausmachen, sondern Eigenschaften bezeichnen, ohne welche, wie es im Zusah heißt, Gott nicht sein würde. Wir vermissen eine genaue und scharfe Grenzbestimmung. Nachdem die Art der göttlichen Causalität sestgestellt ist, werden als "propria" drei Eigenschaften ausgesührt: Nothwendigkeit (Freiheit), Vorsehung und Vorherbestimmung.

Gott ist die Ursache von allem, die absolute causa efficiens. Da nun die wirkende Ursache "gewohnterweise" in acht Arten eingetheilt wird, so muß zuvörderst die Katur der göttlichen Wirksamskeit näher bestimmt werden. Es ist Trendelenburgs Berdienst, die ungenannte Quelle, auf die sich Spinoza bei dieser Eintheilung bezieht und stützt, in einer Reihe logischer Schriften des bekannten Cartesianers A. Heereboord in Leyden († 1659) nachgewiesen zu haben, der selbst ein früheres Lehrbuch von Fr. Burgersdik zum Borbilde gehabt. Da Spinoza in seinen "cogitata metaphysica" Heereboord citirt, so ist Trendelenburg diesem Fingerzeige gesolgt und hat in dessen "institutiones logicae" (1650), "collegium logicum" und "meletemata philosophica" die nächste, dem Philosophen bekannnte Quelle aufgesunden.\*\*) Die Reihensolge der Unterschiede ist in den beiden ersten Schriften dieselbe als in unserem Tractat.

Wir geben der Deutlichkeit halber die Eintheilung zugleich mit ben lateinischen Terminis, wie fie ohne Zweifel im Original unserer Abhandlung standen. Gott ift 1. ausstießende ober darftellende Ur-

<sup>\*)</sup> Tract. I. 2. (18-28). — \*\*) Trenbelenburg: Hift. Beitr. 3. Philos. UL. S. 317-322.

saria), 4. Ursache durch sich selbst, nicht übergehende (immanens nec transiens), 3. freie, nicht natürliche (libera nec necessaria), 4. Ursache durch sich selbst, nicht durch Zusall (per se nec per accidens), 5. vornehmliche Ursache (causa principalis), 6. die allein erste oder beginnende (causa prima vel incipiens), 7. allgemeine (causa universalis), 8. nächste Ursache (causa proxima) der Dinge, die unendlich und unveränderlich sind, und gewissermaßen die letzte (ultima) aller besonderen Dinge.

Die "causa emanativa" ist identisch mit "activa", sie bedeutet nicht (tabbalistische) Emanationen, sondern was unmittelbar aus dem Wefen Gottes folgt, fie fällt baber mit der causa immanens gu= Was causa libera ift, foll später erklärt werden, fie bebeutet nicht Rathschluß ("causa, quae consulto causat"), wie bei Beereboord, fondern das Gegentheil des äußeren Zwanges, das Sanbeln aus eigener innerer Nothwendigkeit. Gott handelt "per se", nicht "per accidens". Daß er "causa prima" fein muß, ift felbstverständlich. Was unmittelbar aus dem Wesen Gottes folgt, hat Gott zur nächsten, was bagegen burch eine Reihe von Mittelurfachen bewirkt wird, hat ihn zur entfernten ober letten Ursache. Alle diese Arten laffen fich auf die Immanenz der göttlichen Urfache (causa immanens) als ben eigenthumlichen Grundbegriff ber Lehre Spinozas zuruckführen. Daffelbe gilt von der "causa principalis" und "universalis". Gott ift bornehmliche Urfache der Werke, die er unmit= telbar geschaffen hat, wie die Bewegung in der Materie; er heißt nur beshalb die allgemeine, weil er verschiedene Werke hervorbringt.\*)

Spinoza unterscheidet mit Heereboord von der "causa principalis" die "causa minus principalis" und versteht unter der letzteren (wie freilich nur mit Hülfe jener Quelle sich aus der hollänbischen lebersetzung unseres Tractats erkennen läßt) die drei Arten der "causa instrumentalis, procatarctica, proegumena." Die erste wirkt nur in den besonderen Dingen, wie der Wind, der die Secaustrocknet; die zweite bezeichnet die äußere Veranlassung (wie auch Clauberg dieselbe nennt), die dritte die innere Disposition oder Anlage. Gott wirkt nicht instrumental, auch nicht occasionell, wohl aber darf seine Vollkommenheit als die Anlage gelten, aus der alles solgt. Indem Spinoza an dieser Stelle von der göttlichen Wirks

<sup>\*)</sup> Tract. I. 3 (2), Nr. 5 u. 7.

famteit jede äußere Beranlassung ausschließt, verneint er den Occafionalismus.\*)

Gott handelt mit absoluter Rothwendigkeit, ohne jeden 3mang, d. h. ohne jede äußere Röthigung, benn außer ihm ist nichts, das ihn nöthigen ober auf ihn einwirken konnte. Diese Unmöglichkeit eines Zwanges ober einer Nöthigung macht feine Freiheit, und ba Gott das einzige Wefen ift, außer welchem tein anderes fein tann. fo ift er "die einzige freie Urfache", die es giebt. Seine Freiheit besteht darin, daß er allein kraft seiner Natur handelt, blos aus eigener Machtvolltommenheit, aus der Nothwendigkeit seines Wefens. Daber fallen in ihm Freiheit und Rothwendigkeit einfach zusammen. Die Nothwendigkeit seines Sandelns ist keine Nöthigung, die Freiheit deffelben keine Willkur, nicht das Bermögen, "etwas Gutes ober Bofes thun ober laffen ju konnen". Giebt es aber in Gott meder Willfür noch Abhängigkeit ober Berpflichtung, fo ist es eben fo falfc. bas Gute aus der Grundlofigkeit bes göttlichen Wollens, als die Richtung des letteren aus der Idee des Guten zu erklären. darf gefagt werden: "die Sache ist gut, weil Gott fie gewollt hat", noch "Gott hat fie gewollt, weil fie (an und für fich) gut ift". Im erften Fall wird alle Nothwendigkeit des göttlichen Sandelns aufgehoben und jede Ungereimtheit für möglich erklärt: hatte Gott bas Gegentheil gewollt, fo wurde biefes gut fein, er hatte auch nicht Gott fein können, wenn es ihm beliebt hatte, etwas Anderes zu fein: im zweiten Fall ift feine Freiheit vernichtet.

Gottes Wesen besteht in der absoluten Vollkommenheit, die nicht mehr oder weniger vollkommen sein kann, als sie ist, sondern ewig dieselbe bleibt. Daher ist es unmöglich, daß dieser Vollkommenheit in dem göttlichen Wirken je Abbruch geschieht, sie läßt sich weder vermindern noch verändern; es ist unmöglich, daß Gott anders handelt, als er handelt, daß er jemals anders gehandelt haben könnte, als er gehandelt hat. Weder kann Gott etwas von dem, was aus seiner Vollkommenheit folgt, unterlassen, noch hätte er je eine andere Welt hervorbringen können, als welche in Wirklichkeit existit. Beides

<sup>\*)</sup> Tract. I. 3. Bergl. Trenbelenburg: Hift. Beitr. III. S. 320—22. Sigwart, Erläuterg. S. 171 figb. Mit Ausnahme der causa emanativa und universalis lassen sie die übrigen in der Ethik wiedersinden, aber nur eine einzige bildet den Inhalt eines Lehrsatzes: die causa immanens (Eth. I. prop. 18). — Ueber Clauberg vgl. oben Buch I. Cap. II. S. 22 figd.

involvirt die Unvolltommenheit Gottes. Die Möglichkeit einer anderen Schöpfung behaupten, heißt so viel "als ob man sagt: wenn Gott unvolltommen wäre, würden die Dinge anders sein, als sie jest sind." Daher folgt aus dem Wesen Gottes, daß die Ordnung der Dinge von Ewigkeit bestimmt ist, diese zu sein und keine andere.\*)

Daraus folgt die Unmöglichkeit der Bernichtung und die Rothwendigkeit der Erhaltung der Dinge. Zedes Ding, als Theil des Ganzen wie in seiner Besonderheit, muß seine Selbsterhaltung wollen und, so viel an ihm ist, bewirken: darin besteht, was man "die (allgemeine und besondere) Vorsehung Gottes" nennt.\*\*)

Die Ordnung der Dinge ist durchgängig bestimmt und zwar von Ewigkeit: darin besteht "die Borherbeskimmung Gottes". Daher kann es in den natürlichen Dingen weder ein zufälliges Geschehen noch ein unbestimmtes oder freies Wollen geben. Reine Erscheinung ist zufällig, sie müßte denn ohne jede Ursache sein, was unmöglich ist, oder ihre Ursache selbst müßte zufälligerweise entweder existiren oder wirken: zwei Fälle, die eben so unmöglich sind, denn die Zufälligkeit einer Existenz hebt zuletzt alle Nothwendigkeit aus, auch die der ersten Ursache, und die Zufälligkeit des Wirkens ist gleichbedeutend mit Nichtwirken, da der bestimmende Grund, ohne den nichts geschieht, sehlt. Wenn aber alles in der Natur der Dinge, also auch in der des Menschen aus äußeren Ursachen geschieht, so ist die menschliche Willensfreiheit zu verneinen: es giebt keinen unbestimmten, von den einzelnen Handlungen und Begehrungen unterschiedenen Willen, wie schon früher gezeigt wurde.\*\*\*)

Wider die göttliche Vorherbestimmung sollen die Uebel in der Welt Zeugniß ablegen: die Verwirrung in der Natur und die Sünde im Menschen. Aber diese Vorstellungen selbst sind verworren und imaginär, sie sind nicht aus der Natur der Dinge geschöpft, sondern aus allgemeinen Ideen, die man sich von der Ordnung und vom Guten macht und, wie die Platoniker, in den göttlichen Verstand versetzt. Mit solchen Ideen (Gattungsbegriffen) vergleicht man die natürlichen Dinge und sindet, daß sie nicht damit übereinstimmen; diese Nichtübereinstimmung nennt man ihre Mängel und Unvollstommenheiten, die Uebel der Welt: daß sind Zweckwidrigkeiten, die

<sup>\*)</sup> Tract. I. 4. (1—8). — \*\*) Ebendas. I. 5. — \*\*\*) S. oben S. 200 figb. Tract. I. 6. (1—5).

eben so ungültig find, als jene vorgestellten Zwecke, "denn alle Dinge und Werke in der Natur sind vollkommen".\*) Es giebt in der Natur nur Dinge und Wirkungen. Gutes und Böses (llebel) sind weder Dinge noch Wirkungen, sondern nur Vorstellungen in uns, die Beziehungen (Relationen) oder Vergleichungen ausdrücken. Darum giebt es in der Natur weder Gutes noch Böses.\*\*)

Die gesammte Natur theilt sich in die wirkende und bewirkte (natura naturans und natura naturata): jene ist Gott mit seinen Attributen, diese der Inbegriff der natürlichen Dinge. Die Natur im zweiten Sinn unterscheidet sich in die allgemeine und besondere: jene umfaßt die ewigen Dinge, die unmittelbar von Gott abhängen, diese die einzelnen, die von den allgemeinen bewirkt werden. Unmittelbar aus Gott folgt die Bewegung in der Materie und der Berstand in der denkenden Natur. "Beide sind von aller Ewigkeit gewesen und werden in alle Ewigkeit unveränderlich bleiben. Wahrslich ein Werk so groß, als der Größe des Werkmeisters geziemt!" Beide sind "Werke oder unmittelbare Geschöpfe Gottes". Darum nennt Spinoza die Bewegung, wie den Verstand, der von Ewigkeit alles klar und beutlich erkennt, einen "Sohn Gottes".

Diese Lehre von Gott, die eine abäquate Erkenntniß Gottes behauptet, das Dasein desselben a priori beweist und sein Wesen desinirt, trisst auf die Einwürse derer, welche in Rücksicht auf Gott die
adäquate Erkenntniß, den Beweis a priori und jede Art der Desinition für unmöglich erklären. Was den ersten Punkt angeht, so
habe Descartes bereits die dagegen gerichteten Einwürse genügend
beantwortet.\*\*\*) Den zweiten Punkt will Spinoza selbst schon in dem
ersten Capitel seines Tractats erledigt haben. Der dritte ist klar zu
stellen. Man hält die Desinition Gottes sür unmöglich, weil die Ausgade, die man der Desinition Gottes sür unmöglich, weil die Ausgade, die man der Desinition überhaupt stellt, die Möglichseit
derselben aushebt. Soll nämlich nach der Borschrift der Logiker
jedes Ding durch Gattung und Art (specifische Differenz) erklärt
werden, so giebt es keine Desinition der obersten Gattung, daher
sämmtliche Desinitionen, da sie von diesem Begriff nothwendig abhängen, ihre Absicht versehlen. Die Dinge sind weder Gattungen

<sup>\*)</sup> Ebenbas. I. 6. (6—9). — \*\*) Ebenbas. I. 10. (1—4). Ebenbas. I. 8. 9. (1—3). — \*\*\*) Es scheint, daß Spinoza hier die Erwiederungen auf Gassendis Einwürse (in der Ausgabe der Meditationen von 1650) vor Augen hatte. Sigwart: Erläuterungen. S. 181.

noch Arten, sondern Modi gewisser Attribute, die einem durch sich selbst bestehenden Wesen angehören und daher durch sich selbst einleuchten. Gott kann nur durch seine Attribute, die Dinge nur als Modi dieser Attribute erklärt werden. Daher ist cs falsch, wenn man Gott durch solche Eigenschaften definirt, die nicht Attribute, sondern nur Modi derselben sind, wie z. B. allwissend, weise, barmsherzig, höchstes Gut, u. s. f. Dies sind Modi des Denkens, die zwar gemeiniglich Gott zugeschrieben werden, aber keineswegs sein Wesen ausdrücken: es sind "Eigenschaften, die Gott nicht zugehören".\*)

Wir sehen, wie Spinoza in dieser seiner Lehre von Gott sich zu Descartes verhält: er bejaht mit ihm die Möglichkeit einer rationellen Grkenntniß Gottes, die beiden Beweisarten seiner Existenz, die Substantialität der beiden Attribute des Denkens und der Ausedehnung; er unterscheidet sich von ihm in der Behauptung der göttlichen Alleinheit und in der Berneinung der menschlichen Willensfreiheit, zwei Lehren, die ausdrücklich und auf das Genaueste mit einander verknüpst sind.

### 2. Der zweite Theil.

Das Thema des zweiten Theils ift die Lehre vom Menschen. Es leuchtet ein, daß ber Menfch, als ein entstandenes und vergangliches Wefen, das andere Seinesgleichen hat, unmöglich eine Substanz fein kann. Denken und Ausbehnung find ohne den Menschen, nicht eben so umgekehrt: daber ift der lettere ein Modus dieser beiden Attribute Gottes, er ift eine endliche, denkende und ausgebehnte Natur d. h. Seele und Körper.\*\*) Das nähere Thema des zweiten Theils ift die Lehre von der menschlichen Seele. Da alle Dinge entweder Substanzen oder Modi find, die Seele aber keine Substanz ift, so ift fie ein Modus und zwar ein benkender, da fie tein ausgedehnter sein tann. Nun ift bas substantielle Denken die klare und deutliche Erkenntniß aller wirklichen und besonderen Dinge. Daher ist die Seele ein Modus des Denkens: die Erkenntniß oder Ibee eines besonderen, wirklichen Dinges. Jede Sonderegistenz entfteht durch Bewegung und Ruhe, fie ift baher ein Mobus ber Ausdehnung oder ein Körper: die Seele ift demnach die Idee eines Körpers. So verschieden die Körper find, fo verschieden find die Seelen. Die Körper unterscheiben sich nach dem Berhältniß der Bewegung

<sup>\*)</sup> Tract. I. 7. (1-12). - \*\*) Tract. II. Borrebe (1-4).

und Ruhe, worin sie bestehen; jedes dieser Berhältnisse hat sein bestimmtes und begrenztes Maß, innerhalb dessen gewisse Beränderungen stattsinden. So lange das Maß dieser Proportion besteht, dauert der bestimmte Körper; sobald durch die nothwendige Einwirkung äußerer Ursachen seine Proportion zerstört wird, hört dieser bestimmte Körper auf zu existiren. Daher sind alle Körper, auch der menschliche, versänderlich und vergänglich. Die menschliche Seele ist die Idee ihres Körpers, sie muß daher seine Beränderungen percipiren d. h. empfinden und seine Bernichtung theilen d. h. mit ihm zu Grunde gehen; sie ist als Idee ihres Körpers vergänglich, wie dieser selbst. Sie würde ewig sein, wenn sie ein ewiges und wandelloses Wesen vorstellte. Und da sie denkender Katur ist (Modus der denkenden Substanz), so hat sie die Kraft, sich in Erkenntniß und Liebe mit Gott zu vereinigen und dadurch ewig zu machen.\*)

Es handelt sich um die Wirkungsarten der menschlichen Secle und beren nothwendige Folgen. Das Wefen der Seele besteht in der Ibee (Borftellung) äußerer Dinge; daher beftehen ihre Wirkungs= arten in gewissen Vorstellungs= oder Erkenntnigarten, deren Spinoza in seinem Tractat drei (näher vier) unterscheidet, die in der Sprache der Uebersetzung als "Wahn, wahrer Glaube, klare und deutliche Ertenntniß" bezeichnet werden. (Wahrscheinlich ftand in der Urschrift opinio oder imaginatio, vera fides, clara et distincta cognitio.) Der Wahn gründet fich in der niedrigften Form auf bloges Borenfagen, in ber höheren auf eigene, vereinzelte Erfahrung: baber die vierfache Unterscheidung menschlicher Erkenntnig. Mit den beiden erften Stufen ift gewöhnlich die Täuschung verbunden, während die beiben letten nicht trügen. Das Beispiel der Regeldetri, das Spinoza jur Berdeutlichung jener Erkenntnigunterschiede braucht, ift bei ihm stehend und kehrt namentlich im "tractatus de intellectus emendatione" wieder. Wenn ich von brei gegebenen Bahlen bie zweite und dritte multiplicire und das Product durch die erste dividire, so erhalte ich eine Zahl, die sich zur britten verhält, wie die zweite zur erften. Daß es jo ift, hat mir jemand gefagt; ich nehme es an auf fremde Autorität, ohne jede eigene Ginficht (erfte Stufe). Dag es fo ift, erfahre ich, indem ich in dem gegebenen und einigen anderen

<sup>\*)</sup> Ebendas. Anmeg. 1—15. Dieser Zusat von unleugbarer Aechtheit ist, wie aus ber obigen Darstellung einleuchtet, einer ber wichtigsten bes ganzen Tractats, ber in ber Lehre von ben Körpern das zweite Buch ber Ethik ergänzt.

Fällen die Rechnung ausführe und die Probe mache (zweite Stuse). Daß es so ist, erkenne ich durch einen Schluß aus der Regel der Proportion (dritte Stuse). Zuletzt erkenne ich, daß es so ist, aus der Anschauung der Proportion selbst (vierte Stuse). In den beiden ersten Fällen ist der arithmetische Satz für mich keine Wahrheit. sondern eine blos geglaubte oder vereinzelt ersahrene Thatsache, im dritten ist er eine erkannte Wahrheit, im letzten eine vollständig erkannte.\*)

Aus ben Arten bes Ertennens folgen die bes Begehrens, die lekteren find unsere Gemüthsbewegungen oder Leidenschaften: aus dem Wahn entstehen die vernunftwidrigen Begierden, aus dem mabren Glauben die guten, aus der klaren und deutlichen Erkenntnik die wahre und achte Liebe mit allem, was aus ihr hervorgeht.\*\*) So folgt aus der gewöhnlichen und beschränkten Erfahrung die Berwunderung über jedes ungewöhnliche Object, aus dem Autoritats glauben (Borenfagen) die traditionelle Liebe und der traditionelle Sag, wie Rindesliebe, Batriotismus, Glaubens- und Nationalhafi: aus der Einbildung (Wahn) die mandelbare Liebe zu den verganglichen Scheingütern ber Welt, womit die Begierde nach folden Bütern und ber Saß gegen jeden, der fie uns gefährbet, nothwendig aufammenhangt.\*\*\*) Schon biefe einfache Betrachtung zeigt, daß es Leidenschaften giebt, die uns elend machen, und die wir nur Loswerden, wenn wir ihre Täuschungen durchschauen. Dies geschieht Der Weg zu biefem Biel ift "ber durch die wahre Erkenntnig. mahre Glaube". Er erleuchtet das Ziel, aber gemährt noch nicht seinen Befit und bewirkt noch nicht unsere Vereinigung mit dem-selben. Seine Wirkung besteht darin, daß wir die Leidenschaften ertennen, fichten, die guten von den schlechten unterscheiden ober, mas daffelbe bedeutet, ftatt der falfchen Guter das mahre begehren und burch die achte Liebe unfer Gemuth von der unachten befreien. Das wahre Gut begehren heißt noch nicht baffelbe befigen. Die mahre Ertenntnig verhalt fich jum mahren Glauben, wie der Befit jur Begierbe, ober wie bie Erfüllung jur Beftrebung. "Diefer lehrt uns, was die Sache sein muß, jene, was fie ift; darin liegt der große Unterschied beider".+)

<sup>\*)</sup> Tract. II. Hptft. 1. Bgl. II. 4 (9) und II. 21 (3). Sigwart, Erläuterg. S. 188—190. — \*\*) Tract. II. 2. — \*\*\*) II. 3. — †) II. 4 (1—2).

Es ift gesagt worden, daß es in der Natur nichts Gutes und Schlechtes giebt, daß biefe Borftellungen die Idee des Bolltommenen voraussetzen, womit verglichen, die Dinge gut ober schlecht genannt werben. "Diefe Beftimmungen find nicht Wirtungsarten ber Ratur, fondern Borftellungs= ober Denkarten bes Menfchen (modi cogitandi). Run folgen aus dem Wefen der menschlichen Seele verschiedene Ertenntnifarten, niedere und höhere; es giebt eine vollkommene Ertenntnikart, die als die vollkommenfte Wirkungsart der menschlichen Seele nothwendig erstrebt wird; daher giebt es eine "Idee des vollkommenen Menfchen", die zwar als folche kein wirkliches Ding, sondern ein Allgemeinbegriff ober ein ens rationis ift, aber, da die Vernunft unsere wirksame Seelenkraft ausmacht, nothwendig in uns den Charatter einer wirkfamen Urfache annimmt. Bas jener Idee entspricht und zu ihrer Berwirklichung hilft oder beiträgt, b. h. was unfere Bolltommenheit befördert, ift gut, das Gegentheil folecht. But und Schlecht find baber nicht blos Objecte unferer Borftellungen und Begierden, sondern diese letteren felbst find gut ober schlecht, je nachdem fie unfer wirkliches Dafein vermehren ober abmindern, unsere Bolltommenheit und Macht befördern oder hemmen. Unsere Begehrungsarten find die Leidenschaften; fie find, wie unsere Borftellungsarten, von benen fie abhängen. Daber giebt es gute und ichlechte Leidenschaften. Unser volltommenfter Lebenszuftand ift die volltommenfte Erkenntniß, d. i. die Erkenntniß des absolut voll= tommenen Wefens: die Anschauung, Liebe und der Genuß Gottes.\*) Die Leibenschaften find gut ober schlecht, soweit fie Begehrungsarten find. Es giebt eine Leidenschaft, die nichts begehrt: die Bermunberung, die aus der Unwiffenheit entsteht und daher wohl unvoll= kommen ift, aber nicht schlecht.\*\*)

Damit ift der Gesichtspunkt festgestellt, unter dem in den folsgenden zehn Abschnitten die Leidenschaften betrachtet und ihre Werthe beurtheilt werden.\*\*\*) In der Aufzählung und Bezeichnung derselben ift Spinoza ganz abhängig von Descartes, dessen Werk über die

<sup>\*)</sup> Ebenbas. II. 4 (3—11). — \*\*) II, 5—14 (1). — \*\*\*) Bgl. Theil I. dieses Werks, Buch II. Cap. IX. S. 370—388. — Ueber das Verhältniß unseres Tractats (II. 5—14) zu Descartes' "Passiones animae" zu vgl. Böhmer: B. de Spinoza tractatus de Deo etc. pg. 48, Sigwart: Spinozas neuentbecker Tractat, S. 96—98; Uebersetung (Grläuterg.) S. 191—202; Trenbelenburg: Hist. Beitr. Bb. III. S. 335—343.

Leidenschaften er offenbar als Leitsaden brauchte. Wir finden zucrst dieselben sechs primitiven Leidenschaften, die Descartes für die
Grundsormen erklärt hatte: Berwunderung, Liebe, Haß (Abscheu).
Berlangen, Freude und Trauer.\*) Dann solgen fast ausnahmslos in gleicher Ordnung dieselben Gruppen und Arten der particularen Leidenschaften, wie Descartes sie genannt: 1) Achtung und
Geringschätzung, ächter Stolz (generositas) und Demuth, Hochmuth
und Wegwerfung (humilitas vitiosa, abjectio). 2) Hoffnung und
Furcht, Juversicht und Berzweislung, Unentschlossenheit (Wankelmuth) und Muth, Kühnheit (Tapserkeit), Nacheiserung (aemulatio),
Kleinmüthigkeit bis zur Bestürzung, Eisersucht (zelotypia). 3) Gewissenschisse und Reue. 4) Spott und Scherz (Neid, Jorn und Unwille). 5) Ehre, Scham, Unverschämtheit. 6) Gunst, Dankbarkeit,
Undankbarkeit. 7) Gram über ein unwiederbringlich verlorenes Gut
(desiderium).\*\*)

Alle Leidenschaften, die aus Schwäche hervorgeben oder dieselbe zur Folge haben, alle, die uns traurig und elend machen, find vom llebel: dahin gehören fammtliche Arten ber unachten, an vergangliche und eitle Dinge gefeffelten Liebe und fammtliche Arten ber Trauer. Wer in ber Bereinigung mit vergänglichen Dingen feine Stärke fucht, "gleicht bem Krüppel, ber bom Krüppel getragen fein will". Die folechtefte Liebe trachtet nach Ehre, Reichthum und Wolluft, benn biefe Guter find gang mefenlos. Nichts ift fcmachenber als ber Sag, denn sein Element ift die Bermuftung; "er ift die Unbolltommenheit felbst". Abscheu und Neid, Zorn und Unwille find Arten bes haffes. Reine Gemuthsbewegung ift nieberschlagenber als bie Trauer, teine Empfindung trauriger als bie Furcht. Gewiffensbiffe, Reue, Gram find Arten der Traurigkeit. "Man braucht den Gram nur anzusehen, um ihn für schlecht zu erklären." muth, Rleinmuthigfeit, Gifersucht find Arten ber Furcht. Ohne Furcht keine Hoffnung, die höchsten Grade der Hoffnung und Furcht sind Buverficht und Bergweiflung. Alle biefe Affecte find folecht und

<sup>\*)</sup> Tract. II. 4 (11) --7. = Pass. an. II. Art. 69-148. - \*\*) 1) Tract. II. 8. = Pass. an. III. 149-161. - 2) Tract. II. 9. = Pass. an. III. 165-176. - 3) Tract. II. 10. = Pass. an. III. 177. 207. - 4) Tract. II. 11. = Pass. III. 178-184. - 5) Tract. II. 12. = Pass. III. 204-206. - 6) Tract. II. 13. = Pass. III. 192-194. - 7) Tract. II. 14 (1) = Pass. III. 186-189. In Summe: Tract. II. 8-14 (1) = Pass. III. 149-207.

nahren fich von dem Wahn, daß die Dinge zufällig geschehen und anders find oder erfolgen konnen, als in Wirklichkeit der Hall ift. Wer die Rothwendigkeit der Dinge erkennt, läßt fich weder von Furcht noch hoffnung bewegen. Der achte Stolz und die achte Demuth find eben fo ftartend und erhebend, als ihre Gegentheile, ber Sochmuth und die faliche Selbsterniedrigung, ichlecht und verberblich; jene find gleich "einer Treppe, die ju unserem Beile empor= leitet", diese führen uns in den Abgrund der Ohnmacht. Es ist bemerkenswerth, daß als ein Beifpiel ichlechter Demuth der Stepticis= mus genannt wird, der fich den Genug der Wahrheit raubt, weil er fälschlich die Ohnmacht der menschlichen Erkenntnig behauptet. Eben fo falfch ift die Einbildung der menfchlichen Freiheit mit allen barauf gegründeten Uffecten. Dahin gehören die unächten und illusorischen Empfindungen eigener wie fremder, sogenannter löblicher Berdienfte, eigener wie frember, fogenannter ichanblicher Berfculdungen. Das Chrgefühl ober die Begierde, die eigenen Berdienfte von anderen gelobt zu sehen, ift eben so falich, als bas Scham= gefühl oder die traurige Empfindung, etwas gethan zu haben, das andere tadeln. Betrachtet man frembe Sandlungen als schändliche und straswürdige Verschuldungen, so fühlt man sich zum Spotte berechtigt, der im Wahne fteht, der andere fei der freie Urheber feiner Thaten, und der felbft verwerflich handelt, indem er fein Object ftatt zu verbeffern ichlecht zu machen fucht. Dagegen ift ber Scherz (das Lachen) der harmlose Ausdruck des freudigen Selbstaefühls. Läßt man fremde Sandlungen als löbliche und zu belohnende Ber= bienfte gelten, fo entsteht ber falich motivirte Affect ber Bunft, die als Dantbarteit auftritt, wenn jene Berbienfte uns felbft erwiesene Wohlthaten find, die wir zu vergelten wünschen. Die Undankbarkeit besteht barin, daß man aus allzugroßer Selbstliebe die Dankbarkeit abschüttelt, fie verhalt fich jum Gefühle des Dantes wie die Unverfcamtheit zum Schamgefühl. — Die guten Affecte bestehen fammt= lich in der ächten Freude und Liebe, die fich allein auf die wahre Erkenntniß gründet, die um fo gewaltiger ift, je herrlicher und volltommener ihr Gegenstand. Dieser Gegenstand ift "ber Herr unfer Gott, benn er allein ift herrlich und ein vollkommenes Gut".\*)

Ξ,

ئے

=

<sup>\*)</sup> Tract. II. 5 (11).

Wir haben gezeigt, bis zu welchem Grade Spinoza, indem a das Thema der Leidenschaften ausführt, von Descartes abhängt und mit ihm übereinstimmt. Bugten wir nicht icon, wie wenig ihm die Sache der Erkenntnig und Wahrheit als ein perfonliches Berdienst gilt. — er hat es in der eben entwickelten Lehre von Reuem bestätigt — fo könnte man fich wundern, daß er seinen Borganger, bem er so viel entlehnt hat, nicht nennt. Indeffen wollen wir aud beachten, bis zu welchem Grade Spinoza in feiner Beurtheilung ber Leibenschaften von Descartes abweicht. Er erklärt Diefelben nicht, wie fein Borganger, aus ber Berbindung amifchen Seele und Rörper, fondern blos als psychische Borgange, die lediglich durch die An unferer Ertenntnig bewirtt werden; er verneint die menfchliche Billensfreiheit, die Descartes bejaht und den Leidenschaften fo gegenüber geftellt hatte, daß diefe der Freiheit unterworfen und in deren brauchbare Werkzeuge verwandelt werden können und follen. Daber mußte das Urtheil über ben Rugen und Werth der Leidenfchaften im Ganzen wie in einzelnen Fällen bei Spinoza anders ausfallen, als bei Descartes.

Diefe Einficht in den Werth der Affecte ober, was daffelbe heißt, in die guten und schlechten Eigenschaften der menschlichen Natur ist die Wirkung des "wahren Glaubens", den hier Spinoza auch mit dem Worte "Bernunft" im Unterschiede vom "Berft and e" bezeichnet. Diesem Sprachgebrauch gemäß bedeutet Bernunft oder wahrer Glaube die discursive, durch Schlüsse vermittelte Erkenntniß, Berstand dagegen die anschauende unmittelbare. Wenn wir bas Object anschauen, ift es in uns gegenwärtig, wir find mit ihm vereinigt und leben im Befit und Genusse deffelben. Darin besteht unfer mahres Lebensziel, wohin der mahre Glaube (Bernunft), indem er durch richtige Schlusse fortschreitet, nur den Weg zeigt. So lange wir uns noch auf diesem Wege befinden, ift das Biel felbft außer uns. Es ift febr wichtig, diefe unfere Erklärung im Auge zu behalten, um sich durch die Ausdrucksweise des Tractats nicht irre führen zu laffen. So erst verfteht man, was Spinoza mit folgendem Sake meint: "Die erste und vornehmste Ursache aller Affecte ist die Erkenntniß; daher werden wir nie in die verwerslichen Begierden verfallen können, wenn wir unseren Berstand und unsere Bernunft recht gebrauchen. Ich sage: unseren Berstand, weil ich meine, daß die Bernunft allein nicht die Macht hat, uns von jenen Affecten zu befreien."\*) Die Grundlage alles Guten und Schlechten ist die Liebe. Die Liebe zu den vergänglichen Dingen mit allen ihr zugehörigen Affecten ist "der Pfuhl der Leidenschaften", die schlechten Affecte sind "unsere Hölle", die Erkenntniß und Liebe Gottes "unsere Seligsteit". Der Wahn erzeugt die Hölle der Leidenschaften, der wahre Glaube erleuchtet den Weg zur Seligkeit, die höchste Erkenntniß ist die Seligkeit selbst. Unwillkürlich fühlt man sich an die christliche Religionslehre erinnert, so daß man mit einem unserer Zusätze von zweiselhafter Aechtheit fragen möchte, ob jene Sätze unseres Philosophen nicht dasselbe Thema enthalten, "worüber unter anderen Namen so viel geredet und geschrieben wird?" "Denn wer sieht nicht, wie passend wir unter dem Wahn die Sünde, unter dem Glauben das Gesetz, das die Sünde anzeigt, und unter der wahren Erkenntniß die Gnade, die uns von der Sünde befreit, verstehen können?"\*\*)

Wir vermögen die guten und schlechten Affecte (Eigenschaften) unserer Natur nicht zu erkennen, ohne unseren Wahn zu durchschauen und das Wahre vom Falschen zu unterscheiden. Diese Unterscheidung ist daher eine der nothwendigen Folgen des wahren Glaubens. Die Erkenntniß des Irrthums (Wahns) ist das einsache Kriterium der Wahrheit, wie die Einbildung der Wahrheit das des Irrthums. Wahn und Wahrheit verhalten sich, wie Träumen und Wachen. Wenn man wacht, weiß man, worin das Gegentheil besteht, und erkennt, was Träumen heißt; wenn man träumt, weiß man nicht, daß man träumt, und bildet sich daher ein, nicht zu träumen, sondern zu wachen. Hier ist eine der frühsten Stellen, wo Spinoza das herreliche Wort außspricht, das öfter wiederkehrt, und dem wir zuerst in seiner Antwort an A. Burgh begegnet sind: "die Wahrheit ers Leuchtet sich und den Irrthum!"\*\*\*)

Die Erkenntniß verändert unseren Seelenzustand. Auf der höchsten Stufe der Erkenntniß, im Genusse der Wahrheit sind wir dem Object, das in seiner ganzen Macht uns gegenwärtig ist, auch ganz hingegeben, von demselben ergriffen und überwältigt. In diesem Sinne sagt Spinoza: "Das Verstehen ist ein reines Leiden". Es ist diesenige Wirkungsart in uns, deren adäquate Ursache das Ganze

<sup>\*)</sup> Tract. II. 14 (2). — \*\*) Ebendaß. II. 14 (3—5). 18 (6) 19. Anmerk. 1. — \*\*\*) Ebendaß. II. 15 (1—2). Bgl. oben Buch II. Cap. V. S. 163.

oder Gott selbst ist. Man hat, wie ich sehe, den Ausspruch anders gedeutet, aber ich vermag im Text der Worte Spinozas nur diesen Sinn zu erkennen.\*)

Es ift nicht genug, daß ber wahre Glaube uns ben Weg gur Seligkeit ober zu Gott erleuchtet, wir muffen biefen Beg ergreifen und wandeln. Run entsteht die Frage, ob wir an den Scheidepunkt geftellt find, wo es von unserer freien Bahl abhangt, Diefen Beg au ergreifen ober nicht? Ob es einen Willen giebt, unabhangig von ber Erkenntniß und ben Begierden? Descartes hatte einen folchen Willen behauptet und ihn als bas unbedingte Vermögen erklärt, traft beffen wir das Erkannte so gut als das Nichterkannte, die klare und beutliche Erkenntniß fo gut als beren Gegentheil sowohl bejahen als verneinen können; daher es der Wille fein foll, der den Brrthum Spinoza braucht bie Erklärungsformel, indem er bie verschuldet. Bedeutung derfelben einschränkt und dadurch aufhebt. Der Wille ift bedingt durch die (Art der) Erkenntniß, er bejaht und verneint, was diese ausgemacht hat; er bejaht, was wir als gut vorstellen und verneint das Gegentheil, er kann, durch die Vorftellung genöthigt, fich nicht anders als so entscheiden. Was er bejaht, muffen wir haben oder erhalten, was er verneint, müffen wir fliehen oder Lossein wollen: in diefem Berlangen befteht bas Begehren. Es giebt baber teine Begierde ohne Willen, teinen Willen ohne Erkenntniß, wohl aber einen Willen ohne Begierde, denn es ift ein Unterschied zwiichen der Bejahung (Berneinung) des Urtheils und dem Begehren ber Sache. hier ift ein bemerkenswerther Bunkt, wo Spinoza in ber Lehre bom Willen einen Reft bon Cartefianismus noch zu mabren fucht, indem er Wollen und Begehren ihrer Function nach untericheibet. Es ift nicht einzusehen, mit welchem Recht, wenn ber Text an dieser Stelle in voller Richtigkeit ift und nicht etwa Digverftändnisse von Seiten der Uebersetzung oder Abschrift vorliegen. Der Wille erscheint bergeftalt an bas Urtheil gebunden, daß er im Grunde gang mit ihm gusammenfällt, benn bas Urtheil ift felbft ichon Bejahung und Berneinung; er erscheint bergeftalt von ber Begierde unterschieden, daß ihm der letteren gegenüber eine Freiheit gutommt, bie unmöglich ift, wenn unfere Begehrungsarten die nothwendigen Folgen unserer Erkenntnißarten find.\*\*)

<sup>\*)</sup> Tract. II. 15 (4-6). 16 (5). — \*\*) Tract. II. 16 (8—9). 17 (1—2).

Daß Spinoza aus den uns schon bekannten Gründen die Wilstensfreiheit auch an dieser Stelle verneint, ist unzweiselhaft. Es giebt teinen Willen, der vom Erkennen als ein besonderes unabhängiges Vermögen zu unterscheiden wäre, keinen unbestimmten, allgemeinen Willen; die Vorstellung eines solchen Vermögens ist eine abstracte Idee, ein bloßer modus cogitandi, kein Ding, sondern eine leere Fiction. "Da wir dies bewiesen haben", sagt Spinoza ausdrücklich, "so braucht man nicht zu fragen, ob der Wille frei ist oder nicht."\*) Er bekämpst nicht blos die cartesianische Lehre von der Willensfreisheit, sondern sindet, daß sie dem System selbst widerstreitet. Wenn nach dem letzteren die Erhaltung der Dinge in der sortdauernden Schöpfung d. h. in der durchgängigen und völligen Abhängigkeit von der göttlichen Wirksamkeit besteht, so kann in einer solchen Welt füglich von keiner menschlichen Willensfreiheit die Rede sein.\*\*)

ï

Daß wir nichts für uns selbst find, sondern Theile der gesammeten Natur, "in Wahrheit Diener, ja Sclaven Gottes", ist eine wohle thätige und segensreiche Einsicht, die uns demüthig macht und bewirkt, daß wir aufhören hoffärtig zu sein, die unser Gemüth mensichenfreundlich stimmt und von allen jenen schlechten Affecten, welche die wirkliche Hölle selbst sind, wie Traurigkeit, Verzweislung, Neid, Schrecken u. s. f. erlöst, die statt der Furcht vor Gott uns die Liebe zu ihm einslöst, welche letztere unsere Seligkeit und den allein wahren Gottesdienst ausmacht.\*\*\*)

Wie erreichen wir dieses Ziel und worin besteht unsere Glücksseit? Das ist die Schlußfrage des Tractats und das Thema der sieben letzten Abschnitte. Wie befreien wir uns von den schlechten Affecten? Da sie nur durch den Wahn oder unsere Selbsttäuschung entstehen, so können sie nur durch unsere wahre Selbsterkenntniß vernichtet werden. Wir existiren nicht blos, sondern wissen, daß und was wir sind. In dieser Idee besteht das Wesen der Seele. Was in unserer Natur ist, muß unserem Bewußtsein einleuchten; was dem letzteren nicht einleuchtet, davon ist auch nichts in uns. Daher sind wir gewiß, daß wir nichts weiter sind als eine Bereinigung von Körper und Geist (ein Modus der Ausdehnung und des Denkens). Aus der Unendlichseit der Ausdehnung folgt, daß sie die Eigenschaft des unendlichen Wesens (Gottes) ist; aus der Wirklichkeit des un-

endlichen Wesens (Gottes) folgt, daß sie eine wirkliche Eigenschaft ist; aus der Einheit Gottes und der Natur solgt, daß es nur eine Ausdehnung giebt, die in der Natur selbst wirkt und alle ihre Modisicationen, Bewegung und Ruhe, die Körper und ihre Zustände hervorbringt. Die Ausdehnung ist demnach ein wirksames Bermösgen oder Kraft. "Und dasselhe, was wir hier von der Ausdehnung gesagt haben, wollen wir auch von dem Denken und von allem, was ist, gesagt haben." Man behalte diese Stelle wohl im Auge, in der Spinoza unzweideutig lehrt: daß Denken und Ausdehnung, wie die Attribute überhaupt, wirksame Vermögen oder Kräste sind.\*)

Bewegung und Ruhe sind nicht blos die alleinigen Wirtungen der Ausdehnung, sondern diese ist auch die alleinige Kraft, sie zu erzeugen. "Wenn ein Stein liegt, so ist es unmöglich, daß er durch die Kraft des Denkens oder irgend etwas anderes bewegt werden kann, als durch die Bewegung eines anderen Körpers." Die Krast des Denkens kann nichts in der Ausdehnung, die Krast der letzteren nichts im Denken bewirken. Was von den Attributen gilt, muß auch von ihren Modis gelten. Die Seele kann im Körper weder Bewegung noch Kuhe hervorbringen, der Körper weder Vorstellungen noch Alfecte in der Seele. Hier ist die Lehre von der wechselseitigen Unsahängigkeit der Attribute und dem Gegensatz zwischen Denken und Ausdehnung: Spinoza bejaht den cartesianischen Dualismus (nicht der Substanzen, sondern) der Attribute.\*\*)

Dennoch soll Seele und Körper in der menschlichen Ratur dergestalt vereinigt sein, daß ein gewisser wechselseitiger Einfluß zwischen beiden stattsindet. Zwar kann die Seele keine Bewegung im Körper hervordringen, sie würde damit die Quantität der Bewegung und Kuhe in der Natur ändern, was unmöglich ist, wohl aber kann sie durch ihre Macht über die Lebensgeister die Richtung der letzteren bestimmen und dadurch auch die Bewegung der Organe dirigiren. Und von Seiten des Körpers wird durch die Bewegung der Sinnessorgane in der Seele die Wahrnehmung ihres und anderer Körper bewirkt. Ihr Körper ist das erste Object, das die Seele wahrnimmt und begehrt, darum ist er das Object ihrer ersten Liebe. Bekanntlich hatte auch Descartes im Widerstreit mit seinen Principien einen

<sup>\*)</sup> Ebenbas. II. 19 (1-7). - \*\*) II. 19 (8. 10).

wechselseitigen Einsluß zwischen Seele und Körper soweit behauptet, daß die Seele die Bewegungen des Körpers dirigiren und der Körper die Sinnesempfindungen der Seele verursachen sollte. Wir sehen, wie Spinoza hier den Spuren Descartes' folgt, indem er denselben Gegensachtet zwischen Land Ausdehnung gelten und dessen ungeachtet denselben Causaleinfluß zwischen Seele und Körper bestehen läßt.\*)

Man könnte fragen, was diese ganze Auseinandersetung in einem Abschnitte foll, ber "von bes Menschen Glückseligkeit" handelt? Es foll bewiesen werden, daß wir im Stande find, uns von den schlech= ten Affecten au befreien. Wenn wir es nicht vermögen, bleiben wir im Pfuhle der Leidenschaften, und von menschlicher Glückseligkeit ift teine Rede. Nun ware eine folde Befreiung volltommen unmöglich, wenn die Bewegung die Urfache ber Affecte mare, wenn der Rorper bie Begierben erzeugte, welche die Seele leidet. Jene Befreiung ift nur bann möglich, wenn alle Affecte ohne Ausnahme in bas Gebiet unferes Seelenlebens fallen, wenn fie Ausbrud und Wirtung unferer Erkenntnigzuftande find. Dag es fich fo verhalt, ift Spinozas eigenthumliche, von Descartes unterschiedene Lehre. In Diefer Ginfict liegt eines der hauptgewichte unferes Tractats. Diefelbe begrunden heißt dem Menschen beweisen, daß er (von den schlechten Affecten) frei werben tann, und ihm bas fichere Ziel feiner Glückfeligkeit in ber Ferne zeigen. Darum ift die Selbsterkenntniß, die bas mahre Berhältniß von Seele und Körper erleuchtet und uns gewiß macht, daß es der Körper nicht ist, der die Leidenschaften hervorbringt, eine Fundamentalfrage ber Ethit und Gludfeligteitslehre. In bem Abichnitt, ber "von bes Menichen Glückfeligkeit" handeln foll, erklart Spinoza das Berhältnig von Seele und Rorper. (Aehnlich ftand die Frage bei Geuling: γνωθι σεαυτόν sive Ethica! Man wird an diefem Punkt die merkwürdige und lehrreiche Aehnlichkeit beider Philosophen nicht unbeachtet laffen dürfen, obwohl fcon aus chronologischen Gründen tein literarischer Ginfluß von Geuling auf Spinoza stattfinden konnte. Um fo charakteristischer erleuchtet die gleiche Faffung diefer Probleme den nothwendigen Ideengang, der von De8= cartes zu Spinoza geführt hat.\*\*)

Wenn nun der Wahn stets die schlechten Affecte erzeugt und

<sup>\*)</sup> Ebenbaf. II. 19 (9, 11—13). II. 20 — \*\*) Bgl. oben Buch I. Cap. III. S. 31—41.

ber wahre Glaube ober die Bernunft uns den Unterschied der auten und schlechten erkennen läßt, woher kommt es, daß wir zuweilm das Gute erkennen und das Schlechte thun? Die Thatfache ift m leuabar. die Erklärung durch die Willkur ift ausgeschloffen. Wär die Bernunft in allen Fallen ftarter als der Wahn, fo konnten wir niemals mit der befferen Erkenntnig in dem fcblechteren Seelenm stande beharren. Es muß daher Falle geben, in denen die Bernunft schwächer ift als der Wahn. Der lettere beruht theils auf fremder Meinung (Hörensagen), theils auf eigener individueller Erfahrung. Nun ift der wahre Glaube ftets mächtiger als der blinde, die Ueberzeugung aus Gründen mächtiger als die überlieferte Anficht, die wir von außen empfangen und gedankenlos annehmen. Wenn daher der Wahn bisweilen eine stärkere Einwirkung ausübt als die Bernunft, fo bermag er dies nur traft der Erfahrung. Dies ift der thatfacliche Fall, beffen tieffinnige Erklärung den letten Schritt in dem Ideengange unseres Tractats entscheidet. Sache felbst in uns gegenwärtig, so ist das Erkennen derselben zugleich ein Genießen und Erleben, und eine folche Art unmittel= barer Erkenntniß tann fogar im Gebiete bes Wahns eine größere Macht über uns ausüben als die mittelbare im Gebiete der Babrheit. Wenn wir das Object mit eigenen Augen feben, fo wollen wir es nicht mehr mit fremden betrachten: daher ift die eigene Erfahrung ftets mächtiger als ber Autoritätsglaube. Die Bernunft bagegen, die im Wege richtiger Folgerungen fortschreitet, ist awar in der Art ihrer Erkenntnif hoher, aber in der Wirkung derfelben bisweilen schwächer als die Erfahrung, welche die Sache erlebt und fich im Bollbefige berfelben mahnt. Um felbft ein Beifpiel zu mahlen, bas ben tiefen und menschenkundigen Gebanten Spinozas volltommen verdeutlicht: die Vernunftgrunde find immer machtig genug, um einen traditionellen Bahn, wie den Religionshaß, zu vernichten, aber fie find trot ber Ginficht in die Berganglichkeit und Berthlofigteit ber irbifchen Guter nicht immer fo mächtig, daß fie uns von der habsucht erlöfen. Daber es eine gewiffe Aufklarung giebt, die mitten in den schlechten Affecten, in diesem Bfuhle der Leiden= schaften, fteden bleibt und beharrt.\*)

Die unmittelbare Erkenntniß ift gewaltiger als die mittelbare,

<sup>\*)</sup> Tract. II. 21.

weil fie das Object nicht blos vorstellt, sondern genießt; fie tann felbst im Wahn die Wirkungen der mahren Erkenntniß, die ihr Object nicht befitt und genießt, unterdrücken. Daraus folgt, daß bie unmittelbare Erkenntnig ber Bahrheit felbst absolut mächtig ift und bie Befreiung von den fcblechten Affecten unfehlbar bervorbringt. Die Erlösung von diefer Solle ift ber himmel und die mahre Glückseligkeit bes Menichen. Dit anderen Worten: beine Liebe ift mächtiger, als beine Schluffe! Auch die schlechte Liebe kann bich feffeln, fo lange du das Gute zwar erkennft, aber nur in der Ferne als ein noch unerreichtes Ziel. Du kannft die Liebe nur durch die Liebe befiegen, den Affect durch den Affect, die Begierde nach den ohnmächtigen und vergänglichen Dingen durch den Besitz des absolut mächtigen und ewigen Wefens, die Ertenntniß, Anschauung und Liebe Gottes: ein Seelenzuftand, in dem wir Gott nicht mehr aus ber Ferne erbliden, nicht burch Schluffe und Beweise ertennen, fonbern wirklich und bollig mit ihm vereinigt find.

In dieser Bereinigung ist das Ziel unserer Glückseligkeit erreicht und die Erlösung von den schlechten Affecten vollbracht. Die Bereinigung mit ihrem Körper war "die erste Geburt der Seele", die Bereinigung mit Gott ist die zweite: "unsere Wiedergeburt". Mit dem Körper vereinigt, ist die Seele vergänglich und sterblich, wie dieser; mit Gott vereinigt, ist sie ewig und unsterblich. Die Liebe, die auf Gegenliebe beruht, ist vergänglich. Unsere Liebe zu Gott ist unvergänglich, sie bedarf keiner Gegenliebe, sie besteht in der völligen selbstlosen Hingebung: nicht in dem Streben nach, sondern in dem Zustande der Bereinigung. Liebe ist Affect, es giebt keinen Affect in Gott, daher keine Liebe Gottes zu uns. Gottes Geseste sind ewig und unverdrüchlich, daher können sie nicht übertreten und ihre Erfüllung nicht belohnt werden. Unsere wahre Erkenntniß Gottes ist Gottes wahre und alleinige Offenbarung, sie ist unmittelsbar, darum giebt es keine durch Worte, Zeichen und Wunder vermittelte Offenbarung Gottes.\*)

Was ist demnach von solchen Wesen zu halten, die vollkommen ungöttlich, widergöttlich und doch wirklich sein sollen, wie die Teufel, ohne welche die Hölle nicht sein könnte? Gott ist Alles in Allem: daher ist ein absolut ungöttliches Wesen gleich Richts. In der Ber-

<sup>\*)</sup> Ebendas. II. 22-24.

einigung mit Gott besteht alle Seligkeit: baher ist ein widergöttliches Wesen absolut elend und unselig. "Wenn Gebete helsen könnten, müßte man für die Bekehrung des Teusels bitten." Jede Existenz und Dauer des Daseins hat eine gewisse Realität und Volkkommenheit. Was gar keine Volkkommenheit hat, kann weder sein noch dauern: barum ist die Existenz des Teusels unmöglich. Und was die Hölle betrifft, so braucht man zu derselben keine Teusel. Die wahre und allein wirkliche Hölle ist in uns und besteht durch uns. "Wir haben nicht, wie andere, nöthig, Teusel anzunehmen, um die Ursachen des Hasses, des Neides, des Jornes und derartiger Leidenschaften zu sins den, weil wir sie ohne solche Fictionen schon gesunden haben."\*)

Aus der wahren Erkenntniß und Liebe Gottes folgt die Erlöfung von den schlechten Affecten, die uns ohnmächtig und elend
machen. Daß wir sie los sind: darin besteht unsere "wahre Freiheit", die demnach eine nothwendige Wirkung der Erkenntniß und
keine Sache der Willkür ist. Es ist thöricht zu meinen, daß man erst
die Begierden nach den salschen und vergänglichen Gütern vernichten
müsse, um dann das ächte und ewige Gut zu ergreisen, eben so ungereimt, als wenn man uns riethe, erst Unwissenheit und Irrihum
abzulegen, um nachher den Weg der Wahrheit zu betreten. Das hieße
ben Gang der Dinge umkehren und aus den Wirkungen die Ursachen
machen. Die Wahrheit erleuchtet sich und den Irrihum! Man muß
die Wahrheit erkennen, um den Irrihum los zu werden; man muß
das wahre und ewige Gut besitzen, um die salschen und bergänglichen Güter nicht mehr besitzen zu wollen und darum nicht mehr

<sup>\*)</sup> II. 25 (1—4), vgl. II. 26 (1). Dieses Capitel "von den Teufeln" ist auch deshalb literarisch merkwürdig, weil eine Anführung desselden zuerst darauf hingewiesen hat, daß noch eine Schrift Spinozas irgendwo verdorgen sein müsse. In Joh. Chr. Mylius' "Bibliotheca anonymorum" (1740) stand zu lesen, Spinoza habe die Ethit ursprünglich holländisch versakt, dann ins Lateinische übersetz und nach geometrischer Methode gestaltet, wobei ein Capitel über den Teusel weggeblieden sei, das sich in einem holländischen, handschriftlichen Exemplare noch sinden solle. Darauf hin stellte Paulus (in der Borrede zum 2. Band seiner Gesammtausgade, pag. XV.) die Aufforderung, daß man nach jener kostdaren Reliquie forschen möge, einem "Supplemente der Ethit", das Stoff zu einer Bergleichung mit Kants Lehre "vom radicalen Bösen" dieten würde. Fünfzig Jahre später konnte Böhmer die Umrisse der Schrift bekannt machen, worin das Capitel vom Teusel stand. In der Bidla anonymorum hatte sich die richtige Spur schon verwischt. Es war nicht die Ethik, sondern der tractatus drevis, worin jenes Capitel zu sinden war, und keines beider Werke hatte Spinoza ursprünglich holländisch geschrieben.

zu begehren. Die wahre Erkenntniß ist die Ursache, welche den Irrsthum vernichtet, die Liebe Gottes die Ursache, welche die schlechten Begierden entwurzelt und uns frei macht. Wenn wir dem Lichte des Berstandes nicht folgen, so folgen wir den Irrlichtern des Wahns, die uns in den Pfuhl der Leidenschaften führen, wo "wir gleichsam außer unserem Element leben", ein ruheloser Spielball der Affecte.\*)

Wahre Seelenruhe ift nur im Zustande der Freiheit, die aus der Erkenntnig und Liebe Gottes hervorgeht. Diefe Rube ift das mahre Element der Scele, das unvergleichliche und höchfte aller Guter, der toftlichfte aller Genüffe, felbft wenn fie unfer irbifches Dafein nicht überdauert; fie ware unfere Seligfeit auch ohne Unfterblichkeit. Es ift wohl zu beachten, daß Spinoza in diesem Tractat die Unfterb= lichkeit im Sinne einer ewigen Dauer ber (mit Gott vereinigten) Seele bejaht, aber die Glückseligkeit nicht davon abhängig fein läßt. Es giebt viele, bemerkt an diefer Stelle der Philosoph, die für große Gottesgelehrte gelten und die Hoffnung auf das ewige Leben für die einzige Bedingung des tugendhaften halten. Wenn auf diefes Leben kein jenfeitiges folgt, so können nach der Meinung jener Leute die Menfchen nichts Befferes thun, als fich den Trieben ihrer Selbstsucht und dem Taumel der Weltgenüffe hingeben. Das Befte mare demnach der Pfuhl der Leidenschaften, wo die Seele außer ihrem Element lebt. Das heißt mit anderen Worten : wenn ber Menfc bas höchste Gut, die Ruhe der Seele, nicht für alle Ewigkeit genießen und nur für eine gewiffe Zeit in diefem feinem mahren Clement leben kann, fo ift es beffer, daß er gar nicht in seinem Element lebt. Sie reben, wie ber Fifch, ber bei abnlichen Betrachtungen fagen würde: "Wenn auf biefes mein Leben im Waffer tein ewi= ges Leben folgt, fo will ich lieber aus dem Waffer heraus auf das Land geben!" Das ift die Weisheit berer, die Gott nicht ertennen.\*\*)

<sup>\*)</sup> II. 26 (1—2). — \*\*) II. 26 (3—4). Das Beispiel bes Fisches könnte zum Thema einer vortrefflichen Fabel dienen; es liegt so nahe, daß Spinoza dasselbe nicht erst aus der Fabel des Rabbi Akiba im Talmud zu holen brauchte. Es ist der letteren dem Sinne nach entgegengesett. Dort räth der Fuchs den Fischen auf das Land zu kommen, um den Netzen im Wasser zu entstliehen; aber die Fische wollen sich lieber im Wasser sürchten, als auf dem Lande gefressen werden. Bei Spinoza ist der Fisch im Wasser das Sinnbild des Menschen in seinem wahren Element, im Zustande der Freiheit, der keine Netze zu fürchten hat. Dort sind die Fische so klau, das kleine Uedel dem größeren vorzuziehen; hier sind sie so thöricht, ihren vollkome

Da nun der Mensch seine Selbsterhaltung wollen und sein Wohl begehren muß, das er im Strudel der Leidenschaften, im Taumel der Weltgenüsse nothwendig versehlt, so ist es keine Sache der Willkür, sondern der höchsten Nothwendigkeit, daß er die wahre Erkenntniß und Liebe Gottes sucht, wo allein er Frieden und Ruhe sindet. Mit Gott vereinigt und von ihm durchdrungen, ist er absolut sein ohne jede Willfür und absolut gebunden ohne jede peinliche Fessel. "Darin besteht unsere wahre Freiheit", sagt Spinoza, indem er ein Bild aus dem Propheten Hosea sich aneignet: "daß wir mit den lieblichen Ketten seiner Liebe gebunden sind und bleiben."\*)

Jest leuchtet ein, wie erft die höchste Extenntnißstufe, ber Berftand ober die intellectuelle Anschauung, den Zustand der Freiheit ausmacht, und die Bernunft oder die discursive, durch Beweise sortschreitende Extenntniß nur den Weg und die Borstuse zu diesem Ziel bildet.\*\*)

Wir sind unfrei, so lange wir leiden und dem Wechsel der Dinge unterworfen sind; wir leiden, so lange äußere Ursachen auf uns einwirken und uns berändern. Daher kann unsere Freiheit (nicht aus einer äußeren, sondern) nur aus einer inneren oder inbleisbenden (immanenten) Ursache hervorgehen, deren Wirkungen nie vergehen und sich nie verändern, so lange sie selbst dauert. Sie dauert ewig. Sie ist, da sie in sich bleibt und nichts außer sich hat, "die allerfreieste". Diese Ursache ist Gott. Seine unmittelbare Wirkung, eben so unvergänglich als er selbst, ist seine Offenbarung: das ist unsere Erkenntniß Gottes oder der wahre Verstand, in dem allein unsere wahre Freiheit besteht.\*\*\*)

#### 3. Die Dialoge.

Die beiden kleinen und abgebrochenen Gespräche, die unserem Tractat an der schon bezeichneten Stelle eingefügt sind, stehen mit der Lehre desselben in einem so genauen Zusammenhang, daß es kaum möglich ist, sie abgesondert davon zu betrachten und zu erklären. Damit soll noch nichts über die nähere Art dieses Zusammenhangs und die Zeit ihrer Absassung entschieden sein. Es wäre

mensten Lebenszustand ober bas höchste Gut, weil es nicht ewig dauern soll, einzustauschen gegen das sicherste Berberben. (Joël: Zur Genefis der Lehre Spinozas u. s. w. S. 68 sigd.) — \*) II. 26 (5). Hosea XI. 4. — \*\*) Tract. II. 26 (6). — \*\*\*) II. 26 (7—9).

möglich, daß fie fich vorbereitend verhalten und gleich nach den erften Grundbestimmungen die Sauptprobleme andeuten sollen, die im weiteren Berlaufe gelöft werden; bann ftanden fie am richtigen Ort. es würde fich rechtfertigen, daß fie felbst nicht ausgeführt find, benn fie sollen auf die Fragen nur hinweisen, die aus den beiden ersten Capiteln hervorgehen und das Thema der folgenden bilden. Man konnte dann sehr wohl die Bemerkung vorausschicken, daß sie "zum besseren Verständniß des Vorangegangenen und zur näheren Erklärung deffen, was wir zu fagen meinen", der Abhandlung eingefügt find. Es konnte aber auch fein, daß gewiffe Sauptbebenken, welche die Lehre Spinozas fogleich hervorrief, in diesen dialogischen Stizzen erörtert und weggeräumt werden sollten. Offenbar hat Spinoza die Lehre, die wir in unserem Tractat lesen, den Seinigen, bevor er fie ihnen schriftlich überlieferte, mundlich und gesprachsweise mitgetheilt und Ginwürfe erfahren, die er gesprächsweise erwiederte. So konnte auf dem natürlichsten Wege der Versuch entstehen, in der Form von Gefprachen ben Thous jener Ginwurfe und Erwiederungen zu firiren. Wenn er am Schlusse bes Tractats bie Seinigen anredet und ermahnt, fich durch die Neuheit der Lehre nicht gegen die Wahrheit derfelben einnehmen zu laffen und gleich an Wiberlegung zu benten, fo icheint es mir teine übereilte Bermuthung, bag der Philosoph in Unterredungen gerade solche Einwürfe öfter erlebt hat, welche die Sauptunterscheidungspunkte seiner Lehre betrafen.

Diese zwei vornehmlichsten Angriffspunkte find die Lehre von der göttlichen Alleinheit und Immanenz. Gegen die erste war der nächste und darum häusigste Einwurf die Hinweisung auf die augenfällige Verschiedenheit und Substantialität der Dinge; gegen die zweite ließen sich dem Philosophen aus seiner eigenen Lehre schre schr

Bergegenwärtigen wir uns den Inhalt des Tractats, so ist Gott

als die unendliche, allesumfaffende Substanz das ewige Object, welches bie Liebe genieft, der Berftand anschaut (unmittelbar ertennt). die Bernunft beweist, aber der Wahn und die Begierde, die sich an die Sinnenwelt hängt, für nichts achtet. Im Bunde mit Berftand und Bernunft tritt bie Liebe ber Begierbe entgegen und in dem Streite beider Barteien befteht das erfte Befprach, bas gwiichen vier allegorischen Figuren geführt wird, welche die genannten Standpunkte personificiren. Man muß mit dem Inhalte des Tractats vertraut fein, um die Bedeutung und Function diefer Figuren ju verfteben. Die Liebe fühlt fich bem Berftande verschwiftert, mit ihm von gleicher Hertunft und Volltommenheit. Da feine Bolltom= menheit eins ist mit dem Obiecte, das er anschaut, so frägt fie den Berftand, ob er ein absolut volltommenes und allumfaffendes Befen begriffen habe? Der Berftand bejaht es: "ich betrachte die Natur in ihrer Totalität als unendlich und höchft vollkommen. Wenn du daran zweifelft, fo frage die Bernunft, diefe wird es bir fagen". Die Bernunft führt ben Beweiß aus ber Unmbalichkeit bes Gegentheils. Wäre die Natur begrenzt, so mußte fie durch das Nichts begrenzt sein, welches dann felbst eines, ewig, unendlich mare. Daber muß die ewige Einheit und Unendlichkeit entweder der Ratur oder dem Nichts zukommen. Das Lettere ift die Ungereimtheit felbst. Die Alleinheit der Natur wird von der Begierde verworfen: fie wider= ftreite der augenfälligen Berschiedenheit der Dinge, die Natur bestehe in denkenden und ausgedehnten Substanzen, die einander entgegengefett find und fich wechselseitig begrenzen. So vertheidigt, wie es icheint, die Begierde ben cartefianischen Standpuntt. Dem ift nicht fo. Descartes behauptet außer den endlichen Dingen die dritte, absolut vollkommene Substanz, welcher Begriff bekanntlich zu den Grund= lagen seiner Lehre gehort. Gerade biesen Begriff beftreitet die Begierbe und findet ihn ungereimt. Es ift baber gang falfc, wenn man in diesem Gespräch die Begierde als Wortführerin der cartefianischen Lehre betrachtet; vielmehr redet fie der gewöhnlichen Anichauung bas Wort, für welche bie Sinnenwelt als ber Complex verschiebener, von einander unabhängiger Dinge keineswegs ein einziges Wesen ist, wohl aber Alles in Allem. Sie ist sogar scharffinnig genua, die Widersprüche der cartefianischen Lehre darzuthun, womit fie freilich aus ihrer Rolle fällt und die Kritik Spinozas felbst in fich aufnimmt.

Sie findet es ungereimt, ein absolut volltommenes, allmächtiges, allwiffendes Wefen zu behaupten, das anderen Substanzen entgegen= gesett fein foll. Wenn es die letteren von fich ausschlieft und ihre Bolltommenheiten entbehrt, wie kann es felbst absolut vollkommen fein? Wenn es die lekteren (weil sie als Substanzen selbstständia und unabhängig von ihm find) nicht hervorgebracht hat und (weil fie außer ihm find) nicht geiftig durchdringt, so würde ja ein Wefen, das nicht blos fich, sondern auch andere erzeugt, nicht blos fich, son= bern auch andere erkennt, offenbar allmächtiger und allwissender sein. "Das alles find offenbare Widerfprüche!" Sat die Begierbe nicht in allen diesen Bunkten Recht? Meint man, daß Spinoza in feiner Aritik des cartesianischen Gottesbegriffs anders gedacht hat, als er hier die Begierde reden läßt? Daß er dieser Figur seines Dialogs biefe Gedanken in den Mund legt, ift ein Fehler in der Composition bes Gefprachs, ber uns aber wenig befremdet, benn wir haben es hier nicht mit dialogischen Runftwerken zu thun. Die Begierde müßte in allen Punkten Unrecht haben, und die Widersprüche, die fie dem cartefianischen Gottesbegriffe vorrückt, find alle richtig. Auch wird fich fogleich zeigen, daß teine diefer Behauptungen von den Geanern der Begierde bestritten wird; es fallt der Bernunft nicht ein, den angegriffenen Gottesbegriff ju vertheibigen. Wir laffen uns gern ben bialogischen Tehler gefallen, der uns einen fo lehrreichen und intereffanten Einblick in die Spuren des Weges gewährt, auf dem Spinoza felbst von Descartes zu seiner eigenen Lehre gelangt ift.

Aber wie steht unser Gespräch? In welchem Punkt hat und behält die Begierde Unrecht? Wir befinden uns vor folgender Alternative: entweder die endlichen Dinge find (einander entgegengesette) Substanzen, dann ist der cartesianische, wie überhaupt jeder Gottesbegriff unmöglich, es giebt dann keine unendliche Substanz; oder Gott ist in Wahrheit die unendliche Substanz, dann sind die endlichen Dinge keine substanzen. Wesen, und es giebt überhaupt keine verschiedenen Substanzen. Diese zweite Seite der Alternative wird von der Begierde bejaht. Hier allein ist der Punkt, den man angreist. Die Vernunft antwortet sogleich: "du sagst, o Begierde, es gebe verschiedene Substanzen. Ich sage dir: das ist salsch!" Die Dinge verhalten sich zur unendlichen Substanz, wie die Modi der Dinge sich zu diesen selbst verhalten. Wie die verschiedenen Vorstelzungs und Begehrungsarten Modi des Geistes ober der einzelnen

"benkenden Substanz" find, so muß diese, da sie ja nicht durch sich befteht, felbft wieder ein Modus des Wefens fein, von dem fie abhängt, es muß daher ein Wefen geben, das von teinem anderen abhängig, sondern durch fich ift und allen übrigen zu Grunde liegt: die einzige, ewige, unendliche Substanz. Geister und Körver find nicht Substanzen, fondern bentende und ausgedehnte Modi: Denten und Ausdehnung baher Gigenschaften, die eines Tragers bedürfen. der kein anderes Wefen sein kann, als die ewige und unendliche Substanz felbft. Denten und Ausdehnung, wie alle anderen unendlichen Eigenschaften, find nicht für fich bestehende Substanzen, sondern "Modi" Gottes. Daher giebt es in Wahrheit nur ein einziges Wefen ober eine Einheit, außer welcher nichts ift. Sier ericeint Spinozas Alleinheitslehre im Gegensatz zum cartefianischen Dualismus. er Denken und Ausbehnung an biefer Stelle "Mobi" nennt, foll uns ben Charatter ihrer Inhareng ober ihres eigenschaftlichen Daseins erleuchten und nicht etwa ihre Geltung als Attribute beeinträchtigen. Die Bernunft fagt ber Begierbe: mas du Substanzen nennst, nämlich Geister und Körper, find nicht für sich bestehende, sonbern inhärente Raturen. Du selbst vereinigst eine Reihe verschiebener Eigenschaften ober Mobi in bem Gesammtbegriff bes Denkens und der Ausdehnung, aber diefe Ginheiten find keine für fich bestehenden Dinge, sondern auch wieder Eigenschaften oder Modi des alleinigen Urwesens.)

Die Begierde findet, die Alleinheit sei ein verworrener Begriff: sie soll der Inbegriff aller Dinge oder das Ganze und zugleich vermöge ihrer Eigenschaften die Kraft sein, welche die Dinge hervordringt. Als Ganzes ist die Einheit bedingt durch ihre Theile; als Kraft ist sie Bedingung, von der die Wirkungen abhängen: daher ist es ein augenscheinlicher Widerspruch, wenn man diese beis den Begriffe vermengt. Die Vernunst erwiedert: das Alleine ist das Ganze, weil es die Ursache aller Dinge ist, nicht die äußere, sondern die inbleibende, die Alles in sich hat, weil sie Alles in sich erzeugt. So ist der Verstand zugleich der Inbegriff und die Ursache aller seiner Gedanken.\*)

Hier bricht das erfte Gespräch ab, nachdem das Thema so weit geführt worden, daß der neue und nächste Angrisspunkt tein

<sup>\*)</sup> Tract. I. Dial. I. (Sigm. lleberf. S. 25-29).

anderer sein kann, als die göttliche Immanenz, die in dem zweiten Gespräche Theophilus gegen Erasmus vertheidigt. Es ist klar, daß dieses zweite Gespräch das erste unmittelbar voraussest und da fortsährt, wo jenes stehen geblieben; es sind nicht mehr Gegner, welche streiten, sondern Erasmus ist der Schiller, der belehrt sein will und belehrt wird. Er hat drei Fragen an Theophilus zu richten. Wie kann Gott zugleich die inbleibende und die entsernte Ursache aller Dinge genannt werden? Wie kann Gott als Ursache zugleich das Ganze sein, da dieses doch die Ursache mit ihren Wirkungen in sich begreift? Endlich, wie kann Gott die ewige Ursache sein, da doch unter seinen Wirkungen die vergänglichen Dinge sind?

Gott ift die entfernte Urfache derjenigen Dinge, die nicht un= mittelbar aus feinem Wefen hervorgehen, fondern junachst burch andere, d. h. durch Gott mittelbar erzeugt werden, er ift beshalb nicht weniger die inbleibende Ursache: das ist die (aus dem Tractat uns bekannte) Lösung der erften Frage. Aus der inneren Urfache folgt nothwendig Alles, was in ihr enthalten ift, nicht mehr und weniger: baber wird die Reglität Gottes nicht vermehrt burch feine Wirkungen, so wenig der Begriff des Dreiecks durch die Sage, die aus ihm folgen, vermehrt wird: darin besteht die Lösung der zweiten Frage. Erasmus antwortet: "ich verftehe, was du mir sagen willst, bu haft mich befriedigt". Auf ben letten, aus ber Berganglichkeit ber Dinge geschöpften Ginwurf erklart Theophilus: es giebt eine unmittelbare und ewige Bereinigung mit Gott, unsere Erkenntniß und Liebe Gottes, worin die Bergänglichkeit aufgehoben ift. Erasmus hat für jest nichts zu entgegnen und alle weiteren Fragen follen bis zu einer anderen Gelegenheit vertagt sein.\*)

Man könnte zweifeln, daß diese Gespräche, obwohl sie abgebrochen werden, "Bruchstücke" zu nennen sind, denn sie enthalten in nuce die Summe des ganzen Tractats von dem Begriff der gött-lichen Alleinheit und Immanenz dis zur Glückseligkeit des Wenschen. Es ist kein Grund, in dem ersten Gespräch den Streit mit der Begierde fortzusehen; das zweite hat einen förmlichen Schluß. Wir haben ihren Inhalt so aussührlich entwickelt, um ihren genauen Zusammenhang sowohl unter sich als mit der Lehre des Tractats in völlige Klarheit zu bringen und daraus wahrscheinlich zu machen,

<sup>\*)</sup> Tract. I. Dial. II. (Sigw. Uebersetzung, S. 29-34).

daß ihre Aufzeichnung aus der mündlichen Belehrung hervor= und der schriftlichen Abfassung des Tractats voranging.

### 4. Der Anhang.

Wenn in den beiden Gesprächen die Hauptfragen erörtert und die Themata sestgestellt werden, die wir in dem Tractate ausgesührt sinden, so giedt der "Anhang" in seinen beiden Theilen die Zusammensassung und Summe des Ganzen. Gine solche compendiarische Darstellung setzt die Aussührung voraus, es kann daher kein Iweisel sein, daß der Anhang unserer Schrift später versaßt ist als die Abhandlung selbst. Erst die beiden Dialoge, dann der Tractat, zuletzt der Anhang, dessen beide Theile denen des Tractats entsprechen: der erste handelt "von Gott", der zweite "von der menschlichen Seele".

In dem ersten Theile des Anhangs erscheint bereits in der Gestalt der Axiome und Lehrsätze die Ausprägung der geometrischen Form; der Philosoph betritt den Weg, der ihn zur Ausbildung der Ethik geführt hat. Die sieben Grundsätze behaupten: 1) die Substanz ist ihrer Natur nach früher als die Modi. 2) Die Verschiedensheit der Dinge ist entweder real oder modal. 3) Die reale Verschiedenheit besteht im Unterschied der Eigenschaften (Attribute) und ihrer Arten (Modi). 4) Real verschiedene Dinge haben nichts mit einander gemein. 5) Solche Dinge können nicht das eine die Ursache des anderen sein. 6) Ein Wesen, das Ursache seiner selbst ist, kann sich selbst begrenzt haben. 7) Das erhaltende Princip der Dinge ist vermöge seiner Natur früher als diese.

Mit Hülfe dieser Axiome werden die folgenden vier Lehrsätze bewiesen: 1) Wenn in der Natur zwei Substanzen sind, müssen sie realiter verschieden sein. 2) Die eine Substanz kann nicht die Existenz der anderen bewirken. 3) Jede Substanz und jede Eigenschaft (Attribut) ist vermöge ihrer Natur unendlich und in ihrer Art höchst vollkommen. 4) Aus dem Wesen der Substanz solgt ihre Existenz, daher in einem unendlichen Verstande keine Idee einer Substanz gesetzt sein kann, die in der Natur nicht existirte. Dazu der Zusax, worin aus der Ursprünglichkeit und Unendlichkeit der Natur die Gleichung zwischen Gott und Natur bestätigt wird. Diese besteht aus zahllosen Attributen, deren jedes unendlich ist, vollkommen in seiner Art, und wirklich kraft seines Wesens; es giebt nichts außer ihr:

daher sie genau übereinkommt mit dem Wesen des allein herrlichen und hochgelobten Gottes".\*)

Das Thema dieser Sähe ift die göttliche Alleinheit und Immanenz: dasselbe Thema, das im zweiten Capitel unseres Tractats (Th. I.) ausgeführt und in den unmittelbar ihm beigeführen Dialogen theils polemischen, theils belehrungsbedürftigen Einwürfen gegenüber erörtert wurde. Die vier Lehrsähe im Ansange jenes Capitels sind dieselben als die unseres Anhangs, nur die Ordnung der drei ersten ist eine andere. (Der Sah, der dort an erster Stelle steht, sindet sich hier an dritter, der zweite an erster, der britte an zweiter.\*\*)

Die geometrische Form der Darftellung fordert die Vergleichung mit dem Anhange der Ethit und jener Beilage an Oldenburg (1661), worin wir die erste briefliche Urfunde fanden, daß Spinoza in der Ausbildung seines Hauptwerks begriffen war. Hier zeigt fich auf das Deutlichste, daß unser Anhang ähnlicher der Beilage ift als der Ethit, und die Beilage wiederum der Ethit naber fteht als diefer Unhang. Das Berhältniß zwischen Beilage und Ethit haben wir erörtert. Den Axiomen muffen Definitionen vorangehen: fie fehlen im Anhang, nicht in der Beilage. Bon ben fieben Agiomen des Anhangs und den vier Axiomen der Beilage find brei identisch: das erste, vierte und fünfte des Anhangs gleich dem ersten, dritten und vierten der Beilage. Die vier Lehrfake des Unhangs find nach Inhalt und Ordnung gleich den drei Lehrfagen der Beilage, nur mit dem Unterschiede, daß der zweite und vierte Lehrsat im Anhang fich in dem zweiten der Beilage vereinigt finden. Anhang und Beilage find darin von der Ethit verschieden, daß in diefer Lehrsätze geworden find, was in jenen beiden noch Axiome waren (die fünf erften Axiome bes Anhangs gleich ben vier erften Lehrfäten ber Ethit, die Axiome der Beilage, ausgenommen das zweite, gleich den drei erften).\*\*\*)

Es ist demnach klar, daß der erste Theil unseres Anhangs später als der Tractat und früher als die Beilage an Oldenburg verfaßt ist, welcher letzteren er nach Sigwarts gewiß richtiger Bermuthung zeitlich nahe steht. In der Ausbildung der Ethik darf unter den

<sup>\*)</sup> Tract. Anhang I. (Sigw. Uebers. S. 148—151). — \*\*) Bgl. oben S. 208 sigb. — \*\*\*) Bgl. oben Buch II. Cap. VII. S. 199—202. Ueber die sorgfältige und genaue Bergleichung zwischen Anhang, Beilage und Ethik vergl. Sigwart: Sp. neusentbeckter Tractat S. 152.

vorliegenden Urkunden der geometrisch geformte Theil des Anhangs als der erste, die Beilage als der zweite Schritt gelten, der einen unverkennbaren Fortschritt bezeichnet.

Die andere Salfte des Anhangs enthält die compendiarifde Darftellung der Lehre von der menfclichen Seele, die in dem aweiten Theile bes Tractats ausgeführt war. Wir finden die Sauptfate diefer Lehre zwar nicht in geometrischer Form, aber in Reib und Blied fo geordnet, daß mit der einfachften Beftimmung der Seele begonnen und mit der Hinweisung auf ihren hochsten Ertenntnifauftand geendet wird. Die menfcliche Seele ift, wie der Menfc felbft, ein endliches Ding ober ein Modus. Da alle wirklichen Dinge im unendlichen Berftande begriffen sein muffen und in ibm tein Object gefett sein kann, das nicht realiter existirte, so hat jedes wirkliche Ding eine Ibee, die fein Wefen ausdruckt. Diefe Ibee ift seine Seele. Daher ift die Seele bentenber Ratur, ein Mobus blos (der Kraft) bes Denkens. Jedes wirkliche Ding ift der Modus eines unendlichen Attributs, beren es zahllose giebt. Da nun im Denken das Wefen jedes wirklichen Dinges objectiv ausgedrückt fein muß, so haben die Modi aller Attribute, nicht blos die der Ausbehnung, Seelen. Mit anderen Worten: alle Dinge find befeelt, nicht blos die Körper. "Wirklich fein", ober "Modus eines Attributs fein", oder "in der Natur realiter exiftiren" find Ausbrucke, daffelbe bedeuten. Es giebt nur Ideen der wirklichen Dinge. Ohne Wirklichkeit teine Ibee. Daher konnte Spinoza fagen: "bie Ibee entsteht aus einem Object, welches in der Natur realiter existirt". Wenn er in diesem Sinn "von dem Ursprunge ber Seele aus bem Körper" redet, so ift dies keineswegs materialiskisch zu verstehen, als ob der Rörper die Seele aus fich hervorbrächte.\*)

Wir wissen bereits, daß wir von den zahllosen Attributen keine anderen in gleicher Weise zu erkennen vermögen, als Denken und Ausdehnung, und daß es keine anderen Modi der Ausdehnung giebt, als Bewegung und Ruhe, deren bestimmte Proportion das Wesen des Körpers ausmacht. Daher ist das wirkliche Ding, in dessen Idee unsere Seele besteht, unser Körper. In demselben Maße, als der Zustand unseres Körpers verändert d. h. seine Bewegung und Ruhe entweder vermehrt oder vermindert wird, ändert sich auch der

<sup>\*)</sup> Anhang II. (1—12). Sigwart: Ucberj. S. 152—156.

Zustand unserer Seele. Ihr Wesen ist vorstellender Natur, daher müssen ihre Beränderungen vorgestellt oder percipirt werden. Diese Perceptionen sind die Gefühle. Es giebt verschiedene Grade der Bewegung und Ruhe in den Theilen unseres Körpers und verschiedene äußere Ursachen, welche diese Beränderungen hervorbringen: daher die Berschiedenheit der Gefühle. Das normale Verhältniß von Bewegung und Ruhe, worin die Natur unseres Körpers besteht, kann gestört und wiederhergestellt werden: daher der llebergang aus einem Gefühlszustande in den anderen und die Rücklehr in den normalen, den wir behaglich empfinden.\*)

Die Seele kann nicht verändert werden, ohne diese Beränderung und damit sich verändert zu sühlen: daher entspringt aus dem Gesühl nothwendig die Borstellung des eigenen Zustandes, also eine reslexive Id ee oder Selbsterkenntniß, Ersahrung und vernunst= gemäßes Denken. Der unendliche Berstand ist eine unmittelbare Modification Gottes und als solche mit Gott ewig vereinigt; er ist der Inbegriff aller wirklichen Ideen, daher ist jede wirkliche Idee, also auch unsere Seele ein Theil des unendlichen Berstandes, sie ist als ein solcher Theil im Justande der Bereinigung mit Gott. Da nun unsere Seele erkennt, was sie ist, so vermag sie ihrer Bereinigung mit Gott inne zu werden. "Daraus", so endet unser Text, "tann der Ursprung ihrer klaren Erkenntniß und Unsterblichkeit deut= lich ersehen werden".\*\*)

Im Borblick auf die Ausbildung des Hauptwerks erkennen wir in diesem zweiten Theile des Anhangs eine (noch nicht geometrisch gesormte) Borarbeit für das zweite Buch der Ethik. Im Rückblick auf den Tractat verweisen wir zur näheren Bergleichung besonders auf diesenigen Stellen, die von dem Wesen der Seele und dem Vershältniß zwischen Seele und Körper handeln: das ist die Borrede zum zweiten Theil mit den fünfzehn Sähen der ersten Anmerkung und das zwanzigste Capitel mit dem dritten Zusah. Es kann die Frage sein, ob die wichtigen Zusähe zu jener Borrede nicht später versaßt sind, als dieser zweite Theil unseres Anhangs. Die Sähe zeigen, wie Sigwart tressend bemerkt hat, einen schriftstellerischen Fortschritt. Sie sind in ihrer Darstellungsart unleugbar reiser, in ihrer einleuchtenden Kürze und Ordnung präciser gesaßt und dem

<sup>\*)</sup> Anhang II. (13—16). S. 156—158. — \*\*) Anhang II. (17). S. 158. Fischer, Gefc. b. Philosophie. II. 3. Aust. 16

Nebergang in die geometrische Form näher gebracht, als der zweite Theil des Anhangs.\*)

Wir haben den gesammten Inhalt des Tractats so dargestellt, daß wir nach unserer Aufsassung, wie es in diesem Werke geschehen mußte, die Sätze erklärend und verdeutlichend wiedergegeben. Dabei mußten wir dem systematisch vollendeten Ideengange Spinozas vorgreisen und der Verständlichkeit des letzteren manchen Eintrag thun: ein Uebelstand, den wir mit Unrecht in der vorigen Auflage dieses Buchs lieber vermeiden wollten.

### Neuntes Capitcl.

### Die Entstehung der Lehre Spinozas.

### I. Entwicklungsgang der Lehre.

Und ber Zeitfolge ber Werte lagt fich ber fortichreitenbe Gang der Lehre Spinozas erkennen. Die literarisch bezeichneten Stadien find: 1. die beiden Dialoge, 2. der tractatus brevis, 3. der Un= hang und die Zufätze, deren wichtigfter die Vorrede zum zweiten Theil des Tractats begleitet, 4. die ersten Schritte jur Ausbildung ber Ethik, die aus der Vergleichung des ersten, geometrisch geformten Theiles des Anhangs mit der Beilage an Oldenburg (1661) einleuchten, 5. tractatus de intellectus emendatione, 6. die Darftellung der cartesianischen Principienlehre nebst den "cogitata metaphysica" (1663), 7. der Stand der Ethik im Jahre 1663 (nach ben Briefen zwischen Bries und Spinoza), 8. die Dreitheilung und erfte Vollendung der Ethit im Jahre 1665, 9. tractatus theologicopoliticus (1665-70), 10. die Fünftheilung und lette Redaction ber Ethik (1670-75), 11. tractatus politicus (1675-77). - In biefem Fortgange giebt es keinen Abbruch und darum keine Epoche, wohl aber gewiffe Ginfchnitte ober Cafuren, die durch die Jahre 1661 und 1665 bestimmt werben, zwischen welche die erste Ausbildung und Vollendung der Ethik fällt. Der tractatus brevis ift früher und,

<sup>\*)</sup> Lgl. voriges Cap. S. 216 figb.

wie aus ihm selbst hervorgeht, als ein Lehrbuch für Spinozas Freunde und Schüler in Amsterdam verfaßt; daher nehme ich an, daß die Trennung von den letzteren die nächste Veranlassung zu seiner Aufzeichnung gab und derselbe wahrscheinlich in jenem einssamen Landhause an der Straße nach Ouwerkert niedergeschrieben wurde (1656—60). Es darf als sicher gelten, daß die in dem Werke dargestellte Lehre dem Schülerkreise in Amsterdam aus mündlichen Gesprächen bekannt war und Spinoza demnach seinen Standpunkt im Wesentlichen erreicht hatte, als ihn die Synagoge ausstieß und er genöthigt war, seine Vaterstadt zu verlassen.\*)

Beurtheilen wir diefen Entwicklungsgang feiner Lehre burch ihr Berhältniß zu ber Lehre Descartes', fo ift erftens feftzustellen, bag Spinoza in teinem seiner Werte als Cartefianer im gewöhnlichen Sinn ber Schule erscheint. Geine Darftellung ber cartefianischen Brincipien barf nicht als Inftanz bagegen gelten; vielmehr ift ausdrudlich und authentisch bezeugt, daß hier ber Philosoph seine eigene Lehre nicht vortrug und vortragen wollte, daher nicht einmal ber Grad seiner Abhängigkeit von Descartes nach jener gelegent= lichen Lehrschrift abgeschätt werden tann. Die brieflichen Meußerungen Spinozas felbst, wie die in der Borrede des Werks gegebene Erklärung laffen über Entstehung und Bedeutung der genannten Schrift nicht ben minbeften Zweifel.\*\*) Man hat befremblicherweife biefe Zeugniffe neuerdings balb zu wenig balb gar nicht beachtet und aus falichen Boraussehungen allerhand faliche Schluffe gezogen, wie 3. B. daß die cogitata metaphysica früher verfaßt seien als der tractatus brevis, oder daß Spinoza damals die Willensfreiheit noch bejaht habe u. f. w. Es barf zweitens behauptet werben, bag in teiner literarischen Form die Abhängigkeit unseres Philosophen von Descartes ftarter als in jenem tractatus brevis herbortritt, der (abgesehen von ben Dialogen) schon beshalb als bas frühfte feiner uns bekannten philosophischen Werke zu betrachten ift. Damit ftimmt bas hanbidriftliche, icon angeführte Zeugnig. \*\*\*)

<sup>\*)</sup> Bergl. oben Cap. VII. S. 198—204, Cap. VIII. S. 206 figb. S. 233. Wir erinnern uns jener Antwort, die er den Aushorchern gab (S. 124—26). War es seine Ueberzeugung, daß in einem gewissen Sinn die Körperlichkeit Gottes behauptet und die Unsterblichkeit der Seele verneint werden könne, so hatte er die cartesianische Lehre schon hinter sich. — \*\*) Bergl. oben Cap. IV. S. 136—138. — \*\*\*) Bergl. Cap. VI. S. 192.

### II. Urfprung und Quellen ber Lehre.

### 1. Der Streit ber Unfichten.

Die Frage nach der Entstehung der Lehre Spinozas fällt demnach mit der Frage nach der Entstehung (Quellen) dieses Tractats
zusammen. Wenn in dem letzteren der Philosoph noch abhängiger
von seinem Borgänger erscheint als in den solgenden Schriften und
diese in ihrem Fortgang eine zunehmende Entsernung von Descartes
erkennen lassen, so scheint nichts natürlicher als die Annahme, daß
der Ausgangspunkt und Ursprung der Lehre Spinozas in dem Spsteme
Descartes' zu suchen ist, daß in seiner Entwicklung es ein erstes,
literarisch nicht beurkundetes Stadium gegeben hat, in welchem er
selbst cartesianisch gesinnt war, daß zur Ausbildung seiner eigenen
Lehre nichts anderes nöthig war als der einsache, von uns schon
erleuchtete, durch die Lage des cartesianischen Systems selbst gesorderte
Fortschritt.

Diese Anficht wird heute von vielen Seiten bestritten. Es ift tein gunftiges Zeichen für die Gegner, daß fie über den mahren Urfprung des Spinozismus unter einander felbft teineswegs einig find, vielmehr ihre Meinungen nach den verschiedensten Richtungen auseinander geben. 3mar ben mächtigen Ginfluß der Lehre Descartes' auf den Entwicklungsgang Spinozas ftellt keiner in Abrede, nur foll biefer Ginflug nicht ausreichen, um ben eigenthumlichen Standpuntt unseres Philosophen, den specifischen Charakter feines Syftems ju erklären. Bon mehr als einer Seite wird behauptet, daß Spinoza niemals Cartefianer war, fondern feine pantheiftische Grundanschauung schon gewonnen hatte, als er die Lehre Descartes' tennen lernte, ju welcher letteren er fich beshalb im Wefentlichen nur tritifc und polemisch verhalten habe: so urtheilen Schaarschmidt, Sigwart, Abenarius, benen Böhmer beiftimmt.\*) Auf die Frage nun, von wem Spinoza diese pantheiftische Grundanschauung, die er zum Stubium Descartes' mitbrachte, empfangen habe, werden wir nach berschiedenen Richtungen gewiesen: auf die Averroiften und judiichen Philosophen bes Mittelalters, dann auf die Rabbaliften, aus benen ichon Leibnig die beterminiftische Lehre Spinozas herleiten

<sup>\*)</sup> Böhmer: Spinozana. IV. Philoj. Zeitschr. Bb. 57 (1870). S. 260. Sigwart: \*\*Uebers., Broleg. III. 1. S. XLI—XLIV.

wollte\*); vor allem aber ift neuerdings Giordano Bruno als ber Philosoph genannt worden, deffen italienische, in London erschienenen Schriften (1584-85) Spinoza aller Wahrscheinlichkeit nach gekannt und daraus die Grundanschauung von dem göttlichen AU (natura == Deus) fich angeeignet habe. Daß Bruno mit seiner naturalistischen Alleinheitslehre als ein Vorläufer Spinozas erscheint, daß zwischen beiden Bhilosophen eine unverkennbare Geiftesverwandtichaft besteht, ift schon von Jacobi hervorgehoben und feitbem oft wiederholt morden.\*\*) Es handelt fich jest nicht um eine folche Parallele, fondern um die genaue und quellenmäßige Nachweifung, daß Spinoza von Brunos Lehre herkommt und zu Descartes übergeht, indem er die pantheistische Grundanschauung, wie die enthufiastische Grundstimmung bes Rolaners fefthält und baber ben cartefianischen Standpunkt sofort polemisch angreift und in die Alleinheitslehre umbildet. Der Hauptvertreter biefer Anficht ift Sigwart, beffen Spuren Abenarius gefolgt ift. Sigwart hat in einer lehrreichen Untersuchung seine Ansicht sorgfältig und umständlich ausgeführt, er hat sie in feinen beiben mit dem Gegenftand beschäftigten Schriften als eine Spothese vorgetragen und die Grenze der letteren ausdrücklich nicht überschreiten wollen. Daß Spinoza Schriften Brunos gelesen oder gekannt hat, obwohl er fie nie citirt und den Namen Brunos nie nennt, ift sehr wohl möglich und durch Sigwarts Nachweisungen mahricheinlich gemacht worden. Dagegen ift es dem letteren nicht blos mahrscheinlich, sondern gewiß, "bag der Begriff der unend= lichen, allumfaffenden Natur für Spinoza tein erft abgeleiteter Gedanke, sondern eine Grundanschauung ist; daß wir darin eine Ueber= lieferung erkennen muffen, von der Spinoza ausgeht, nicht einen Gedanken, den er erft durch eigene Arbeit gewinnt." Es ift ihm ferner gewiß, "daß Spinoza am Anfange seiner Entwicklung fich durchaus polemisch zu Cartefius verhält." Also konnte Spinoza, wie Sigwart die Sache anfleht, die pantheistische Grundanschauung 1. nur im Wege ber Ueberlieferung erhalten, 2. niemals aus Descartes' Lehre gewinnen, auch nicht im Wege eines folgerichtigen Es tann nur die Frage fein, von wem er jenen Ideenganges. Grundgebanken empfangen hat, ben er weber aus eigenem Nachbenken noch durch die Lehre Descartes' zu erreichen vermochte? Die Antwort

<sup>\*)</sup> Leibniz: Theobicee § 372. — \*\*) Bgl. Theil I. dieses Werks. Ginl. Cap. V. S. 100 figd.

auf diese Frage bleibt hypothetisch. Die bisher mahrscheinlichfte Sp= vothefe ertlart: jene Ueberlieferung ftammt von Bruno.\*) So fteht Sigmarts Unficht, für beren fichere Behauptungen ich bie Bemeife umfonft gefucht habe. Weder ift mir bewiesen, daß unferem Bbilosophen die pantheistische Grundanschauung nur durch Ueberlieferung autommen konnte, noch daß fie für ihn im Wege ber cartefianischen Lehre unerreichbar war. Vielmehr bin und bleibe ich überzeugt, daß er biefe Anschauung traft eigenen Nachbenkens aus ber cartestanischen Lehre gefunden bat und finden mufte. Als ein Beweis, daß er nie Cartefianer war, foll ber erfte Dialog gelten. Abenarius fieht in biefem Schriftstud ein Zeugniß, daß Spinoza bamals die Lehre Descartes' noch nicht gekannt habe; Sigwart im Gegentheil erkennt, daß Spinoza hier bereits die Lehre Descartes' bekampfte. Darin hat er unameifelhaft Recht. Wenn er aber fagt: "das Charafteriftische ift. daß Spinoza hier, am Anfange seiner Entwicklung, sich durchaus volemisch zu Cartefius verhält", so sehe ich nicht, mit welchem Recht er in biefes Schriftftud ben Anfang ber Entwidlung Spinozas legt. Descartes war ein großer Philosoph, bevor er eine Zeile zur literarifden Darftellung feiner Lehre niedergeschrieben. Gingeräumt, daß jener erste Dialog die frühste Schrift Spinozas war, so ist der Anfang der literarischen Thätigkeit nicht der Anfang der Entwicklung überhaupt, und Spinoza hatte Zeit genug, Cartefianer zu fein und feinen eigenen fortgeschrittenen Standpunkt auszubilden, bebor er anfing, ben letteren fdriftlich ju fixiren. Wenn bann Sigwart weiter fo fortfährt: "bie carteftanifche Lehre wird der Begehrlichkeit in ben Mund gelegt und bamit als der Ausbruck eines niederen. in ber finnlichen Anschauungsweise befangenen Standpunkts bargeftellt", so hat er in diesem Bunkte thatsächlich Unrecht, benn die Begierbe. wie wir oben ausführlich gezeigt haben, bekampft vielmehr ben carteffanischen Standpunkt, fogar mit ben Waffen Spinozas (fo wenig auch biefer polemische Charatter mit ihrer Rolle übereinstimmt). Es ware auch eine gar zu versehlte und stumpse Polemit, die Spinoza schwerlich in den Sinn kommen konnte, die Lehre Descartes' als "einen niederen, in der finnlichen Anschauungsweise befangenen Standpunkt" preiszugeben.\*\*)

<sup>\*)</sup> Sigwart: Uebers. Proleg. III. 1. S. XXXVIII—XLIII. — \*\*) Bgl. voriges Capitel S. 234—35.

Bon einer anderen Seite werden wir belehrt, daß Spinoza zwar Cartefianer mar, aber aus dem Rege des Spftems, worin er fich verstrickt hatte, nur durch die erneute Einwirkung der judischen Religionsphilosophen des Mittelalters, hauptsächlich des Maimonides, Gersonides (Lewi ben Gerson) und Chasdai Crestas, befreit und zu bem eigenen Standpunkt geführt werben konnte. Die Entwicklung, die er hier erlebt haben foll, nimmt eine curiose Wendung. Unter bem Ginfluß Descartes' giebt er bas Judenthum auf; bann, wie er im Cartefianismus festfitt und die Schranken fühlt, die er aus eigener Rraft nicht burchbrechen tann, befinnt er fich eines Befferen und findet, daß die verschmähten Philosophen seines Volks so übel nicht waren, er streckt die Arme nach ihnen aus und entbeckt an der Sand ber weisen Rabbiner bes Mittelalters ben Weg zu feinem Syftem. So wird Spinoza aus einem Cartefianer und jübischen Apostaten, den die Synagoge verflucht hat, wieder im eigentlichen Sinn "ein jubischer Philosoph". Der Bertreter bieser Anficht ift M. Joël in einer Reihe von Abhandlungen,\*) die im Einzelnen viel Lehrreiches enthalten, aber den Entwicklungsgang des Philosophen in der Absicht, ihn für das Judenthum zu retten, als einen Bickzack erscheinen laffen, worin der angehende Talmudift wegen seiner frevelhaften Meinungen von der Spinggoge verftoken wird und dann als Philosoph auf dem Umwege durch Descartes zu den Rabbinern zurückkehrt. Wir haben in Spinozas Lehre kein Syftem aus einem Guß, sondern ein Flidwert aus Lappen.

Daß Spinoza die jüdischen Gottesgelehrten und Scholastiker, die hochangesehenen mittelalterlichen Rabbiner und Commentatoren der Schrift studirt hatte und wohl in ihnen bewandert war, ist eine auß seiner Jugendgeschichte bekannte Thatsache; Joël hat das anerkenenenswerthe Berdienst, die fortwirkenden Eindrücke dieser Studien in den Schriften des Philosophen sachkundig und ausmerksam verfolgt und in einer Reihe einzelner Stellen nachgewiesen zu haben. Wenn man sich Spinozas an der jüdischen Theologie geschulten Vildungsgang vergegenwärtigt und seine Werke liest, so kann man sich nicht

<sup>\*)</sup> An dieser Stelle, wo es sich nicht um biblische Fragen und ben tractatus theologico-politicus handelt, nenne ich: Don Chasbai Crestas' religionsphilossophische Lehren in ihrem geschichtlichen Einfluß, bargestellt von M. Joël, Rabbiner in Breslau (1866). Desselben Schrift: Zur Genesis ber Lehre Spinozas mit besonberer Berücksichtigung des kurzen Tractats u. s. f. (1871).

genug mundern, wie felten man den Reminiscenzen des jüdifch-orientalischen Styls begegnet und bis zu welchem Grade fich diefer Geiff von den ihm anergogenen Gindruden in feiner Dent- und Schreibart befreit hatte. Aber Joël will den Ginfluß judifcher Theologen teineswegs auf die Reminiscenzen, die aus feiner Jugendzeit "im Ropfe Spinozas hangen geblieben", eingeschrankt wiffen, fonbern er behauptet, daß in feiner fpateren von Descartes abhangigen Beriode jene judifchen Religionsphilosophen geradezu die Leitsterne wurden. die ihm den neuen Weg seiner Lehre erleuchteten. Wir reden jett nicht von dem theologisch-politischen Tractat, worin es fich um biblifde und exegetifche Unterfuchungen handelt, die naturgemäß mit Spinozas jübisch=theologischen Studien zusammenhängen. Wenn Joël bemerkt, daß "die Abfaffung biefer Schrift geradezu den Befit einer wenn auch nicht umfänglichen, boch ziemlich ausgewählten jubifden Bibliothet voraussette"\*), so wollen wir nur beiläufig unfer Befremden ausbruden, daß von einer folden Bibliothet in bem Radlaß des Philosophen nichts zu finden war. Wir haben es hier mit dem Ursprunge der Lehre Spinozas zu thun, mit den Quellen des tractatus brevis, die Joël in den judischen Religionsphilosophen und hauptfächlich in Creskas' Wert "Gotteslicht" (Or Abonai, aus dem Rahre 1410) entdeckt haben will.

Spinoza, so werden wir belehrt, machte in seiner cartestanischen Periode die Erfahrung, daß in dem Eifer, die Philosophie vor jedem Widerstreit gegen die Religion zu bewahren, Descartes selbst und seine eigenen christlichen Freunde weit besangener waren, als die berühmten Religionslehrer seines Bolts. "Ich habe dem Spinoza", sagt Joël, "nicht ins Herz geblickt, aber wie vieles blieb unausgesprochen in demselben! Was mochte in ihm vorgehen, als Männer, wie Oldenburg, und Blhenbergh, ihm mit Fragen zusetzen, in Bezug auf welche er sich sagen mußte, daß Männer aus der Schule des Maimonides nicht eine gleiche Besangenheit zu erkennen gegeben hätten!"\*\*) Diese und ähnliche Erfahrungen sollen es also gewesen sein, die nach Ivel den Philosophen vermocht haben, die Rücksehr zu ben Rabbinern anzutreten. Man braucht Spinoza nicht ins Herz zu sehen, sondern nur auf die Data jener Briese zu achten, worin die besangenen Einwürse der genannten Männer enthalten waren,

<sup>\*)</sup> Joël: Zur Genesis u. f. w. S. 6. - \*\*) Ebenbas. S. 9.

um fogleich zu erkennen, daß damals seine Lehre schon in ihrer fustematischen Form feststand, denn eben diese war es, die man angriff. Solche Erfahrungen können daher unmöglich den Umschwung veranlaßt haben, ber ben Philosophen zu ben Rabbinern zuruck und burch biefe auf den Weg zu feiner neuen Lehre führte. Dies heifit, die Sache, die man erklaren will, in ihrer gangen Fertigkeit boraussehen. Damals hatte Spinoza ben neuen Weg nicht erft zu suchen, fondern bereits das Ziel beffelben erreicht. Spinoza war auch nicht der Mann, den Erfahrungen fo gewöhnlicher Art, wie die angeführ= ten, dazu bringen konnten, feinen Weg zu andern. War er Cartefianer, fo muß er in ber Lehre bes Meifters felbft bie Bebingungen und Antriebe gefunden haben, die ihn nothigten darüber hinauszu= geben. Diefer Anficht ift im Eingange feiner Abhandlung auch Joël. Descartes hatte in seinen Diarien, einer der frühsten Aufzeichnungen, die erft seit zwanzig Jahren der Welt bekannt ift,\*) die Bemerkung hingeworfen: "Drei Wunder hat der Herr gemacht: die Schöpfung aus Richts, ben freien Willen und ben Gottmenfchen". Spinoga konnte diese drei Hauptwunder so wenig als irgend ein anderes Wunder anerkennen, denn er verneinte die Realität des Jrrationalen; er beariff die Welt als eine nothwendige Folge aus dem Wefen Got= tes, er verwarf die Willensfreiheit, und der Gottmenfch im buchftablichen Sinn (bie Modus geworbene Substanz) erschien ihm als die Quadratur des Cirkels. Im allegorischen Sinn, der das Wunder ausichließt, ließ er den Sohn Gottes, die ewige Weisheit ober Liebe Gottes im Menschen nicht blos gelten, fondern fand biefen Begriff bes Gottmenschen erfüllt in der Person Jesu. Das nennt man nicht eine Rudtehr zum Judenthum. Aber gleichviel, es moge die Berneinung jener brei cartefianischen Sauptwunder im tractatus brevis enthalten fein. Um die Differeng zwischen dieser Schrift und ber cartesianischen Lehre turz zu bezeichnen, hatte Trendelenburg jene Bemerkung aus dem Tagebuche Descartes' zur Orientirung gebraucht. "Cartefius hatte biefe drei mirabilia, wenn auch nicht ausdrücklich das dritte, zur stillschweigenden Boraussetzung seiner Philosophie. Aber der Tractat bringt sie hinter sich."\*\*) Ich halte diese Art der Orientirung nicht für glücklich und ben Sat, daß Descartes die Un-

<sup>\*)</sup> Bergl. Theil I. dieses Werfs. Buch I. Cap. II. S. 171-74. — \*\*) Trensbelenburg: Hist. Beitr. III. S. 356 figb.

nahme jener Bunder zur ftillschweigenden Boraussetzung feiner Lehre gemacht habe, für falfc. Man muß die Grundlagen der Lebre Descartes' nicht in einer hingeworfenen Bemerkung feines Diariums fuchen. Es ist nicht richtig, daß die Bejahung der Willensfreiheit bei ihm "eine ftillschweigende Boraussetzung" war, da fie eine so wichtige und ausführlich begründete Stelle in seiner Erkenntniflehre einnimmt. Aber Joël, indem er fich an das trendelenburgische Citat hält, geht weiter. "Für Spinoza waren gerade sie (bie drei Wunder) die Antriebe jum hinausgehen über Cartefius und jum Emporbringen zu feiner originalen Weltanschauung."\*) Unmöglich kann ein cartefianisches Wort, von dem Spinoza gar nichts wußte und wiffen konnte, der Beweggrund gewesen sein, der ihn über die carteftanifche Lehre hinausführte. Die Antriebe, die unferen Philosophen nöthigten, das Shitem Descartes' ju durchbrechen, find in den urtunblichen und grundlegenden Schriften des letteren zu fuchen, bie Spinoza ftubirt hat, vor allem in der Principienlehre, die Spinoza selbst, als er schon barüber hinaus war, einem Schüler vorgetragen. den er nicht in die eigene Lehre einführen wollte. Er überlieferte bem noch unreifen Schuler die Philosophie, welche die Vorftufe zu ber seinigen bildete und für ihn felbst ber Weg zu biefem Ziel gewesen war. So mußte er sie durchdrungen haben, um sie überhaupt lehren zu wollen. Seine Darstellung der cartesianischen Principien beweist keineswegs, daß Spinoza damals Cartefianer war, im Gegentheil; wohl aber gilt fie mir als ein sprechender Beweis, daß er Cartefianer gewesen sein muß. Man lehrt am ehesten, was man völlig burchdrungen hat, und man hat eine Lehre nie vollkommener durchdrungen, als wenn man fie innerlich ganz erlebt und aus= gelebt hat. Warum hat Spinoza jenem Schüler nicht die Lehre Giordano Brunos vorgetragen oder, wenn diese zu gefährlich und hoch war, die des Chashai Crestas? Als Spinoza die Lehre Des= cartes' felbst lehrte, verhielt er sich dazu, wie Fichte auf dem Standpunkt seiner Wissenschaftslehre zu Kant, oder Schelling auf dem Standpunkt seiner Ibentitätslehre zu Fichte. Wenn wir von dem lekteren nur die Schriften hätten, worin er Kant bekämpft: würde man recht thun zu schließen, daß er nie Rantianer war, oder, wenn er es war, daß ihm ich weiß nicht wer die Füße gesetzt haben muß,

<sup>\*)</sup> Joël: Bur Genefis u. f. w. S. 1.

um den Weg zu sich selbst zu finden? Und ähnliche Schlüffe sind es, die heutzutage den Ursprung der Lehre Spinozas außerhalb Desecartes' ausfindig machen wollen.

Es find also weder die Erfahrungen driftlich=dogmatischer Be= fangenheit noch auch die Berwerfung jener drei cartefianischen Mirabilien gewesen, woraus in der Richtung Spinozas der Umschwung hervorging. Aber die Antriebe bazu lagen (nach Joël) in der carteffanischen Lehre: Spinoza hatte hier feinen Ausgangspunkt, er fah die zudurchbrechenden Schranten, die zulöfende Aufgabe, aber um felbst den Weg zum Riele zu finden, bazu war er nicht geistesftart und gedankenreich genug, fondern mußte von judifchen Gottegge= lehrten schrittweise gegangelt werben. Maimonides und Lewi ben Gerfon griffen ihm von der einen, Chasdai Crestas von der andern Seite unter die Arme. Des Maimonides "Führer der Berirrten" (More Nebuchim) und Crestas' "Gotteslicht" bienten ihm zur Leuchte. Awar waren diese Kührer selbst keineswegs unter sich einig. Creskas bekämpfte den Maimonides. Diefer lehrte die Uebereinftimmung awi= schen der alttestamentlichen Offenbarung und der aristotelischen Phi= Losophie, jener verwarf den peripatetischen Rationalismus und behauptete die Unerkennbarkeit des göttlichen Wefens: Spinoza verwarf bie Grundfate beiber; boch foll bies ihn nicht gehindert haben, im Einzelnen vieles von beiben zu profitiren und namentlich von Crestas die erften Anregungen zum Ausbau seiner eigenthümlichen Lehre zu empfangen. Ein fonderbarer Anblick, einen Mann, wie Spinoza, bon zwei Anderen geführt zu feben, benen er in der Saubtsache miderftreitet und die felbst in der Sauptsache uneinig find! Indeffen er braucht hulfe gegen die drei cartefianischen Mirabilien. Die Parole heißt: keine Schöpfung aus Nichts, keine Willensfreiheit, kein Gott= menich! Gegen den letten hilft die verschmähte judifche Religion, die nur einen Gott, aber teinen Gottmenfchen tennt. Gegen bie Schöpfung aus Nichts hilft Maimonides, ber zwar ben zeitlichen Anfang ber Welt vertheidigt, aber als Aristoteliker gute Grunde dawider an die Hand giebt, hilft Gersonides, der die Ewigkeit der Materie behauptet, hilft vor allen Crestas durch feine Lehre von der Identität bes abttlichen Berftandes und Willens, von der Ibentität bes gottlichen Willens und Wefens, der Freiheit und Nothwendigkeit in Gott, wonach bie Welt als eine nothwendige und ewige Schöpfung bes göttlichen Willens und Folge bes göttlichen Wefens erscheint. Eben darum empfängt Spinoza zur Berneinung der menschlichen Willensfreiheit von Creskas nicht blos die willkommenfte Hulfe, sondern die völlige Erleuchtung. Es ist die Frage nach dem Berhältniß der göttlichen Allwiffenheit (Borherwiffen und Borherbeftimmung) und der menfclichen Freiheit. Es giebt jur Lojung brei mögliche Standpunkte: entweder man bejaht beide und sucht ihre Bereinbarkeit zu beweisen, oder man erkennt ihre Unvereinbarkeit und sucht die menschliche Freiheit zu retten, indem man die göttliche Allwissenheit auf die Gattungen einschränkt, um dem menschlichen Ginzelwillen Raum au schaffen, ober man verneint die menschliche Freiheit, um die anttliche Allwissenheit und Vorherbestimmung in ihrem ganzen uneingeschränkten Umfange behaupten zu konnen. Den erften Standpunkt vertritt Maimonides, den zweiten Lewi ben Gerson, den britten Crestas. Ift alles durch Gott bestimmt und deshalb nothwendig, so giebt es keine von ihm unabhängigen Urfachen, er wirkt auch burch die mittelbaren oder veranlaffenden Urfachen (wie wenn der Wind bie See austrodnet), es giebt bann tein blos mögliches Befchehen, bas auch anders fein konnte, teine freien Sandlungen bes Menfchen: man nennt unfer Thun freiwillig, wenn es ohne Gefühl des Zwanges ftattfindet, unfreiwillig, wenn ber Zwang empfunden wird. bie Urfachen gehören auch die göttlichen Gebote, unter die Wirkungen die göttlichen Strafen, fie find die nothwendigen Folgen fcblechter Gefinnungen. Auf die Frage: "warum werde ich für folche Gefinnungen gestraft?" würde Crestas antworten: "warum wirst bu verbrannt, wenn du im Reuer ftehft ?" "Niemand tann zweifeln", fagt Joël, "daß Spinoza hier die erfte Anregung zum Ausbau des daratteriftischsten Theiles feines Spftems gefunden." Und an einer anderen Stelle: "man wird schwerlich etwas vermissen, was zur Erkenntniß des Ursprunges von Spinozas Anficht über den menschlichen Willen bienen fann."\*)

Es ist im Sinne Spinozas zu erwiedern, daß kein Theil seines Systems charakteristischer ist als ein anderer (es giebt keinen "charakteristischsten Theil") so wenig etwa dieser mathematische Saß charakteristischer ist als jener; daß die Theile seines Systems in dem Grundzgedanken des letzteren begründet sein müssen und nicht der eine daher, der andere dorther entlehnt und von Außen her aufgenommen

<sup>\*)</sup> Joël: Chasbai Crestas. S. 53 figb. Bur Genefis ber Lehre Spinozas S. 54.

sein kann; daß endlich der Determinismus des Creskas und der Spinozas keineswegs dieselbe Sache sind. Die Nichtigkeit unseres freien Willens beruht bei Creskas auf der Bejahung der absoluten göttlichen Causalität, deren Erkennbarkeit verneint wird, denn selbst die Einheit Gottes ist bei ihm kein Object der Erkenntniß, sondern der Offenbarung; dagegen gründet sie Spinoza auf die klare Erkenntniß der göttlichen Causalität, aus welcher Einsicht die Bejahung derselben unmittelbar hervorgeht.

Daher ift unsere Bereinigung mit Gott, das Durchdrungensein von ihm, die Liebe Gottes ein Zustand, der bei Creskas unabhängig von der Erkenntniß besteht, während er bei Maimonides sich auf die letztere gründet und bei Spinoza mit ihr zusammenfällt, weil er unmittelbar aus ihr solgt. Ich sehe nicht mehr einen Gedanken Spinozas, sondern eine unmögliche Zwitterbildung vor mir, wenn ich mir seinen "amor Dei intellectualis" so erklären soll, daß der "amor" von Creskas und "intellectualis" von Maimonides herrührt. Wörtzlich so will Joël die Entstehung dieser Lehre Spinozas erklären: "von Chasdai stammt die ""Liebe"", von Maimonides das Beiwort ""intellectual".\*)

Gottes Dasein ist nach Creskas durch Beweise, dagegen seine Einheit, Unkörperlichkeit, schöpferische Wirksamkeit, Güte und Liebe nur durch Offenbarung und Prophetie erkennbar. Nach Creskas macht die Liebe, um es mit Joëls Worten zu sagen, "die wahre Seligkeit Gottes", "sie ist eine wesenhafte Eigenschaft Gottes oder richtiger sein Wesen".\*\*) Spinoza lehrt, wie wir gesehen haben, schon im tractatus brevis das Gegentheil,\*\*\*) er verneint die Möglichteit der Liebe in Gott, daher sein Gottesbegriff wie sein "amor Dei", auch abgesehen von dem intellectuellen Charakter des letzteren, unmöglich nach dem Vorbilde der Lehre des Creskas entstanden sein kann.

Der peripatetische Beweis für das Dasein Gottes lautet in der herkömmlichen Formel: "Wenn es keine erste Ursache gäbe, so würde die Reihe der Ursachen ins Endlose gehen, was unmöglich ist." Wa=rum unmöglich? frägt Creskas. Die Unmöglichkeit der endlosen Caussalreihe ist eine unbewiesene und falsche Voraussehung. Vielmehr

<sup>\*)</sup> Joël: Spinozas theologisch-politischer Tractat u. s. w. Borwort. S. X. — \*\*) Derselbe: Chasbai Cressas. S. 32—36. — \*\*\*) S. vor. Cap. S. 229.

foll der Beweis so geführt werden: wenn keine erste Ursache ist, so giedt es nur Wirkungen, deren keine durch sich besteht, dann ist in der Natur Nichts, das nothwendig existirte. Dies zu behaupten ist ungereimt, daher gilt das Dasein der ersten Ursache als eines schlechthin nothwendigen Wesens. In Rücksicht auf diesen Beweis hat Spinoza in seinem Briese an L. Meher, wo er von dem Begrisse des Unendlichen handelt, den Chasdai citirt. Die Art, wie er ihn ansührt, zeigt nicht, daß er seinen Standpunkt näher gekannt hat, noch weniger, daß er zu ihm als seinem Leitstern emporblickte: er bezeichnet ihn als einen der alten Peripatetiker im Gegensatz zu den neueren, während doch Creskas ein Gegner der Peripatetiker war; er nennt ihn "Judaeum quendam, Rab Ghasdai vocatum".\*) So redet man nicht von einem Mann, dem man seine geistige Erleuchtung dankt. Descartes war für Spinoza kein Quidam.

Als Spinoza in einem der letten Briefe an Oldenburg seinen Begriff der göttlichen Immanenz rechtfertigt, charakterifirt er die Lehre, daß alle Dinge in Gott leben, weben und find. als eine solche, die keineswegs neu sei, sondern schon in Paulus, vielleicht auch in allen Philosophen des Alterthums, ja sogar ("ich wage es zu sagen") in allen Hebräern der alten Zeit ihre Bertreter gesunden habe; er fügt bei den letzteren hinzu: "so viel sich aus gewissen, freilich vielsach gefälschen Uederlieferungen vermuthen läßt".\*\*) Die Stelle deutet offenbar auf mündliche Uederlieferungen und deweist, daß die Quelle, woraus er seine eigenthümliche Immanenzlehre geschöpft hat, so wenig bei den Hebräern zu such ist sich Spinoza in dieser Uedereinstimmung seiner Differenz sehr wohl bewußt, denn er sagt ausdriktlich: "ich behaupte die Immanenz Gottes mit jenen, wenn auch auf andere Art (licet alio modo)".

In einem Scholion seines Hauptwerks äußert der Philosoph, daß ihm bei dem Lehrbegriff, den er an dieser Stelle erläutert, eine gewisse Uebereinstimmung mit den Behauptungen einiger Hebräer vorschwebe. Er lehrt die Identität des Denkens und der Ausdehnung in Gott, daher die Identität von Seele und Körper in den einzelnen Dingen: "die Ordnung und der Zusammenhang der Ideen ist eines mit der Ordnung und dem Zusammenhang der Dinge". "Dies scheis

<sup>\*)</sup> Ep. XXIX. - \*\*) Ep. XXI. Bgl. oben Cap. V. S. 151.

nen Einige unter ben Hebräern wie durch Nebel gesehen zu haben, die nämlich behaupten, daß Gott, der göttliche Berstand und die von ihm erkannten Dinge eines und dasselbe seien."\*) Die Stelle zielt auf gewisse jüdische Peripatetiker, insbesondere Maimonides. Es war, glaube ich, nicht die Art Spinozas, die Quellen seiner Gebanken in der Nebekregion zu suchen.

Nehmen wir dazu, was der Philosoph über die Kabbaliften äußert und wir fcon an einem fruheren Orte angeführt haben: "ich habe einige diefer Schwäher gelefen und kennen gelernt und mich über ihren Unfinn nie genug verwundern konnen", \*\*) fo ift es einem folden Ausspruch gegenüber eine baare Unmöglichkeit, in ben kabbaliftischen Schriften die Quelle der pantheiftischen Lehre Spinozas zu suchen. Um tein Dualift zu fein ober zu bleiben, braucht man noch lange tein Rabbalift zu werden. Der Berfuch, Spinoza zu einem specifisch judischen Philosophen zu machen, ift nicht erft von beute, er ift zu verschiedenen Zeiten angestellt worden und, wie ich glaube. nicht ohne Tendenz entstanden. Schon am Ende des 17. Jahrhunderts erschien Joh. G. Wachter mit seiner Schrift: "ber Spinozismus im Judenthumb" (1699); auch Leibnig in feiner Theodicee wollte, wie wir wiffen, in der tabbaliftischen Literatur die Wurzel des spinoziftischen Determinismus nachweisen. In einer Zeit, wo Spinoza ber Horror der Welt war, wollte man ihn von der großen Geerstraße der Philosophie abseits bringen und ließ ihn auf der Wildbahn und den Frrmegen der Kabbala schweifen. Der verschrieene Atheist sollte nicht ber Nachfolger Descartes' fein. Reimmann in feinem "Berfuch einer Einleitung in die Hiftorie der Theologie" u. f. w. (1717) sprach diese Abficht geradezu aus. Es fei herkommlich. Spinozas Lehre aus der cartefianischen herzuleiten, als ob die lettere jene gottlofen Frrthumer verschuldet; diese Ansicht sei falsch, "vielmehr musse man die Rechnung machen, daß den Spinoza die kabbaliftische Theologie der Juden in jenen Fregarten geleitet habe". Kaum war der theologisch=politische Tractat erschienen, so fingen bekanntlich die Cartesianer sogleich an. ihre Hände in Unschuld zu waschen. Diese Tendenz hat fortgewirkt. Als man von Spinoza redete "wie von einem todten Hunde" suchten driftliche Schriftsteller feine Lehre aus der Welt zu bringen und

<sup>\*)</sup> Eth. II. Prop. VII. Schol. — \*\*) Tract. theologico-politicus. Cap. IX. S. oben Cap. IV. S. 124. Zu vgl. Cap. III. S. 111 figb.

als ein Gemächs bes Judenthums zu isoliren. Aber bie Zeiten anderten fic. Aus bem Sorror ber Welt wurde Spinoza feit Leffing und Nacobi ein Object der Bewunderung und Verehrung, Seitdem haben jubifche Schriftsteller es bedauerlich gefunden, daß einft ihre Glaubensgenoffen diefen gefeierten Mann verflucht und ausgeftoken haben. jest wünschten fie ihn wieder zu einem der Ihrigen zu machen, bamit er seine Ruhmeskränze als "jübischer Philosoph" trage. Ich sage nicht, daß eine folche Tendenz jede folgende, auf die judifchen Quellen der Lehre Spinozas gerichtete Untersuchung beherrscht hat. Auch nicht= judifche Gelehrte haben in dieser Richtung geforscht. Und es kann der entwicklungsgeschichtlichen Betrachtung nur willkommen fein, wenn die fortwirkenden Spuren der Jugendbildung Spinozas in feiner Lehre fo weit und so genau als möglich verfolgt werben. Nur foll man aus Spuren dieser Art, die fich in den Schriften des Philofobben noch hie und ba bemerkbar ausbrägen, nicht die Quellen feiner Lehre machen und die lettere jo ansehen, als ob fie ein qufammengeftudeltes, aus Entlehnungen entftanbenes Alidwert mare. beffen Beftandtheile Spinoza zuerft weggeworfen und bann wieder zusammengelefen habe.

Bu biefen hier erörterten, einander widerftreitenden Anfichten über die Entstehung der Lehre Spinozas, als deren Hauptvertreter Sigwart und Joël gelten dürfen, fügen wir eine dritte, die zwar bon ben Untersuchungen bes ersteren abhängt und beren Resultate voraussest, aber zugleich weiter geben und ben Entwicklungsgang Sbinozas bergeftalt conftruiren will, daß barin "brei Phasen" als "vollkommen verschiedene charakteristische Formen" unterschieden werden, deren jede ihren eigenthümlichen Ausgangspunkt hat, und deren teine im eigentlichen Sinn cartefianisch sein foll. 3ch meine jenen Berfuch, den R. Avenarius in seiner Schrift "über die beiden erften Phasen bes Spinogischen Bantheismus und bas Verhaltnig ber zweiten zur britten Phase" gemacht hat. Nach ihm ift Spinoza nie Cartefianer gewesen, sondern er war "tabbaliftisch-theosophisch angeregt", als er die Schriften Giordano Brunos tennen lernte und beffen Bantheismus annahm: die Lehre von der Alleinheit der Natur. Darin beftand seine erfte Phase: "naturalistische Alleinheit". Er war Pantheift, als er Descartes' Werke zu ftudiren begann und von der Methode der cartesianischen Lehre, insbesondere ihrer ontologischen Gotteserkenntniß gefeffelt wurde. Zest bildete er seinen erften Stand=

punkt um und gelangte zur "zweiten Phase" seiner Entwicklung, die uns als "theistische Alleinheit" bezeichnet wird; zuletzt kam die dritte Phase", worin die Gleichung zwischen Gott und Welt, dieses eigentliche Thema der Lehre Spinozas auf den Begriff der Substanz gegründet wurde: "substantialistische Alleinheit". Diese drei Entwicklungsformen sind literarisch beurkundet. Für die kabbalistische theosophische Anregung giedt es kein Zeugniß, denn daß er nach seinem eigenen Ausspruch "einige kabbalistische Schwäher gelesen hat und über ihren Unstinn sich nicht genug verwundern konnte", darsichwerlich als ein Zeugniß der Anregung gelten. Die Urkunde der ersten Phase seinen die beiden Dialoge, die der zweiten der tractatus brevis, die der dritten in ihrer vollendeten Form die Ethik.\*)

Dabei wird vorausgesett 1. daß die Dialoge "von dem Tractat gänzlich losgelöst" und als Ausbruck "einer völlig felbstftanbigen Phase" betrachtet werden dürfen, 2. "daß Spinoza in den Dialogen von Descartes durchaus nicht abhängig erscheint". Also muffen diese Gespräche auch in einer Zeit verfaßt sein, wo Spinoza die Werte Descartes' überhaupt noch nicht kannte. Avenarius sollte diese britte Boraussetzung nicht zweifelhaft laffen, sondern mit gleicher Sicherheit als die beiden anderen behaupten.\*\*) Denn es ift undenkbar, daß es in der Entwicklung Spinozas einen Zeitpunkt gegeben habe, worin er die Lehre Descartes' tannte, aber nicht im mindeften von der= felben abhängig war. Jene Unnahme nun, auf die Avenarius feine Conftruction der "brei Phasen" gründet, find sammtlich hinfällig. Ich will bavon nicht reden, daß es einen fast komischen Eindruck macht, eine ganze Entwicklungsperiode Spinozas fo armfelig bocumentirt zu sehen, wie durch jene kleinen und unfertigen Dialoge. Aber mit welchem Recht will man diefe aus dem Zusammenhange herausreißen, worin wir fie finden, und ganglich von dem Werke loslofen, in bas fie abfichtlich an einer motivirten Stelle eingefügt find? Es fei benn, bag man ihre Ginfdiebung burch eine fremde und völlig untundige Sand bewiefe. Ober bag man aus inneren Gründen zeigte, wie grundverschieden von dem Tractat biefe Gespräche ihrer ganzen Richtung nach find. Dies würde ber Fall fein, wenn Spinoza hier von der cartesianischen Lehre wirklich ganz un=

<sup>\*)</sup> Avenarius: Ueber bie beiben ersten Phasen u. s. w. S. 1—11. — \*\*) Ebenbas. Borw. S. VI—VII. § 6. S. 18 sigb.

Fifcher, Gefc. b. Philosophie. II. 3. Auft.

berührt und unabhängig wäre. Nun haben wir bereits ausführlich bargethan, daß vielmehr das Gegentheil stattfindet. Schon in dem ersten Dialog wird die Lehre Descartes' bekämpst, also gekannt; sie wird bekämpst gerade in dem Hauptpunkt, der die Dissernz zwischen Spinoza und Descartes ausmacht: in dem ihr eigenthümlichen Dualismus zwischen Gott und Welt, in ihrer Entgegensehung der unendlichen Substanz und der endlichen Substanzen, die in denkende und ausgedehnte zerfallen.\*) Spinoza ist in der Hauptsache in seinen Gesprächen eben so abhängig und eben so unabhängig von Descartes als in seinem Tractat. Darum halte ich die Construction einer ersten vorcartesianischen, in den Dialogen beurkundeten Phase für eine Fiction.

Und worin foll der Inhalt jener drei Phafen, wie Avenarius diefelben ausführt, befteben ? Bezeichnen wir ohne migverftandliche Ausdrücke die Sache so kurz und einfach als möglich: das Thema der ersten Phase heißt: "Natur = Gott", das der zweiten: "Gott = Natur", bas ber britten: "Substang = Gott ober Ratur". Die Bleichung zwischen Gott und Welt bildet bas Grundthema ber gangen Entwidlung. Den erften Ausgangspunkt macht der Begriff der Ratur, den zweiten der Begriff Gottes, den britten ber Begriff ber Substang: Avenarius nennt diefe Ausgangspuntte die drei "Subjectsgrundbegriffe". Die Natur ist unendlich, Gott absolut vollkommen. die Substanz Ursache ihrer selbst: Avenarius nennt diese Bestimmungen die drei "Pradicatsgrundbegriffe". Es zeigt fich bei naberer Betrachtung, daß diese "Pradicategrundbegriffe" einander gleich find (Unendlichkeit = Bolltommenheit = Sein durch fich felbft); es wird gefolgert, daß auch die "Subjectsgrundbegriffe" einander gleich gesetzt werden muffen (Natur = Gott = Substanz), was ein bedenklicher pofitiver Schluß in der zweiten Figur fein wurde, wenn nicht die Bramiffen identische Urtheile waren und deshalb die reine Umkehrung erlaubten. Dadurch wird ber Entwicklungsgang Spinozas außerordent= lich vereinfacht. Das Thema der ersten Phase hieß: "Natur = Gott"; wir tehren bas Urtheil um und haben bas Thema ber zweiten Phafe: "Gott = Natur"; wir fegen "Gott ober Natur" gleich ber Substanz und gewinnen das Thema der dritten. Ich kann mich nicht überreden. daß die conversio simplex eines Urtheils in dem Entwicklungsgange cines Philosophen Spoche macht. Daber erscheinen mir jene drei Phasen

<sup>\*)</sup> Bgl. vor. Cap. S. 232-38, befond. S. 235.

keineswegs als "drei völlig verschiedene caarkeristische Entwicklungsformen des pantheistischen Grundgedankens Spinozas", "als drei verschiedene Darstellungen seiner philosophischen Weltanschauung", "als drei wesentlich verschiedene Lösungen seines Grundproblems", — um so weniger als nach Avenarius selbst jene carakteristischen Unterschiede nur "relativ" sind. "Denn jede Phase ist zugleich theistisch", d. h. mit andern Worten: die Bestimmtheit der zweiten Phase charakteristit auch die beiden andern. Bei dieser bequemen Art des Ueberganges aus einer Phase in die andere vermag ich in diesem Entwicklungsgange Spinozas auch keinen "gewaltigen Proceh" zu erkenenen, der sich nur langsam habe vollziehen können.\*)

Ich betrachte den Entwicklungsgang unseres Philosophen so, daß seine Grundanschauungen sich nicht verändern, sondern in der Hauptsache schon im tractatus brevis (die Dialoge eingeschlossen) seststehen, und die großen Schwierigkeiten, die den Fortschritt langsam gemacht haben, in der Ausgestaltung und Bollendung der geometrischen Kunstsform des Shstems enthalten waren.\*\*) In dieser methodischen Aussbildung seiner Lehre war Descartes wenn nicht sein Borbild, doch sein Wegweiser und zwar er allein. In seiner pantheistischen Grundsanschauung erscheint Spinoza als der Gegner Descartes'. Nun ist die Frage, ob er zu diesem ihm eigenen Grundgedanken auf dem Wege der cartesianischen Lehre gelangt ist oder ihn schon hatte, bevor er die letztere kennen lernte?

#### 2. Die Lösung ber Frage.

Wenn Spinoza seine pantheistische Grundanschauung nicht aus eigenem Bedürfniß und aus eigenem, an der cartestanischen Lehre geschulten Nachdenken gewonnen, sondern wo anders her entlehnt und sich angeeignet hat, so befrembet uns zunächst der Umstand, daß dieser Thatsache, die dann in seinem Leben entscheidender und wichtiger sein müßte als das Studium Descartes', nirgends in seinen Werken noch in den nächsten und werthvollsten biographischen Zeugenissen gedacht wird. Es ist überall nur von Descartes und dem Einsluß seiner Philosophie die Rede. Die Herausgeber der nachgeslassen Werke berichten, daß Spinoza nach vielzährigen theologischen Studien, von der Neigung zur Philosophie ergriffen und von glühen=

<sup>\*)</sup> Abenarius: § 1—2. S. 5. § 3. S. 9—11. — \*\*) S. oben Cap. VII. S. 202.

bem Wiffensburfte beseelt, in den Werken des erhabenen Descartes ben mächtigsten Beistand gefunden habe, um ein selbstständiger Denker zu werden. Colerus bekräftigt dieses Zeugniß. Spinoza sei lange mit sich zu Rathe gegangen, wen er zu seinem Führer auf dem Wege der freien Erforschung der Dinge wählen solle, da seien ihm endlich die Schriften Descartes' in die Hände gefallen, die er mit der größten Begierde gelesen, entzückt von dem Grundsat und der Methode des klaren und deutlichen Denkens. Er selbst habe später oft genug erklärt: was er an philosophischer Erkenntniß besitze, verdanke er dem Studium dieser Werke.\*)

Der Leser wolle sich exinnern, daß Spinozas Freund L. Meber die Darftellung der cartefianischen Brincipienlehre herausgab und in der Borrede nichts gefagt hat, was unfer Philosoph nicht gebilligt. Run wird hier die mathematische Methode als der beste und einzige Weg geschildert, um die Wahrheit zu erforschen und zu lehren; "in der Anwendung diefer Methode auf die Philosophie haben fich viele vergeblich bemuht, bis endlich Rene Descartes, jenes hellfte, alle überftrahlende Geftirn unferes Jahrhunderts, erfchien, ber erft in ber Mathematik felbst eine neue Methode erfand, dann die unerschütterlichen Grundlagen ber Philosophie feststellte. Und daß auf biesem Fundament fich die meiften Wahrheiten mit mathematischer Ordnung und Sicherheit aufbauen laffen, hat er felbst thatsächlich bewiesen, und jebem, der feine nie genug ju preifenden Schriften mit Gifer ftubirt hat, leuchtet es ein klarer als die Sonne am Mittag. "\*\*) Es ift kein Zweifel, daß diese Worte der Würdigung Descartes' unserem Philofophen aus der Seele gesprochen waren. Die Leuchte feines Weges, die einzige, der er gefolgt ist, war Descartes' Methode und Principien, die in der von ihm geprüften und gebilligten Borrede jenes ersten Werks, womit er als philosophischer Schriftsteller öffentlich auftrat, "unerschütterlich" genannt wurden. Gin Syftem, wie bas cartefianische, kann man nur ausleben, wenn man in ihm gelebt hat und gang von bemfelben erfüllt war; ich weiß nicht, wie man über ein solches System anders hinauskommen will, als indem man es durchdringt, wozu die erste Bedingung darin besteht, daß man von ihm durchdrungen wird. So verhielt fich Spinoza zu Descartes, so Fichte zu Kant, Schelling zu Fichte. Es hat einen Zeitpunkt gegeben,

<sup>\*)</sup> Bgl. oben Cap. IV. S. 119. — \*\*) Praef. Op. (Paulus) Vol. II. pg. V.

in dem Spinoza ein Cartefianer war im Sinn des lernbegierigsten Schulers. Wir muffen bingufügen: es giebt einen Gefichtsbunft, unter bem Spinoza ftets Cartefianer geblieben ift und nie aufhören barf. uns als folder ju gelten. Der Gegenfat zwifden Denten und Ausbehnung, ausgesprochen in dieser genauen Form, mit fundamentaler Gewißheit, als Object ber klarften und beutlichsten Erkenntniß, bilbet den Angelpunkt der cartesianischen Lehre. Niemand hat vor Des= cartes die völlige, wechselseitige Ausschließung jener beiden Attribute auf gleiche Beife erklart und begrundet. Ber biefen Gegenfat in diefer Form bejaht, ift und bleibt in einem der wesentlichsten Ruge feiner Weltanichauung Cartefianer; wer biefen Gegensat in diefer Form verneint, ift teiner. Das ift der Grund, warum nach unserer Auffassung Spinoza (wohl gemerkt in biesem Sinn) ftets Cartesianer geblieben ift und Leibnig nie einer war, denn er hat jenen Gegenfat, wie er ihm in der Lehre Descartes' vor Augen ftand, nie gelten Laffen. Das ift auch der Grund, warum wir in den Schriften Brunos ben Ausgangspunkt ber Lehre Spinozas unmöglich erblicken können. benn der Nolaner weiß noch nichts von einer folchen Entgegensehung des Denkens und der Ausdehnung, der Intelligenz und Materie, wonach es teinerlei Uebergang aus der einen Form in die andere giebt und geben barf. Er lehrt eine folche Einheit beiber, die ben Gegenfat im cartesianischen Sinn ausschließt, weil fie ihn noch nicht kennt und von einer solchen Anschauung noch unberührt und unergriffen ift. Seine Alleinheitslehre ichwankt zwischen der hylozoiftischen und platonischen Form, zwischen dem Grundbegriff der benkenden Materie und der sich künftlerisch verkörpernden Intelligenz. Spinozas Monismus ift diefer Anschauung völlig entgegengesett. Er lehrt eine folche Einheit des Denkens und der Ausdehnung, die den cartefiani= schen Dualismus in sich trägt und festhält. Wie soll man sich vor= ftellen können, daß diefer Philosoph von Bruno ausgeht, von ihm ben pantheiftischen Grundgedanken empfängt und, von bemfelben erfüllt, ju Descartes tommt, biefen bekampft, aber ben bualiftifchen Grundgebanken von ihm aufnimmt und nun zwei Lehren mit einander perquickt, die absolut nicht zu einander paffen: Brunos Bantheismus und Descartes' Dualismus? Er foll Brunos Pantheismus ergreifen und festhalten, aber die Hauptsache, ohne die jene Anschauung in nichts zerfällt, aufgeben, nämlich die immanente Zweckthatiakeit ber Natur, gleichviel wie dieselbe gedacht wird, ob hylozoistisch ober klinstlerisch? Er soll Descartes nur bekämpft, aber die Hauptsache von ihm entlehnt haben, nämlich jenen klar und deutlich erkannten Gegensatz zwischen Denken und Ausdehnung, wonach aus der Intelligenz nie Körper und aus der Materie nie Borstellungen hervorgehen können, keine von beiden in die andere übergeht- und auf diese Weise zweckthätig wirkt, sei es bewußt oder unbewußt? Es ist demnach unmöglich, die Entstehung der Lehre Spinozas aus der Abhängigkeit von Bruno und der Polemik gegen Descartes zu erklären, weil auf diesem Wege diese Lehre nicht entsteht. Wäre Spinoza von Brunos Weltanschauung dergestalt erfaßt worden, daß sie ihn beherrschte, so hätte er nie die cartesianische Lehre von den Attributen, den Dualismus zwischen Denken und Ausdehnung annehmen und den Weg der mathematischen Methode zu seiner Richtschurr wählen können.

Bu jenen biographischen Zeugnissen glaubwürdigfter und untrliglicher Art, die uns versichern, daß die Werke Descartes' Spinoza gefesselt und sein Denken erleuchtet haben, kommen die inneren Gründe. aus benen klar und beutlich erhellt, wie aus der cartefianischen Lehre der Spinozismus hervorgeht. Nichts war nöthig, als die Bejahung der Aufgaben, die Descartes der Philosophie gestellt hatte, als bie Bejahung ber Methobe jur Cofung biefer Aufgaben, als bie Einficht in die Widersprüche, worin die Lösung felbft in der Lehre des Meisters sich verstrickt hatte. Diese Widersprüche lagen nicht verstedt, sondern offen, und auch der Weg zur Lösung war von Descartes fo beutlich gewiesen, daß man ihn nur rücksichtslos zu betreten brauchte. Gefordert war die durchgängig rationale Erkenntniß der Dinge. So lange Geifter und Körper als entgegengesette (benkende und ausgedehnte) Substanzen galten, mußte ihre Bereinigung im Menschen als unerkennbar, barum als übernatürlich angesehen und mit den Occafionalisten für ein göttliches Wunder erklärt werben. Den cartefianischen Rationalismus bejahen, hieß biefes Wunder verneinen. Und ben Busammenhang amischen Seele und Rorper begreifen ober als eine natürliche Wirkung betrachten, hieß fo viel als die Bedingung aufheben, welche die Erkennbarkeit jener Bereinigung unmöglich macht. Daher muß verneint werden, daß Geifter und Rorber entgegengesette Substanzen find. Aber ber Gegenfat zwischen Denken und Ausbehnung befteht in voller Geltung. Geifter und Rorper find daher entgegengesett, aber nicht als Substanzen, sondern als Modi entgegengesetzter Attribute; Geifter und Körper, die menfchliche Ratur, die natürlichen und endlichen Dinge überhaupt find keine Substanzen, sondern Modi. Es folgt demnach die Nichtsubstantialität aller endlichen Wefen ober, was daffelbe heißt, die Unendlichkeit und Einzigkeit ber Substanz, die alles in fich begreift, nichts außer fich hat, daher die immanente Ursache aller Dinge ift, also Ursache ihrer jelbst, das Alleine oder Gott. Hier ist der Bantheismus Spinozas in seinem wahren Licht. Wir sehen, wie er entsteht und was aus ihm folgt. Der einzige Weg zum menschlichen Heil, den Spinoza gus religiösem und sittlichem Bedürfniß sucht, geht durch die Selbft= erkenntniß der menschlichen Natur, fordert daher die Ginficht in das Berhältnik von Seele und Körper, worin die menschliche Natur befteht, und diefe Ginficht erscheint nur möglich, wenn die Subftantialität aller endlichen Dinge verneint ober die Unendlichkeit der Subftanz und damit die alleinige Substantialität Gottes bejaht wird. Ift aber ber menfcliche Beift tein substantielles, tein felbstftandiges, für fich bestehendes Wefen, fo kann felbstverftandlich auch teine Rede mehr fein von der Unabhangigkeit des menfclichen Willens. Sier ift die Verneinung der menschlichen Willensfreiheit. So hat Spinoza jeinen Determinismus begründet, er hat die menschliche Freiheit verneint, weil er die Substantialität des menschlichen Geistes (Willens) verneinen mußte.\*) Die Säte von der Erkennbarkeit der Dinge, von der göttlichen Alleinheit, von der menfclichen Selbft= und Gottes= erkenntniß hängen in Spinozas Grundgedanken so dicht und genau zusammen, daß er die Lehre "von Gott, dem Menschen und beffen Glückseligkeit" zum Thema seiner ersten Abhandlung machte. Es waren die Grundzüge seines Systems.

Und alle die Punkte, welche die Richtung Spinozas bestimmen mußten, waren in der Lehre Descartes' schon hell erleuchtet, ich meine hauptsächlich diese drei: die alleinige Substantialität Gottes, die Identität der Vernunst (Wahrheit) und des göttlichen Willens, selbst die Identität Gottes und der Natur. Sollen wir ausdrücklich an jene merkwürdigen und bedeutsamen Sähe Descartes' erinnern, die man sich geradezu in Vergessenheit bringen muß, um die Entstehung der spinozistischen Alleinheitslehre auf cartesianischem Grund und Boden sür unmöglich zu halten? "Unter Substanz", lehrt Descartes in seinen Principien, "ist ein solches Wesen zu verstehen, das

<sup>\*)</sup> S. oben Cap. VII. S. 200-201. Bgl. S. 216.

zu seiner Existenz teines anderen bedarf, blese Unabhängigteit tann nur von einem einzigen Wefen gelten, nämlich von Gott". "Ge giebt teine Bedeutung des Wortes Substanz, die von Gott und den Creaturen gemeinschaftlich gelten könnte." Was fehlt noch zu dem Sat, der die Lehre Spinozas trägt: "es giebt in Wahrheit nur eine Substang, die alles in fich begreift, diefe eine Substang ift Gott"? Es wird in ber cartefianischen Principienlehre weiter erklätt: "Die erste Eigenschaft Gottes besteht darin, daß er absolut mahrhaft ift und Geber alles Lichts. Es ift unvernünftig au meinen, daß er uns täuschen ober im eigentlichen Sinn die Ursache unferer Brrthumer fein tonne. Taufden tonnen mag bei uns Menichen etwa als ein Zeichen von Beift gelten; täuschen wollen ift ftets eine unzweifelhafte Folge der Bosheit, Furcht oder Schmache und kann darum nie von Gott gelten." Sier lehrt Descartes einen Gott, beffen Wille uns fo weit vollfommen einleuchtet, dag wir gewiß find, er konne nie unsere Täuschung wollen, er konne nur Wahrheit und Erkenntniß bewirken, er handle nicht nach grund= und aesekloser Willfür, sondern nach gesehmäßiger, erkennbarer Rothwendigkeit. Sier ift der göttliche Wille eins mit dem Lichte der göttlichen Erkenntniß, welche letztere gleich ist dem klaren, untrüglichen, natürlichen Licht ber Bernunft. Wir laffen Descartes felbft reben. "Es ift gewiß", heißt es in seiner ersten grundlegenden Schrift, "daß in allem, was uns die Natur lehrt. Wahrheit enthalten fein muß. Denn unter Natur im Allgemeinen verstehe ich nichts anberes als entweder Gott felbst ober bas von Gott geordnete Weltall." Was fehlt noch zu dem Satz: "Deus sive natura", ber den Grundzug der Lehre Spinozas ausmacht und, wie wir feben, teineswegs von Giordano Bruno entlehnt zu werden brauchte, sonbern in bem folgerichtigen Ibeengange und ber ausgesprochenen Richtung ber cartefianischen Philosophie lag?\*)

Die angeführten Stellen sind nicht zufällige Aussprüche des Philosophen, sondern durch den Charakter seiner Lehre bedingt und unwillkürliche Bezeichnungen ihrer Richtung und Tragweite, wie ich in der Beurtheilung des cartesianischen Spstems eingehend nachgewiesen habe. Auch will ich nicht behaupten, daß es gerade diese Sähe gewesen sind, die den Spinoza geleitet; sie erleuchten uns inner-

<sup>\*)</sup> Ren. Descartes princip. phil. I. § 51. § 29. Med. VI. Lgcl. Theil I. dicies Werks, Buch II. Cap. XI. S. 418—422 und Th. II. Buch II. Cap. V. S. 147.

halb der cartefianischen Lehre den Weg, den er ging. Er war nicht ber Mann, ber fich an einzelne Worte und Aussprüche eines anderen hängen mußte, um fortzukommen; ein foldes Sichgangelnlaffen ware bie verfehltefte Art gewesen, um auf dem Wege Descartes' fortzuichreiten und nach beffen Borbilbe zu philosophiren. Auf diefem Wege finden wir ihn als einen Selbst benter. Sier mußte er bagu gelangen, die alleinige Substantialität Gottes zu bejahen und darum mit der Substantialität der endlichen Dinge auch die des menfclichen Willens d. h. beffen Freiheit zu verneinen. Er hat den Begriff der göttlichen Alleinheit nicht von Bruno, die Berneinung der menfclichen Freiheit nicht von Crestas entlehnt und zu empfangen nöthig gehabt. Wäre er in dem letten Bunkt dem gläubigen Rabbiner gefolgt, fo mare er nie ein Rationalist und Pantheist geworden. Hätte er ben Pantheismus Brunos angenommen, so hätte er nie in Rudficht auf bas Berhaltniß zwischen Denten und Ausbehnung ein Dualift werden und bleiben konnen. Die Frage, ob er je Cartefianer war, muß in einem engen und in einem erweiterten Sinn verftanden werben, damit die Antwort richtig ausfalle. Sonft bleibt die Frage selbst unbestimmt und schwankend. Daß er ein Cartesianer im engen Sinne des Wortes mar, ift literarifc nicht zu beweisen, aber es ift die natürlichste Annahme, daß es ein Entwicklungsftadium gegeben hat, wo fein Ausgangspunkt auch fein Standpunkt war. Wird bagegen die cartefianische Denkart in dem erweiterten Sinn genommen, dessen Bedeutung und Tragweite wir schon erörtert haben, so heißt unfere Antwort: Spinoza war nicht blos Cartesianer, sondern er hat (in diesem Sinn) nie aufgehört einer ju fein.

# Zehntes Capitel. Die Schrift über die Verbesserung des Verstandes.

## I. Der ethische Ausgangspunkt. Das Gut und bie Güter.

Wenn wir in dem Ideengange Spinozas an der Hand seiner Schriften die zunehmende Entsernung von dem cartestanischen Shstem ins Auge sassen, so erscheint zwischen diesem und dem tractatus brevis der Abstand (vergleichungsweise) am kleinsten und die noch gebundene Abhängigkeit von der vorgeschriebenen Lehre in gewissen

Bunkten am größten. Wir erinnern an die Art, wie hier die psychischen Einstüffe auf die Bewegungen des Körpers gesaßt und die Leidenschaften dargestellt werden. Die menschliche Glückseligkeit ist das zu erreichende Ziel, die wahre Selbst= und Gotteserkenntniß der einzige Weg, der uns sicher zum Ziel führt. Es muß gezeigt werden, wie dieser Weg zu sinden und die höchste Ausgabe des menschlichen Lebens zu lösen ist. Die Frage ist met hodologisch. Spinoza machte in seinem unvollendet gebliebenen "tractatus de intellectus emendatione" den Versuch, sie zu beantworten.

Wir erkennen sowohl in der Fragestellung als in der Form der Ausführung das Vorbild Descartes'. Die Schrift beginnt wie ein Selbstgespräch und exinnert darin unwillkürlich an die Art der Meditationen. Wie Descartes in seiner ersten Meditation uns in den Monolog seiner Selbstprüfung einführt und die endlich errungene Einsicht in die mannigsaltige und vielzährige Selbstkauschung gleichsam miterleben läßt, so beginnt Spinoza mit ähnlichen Selbstbekenntnissen den Versuch seiner Methodenlehre. Beide Philosophen wollen den Weg der wahren Erkenntniß finden, beide sind von der einzigen Frage bewegt, die ihr Grundproblem ausmacht: "ich sehe ein, daß ich irre; was soll ich thun, um nicht zu irren?"

Indessen nimmt diese Frage bei Spinoza sogleich eine näher bestimmte, für den Charakter seiner ganzen Philosophie entscheidende Wendung, die unmittelbar an das Thema des tractatus brevis anknöpft. Descartes bekennt: "ich habe vieles für wahr gehalten, von dem ich jetzt erkenne, daß es falsch ist; ich habe keinen Grund, irgend etwas für sicherer zu halten, ich muß mit der Möglichkeit rechnen, daß alle meine bisherigen Meinungen salsch sind. Was also ist wahr? Was ist gewiß?" Spinoza sagt: "ich habe vieles sür gut gehalten, von dem ich jetzt einsehe, daß es eitel und werthlos ist; ich habe keinen Grund, von den sogenannten Gütern des Lebens eines für besser zu halten; möglicherweise sind sie sammtlich blos Scheingüter, möglicherweise ist Alles eitel und werthlos, was die Menschen zu begehren und zu wünschen gewöhnt sind. Was also ist gut? Was ist das wahrhaft Gute, das ächte und unvergängliche?" Schon hier sehen wir, wie die Grundsrage Spinozas gleich in ihrer ersten und ursprünglichen Fassung die ethische Richtung einschlägt.

Jedes Gut, das ich besitze, erzeugt in mir eine glückliche Empfinbung, ift die Ursache meiner Befriedigung und Freude. Wenn es nun ein vollkommen ächtes und unverlierbares Gut giebt, wenn es möglich ift, ein solches Gut zu erwerben und zu besitzen, so ist die Befriedigung, die ich davontrage, ebenso dauernd und unzerstörbar, so ist meine Freude ewig. Es ist aber klar, daß dieses Gut nicht auf demselben Wege gefunden werden kann, auf dem die gewöhnlichen und vergänglichen Güter des Lebens gesucht und erreicht werden: es ist daher nicht möglich, jenes Gut und diese zugleich zu erstreben. Die Wege sind verschieden. Eines von beiden muß man entbehren: entweder das ewige Gut oder die vergänglichen, entweder das Gut oder die Güter. Welchen der beiden Wege man auch ergreift, so muß man dem andern entsagen; man muß sich zu dieser Entsagung entschließen, nachdem man sich dieselbe in ihrer ganzen Bedeutung klar gemacht hat. Es handelt sich also im Sinn Spinozas nicht blos um die Lösung einer Erkenntnißausgabe, sondern um die Wahl einer Lebensrichtung.

Der Entschluß ift zu faffen mit aller Rube und Rlarbeit. Er ift nicht leicht, und die Abwägung bes ewigen Guts gegen die verganglichen ift fo einfach und ficher nicht, als es wohl scheinen möchte. Wir haben teine Wage für beibe zugleich. Wenn man bes ewigen Gutes ficher ware, wenn es vor uns lage, fo bag man es gleichfam mit Sanden greifen konnte, bann mare die Bahl nicht ichwer ju treffen. Wer wurde die dauernde Freude nicht der vergänglichen vorziehen? Aber zunächst ift jenes ewige Gut eine bloße Annahme, eine fehr problematische. Es beißt: wenn ein folches Gut existirt, wenn es fich erwerben und befigen läßt! Ob diefes Gut in Wahrheit existirt und für uns existirt, ist ungewiß. Es liegt junachst im Dunkel. Dagegen die Güter des Lebens liegen vor uns in deutlicher, lockender Nähe; find fie auch vergänglich, so sind fie doch gewiß und ihre Realität unzweifelhaft, fie find oder icheinen wenigftens bei weitem gewiffer und greifbarer als jenes ewige Gut, von dem wir nicht wiffen, mas und wo es tft. Sollen wir nun den Weg nach den fichern, er= reichbaren, lockenden Zielen verlaffen, um jenen andern nach dem ungewiffen und vielleicht unmöglichen Gute zu ergreifen? wir die gewiffen Guter aufgeben gegen das ungewiffe ?

Prüfen wir also etwas näher diese sogenannten gewissen Güter, nämlich die Dinge, denen die Menschen in dem gewöhnlichen Laufe des Lebens nachjagen. Sie lassen sich sämmtlich auf diese drei zurückführen: Sinnenlust, Reichthum, Ehre.

Gine Wirkung negativer Art haben diese Güter gemein: fie entzünden unfre Begierden, erfüllen uns mit ihren lockenden Borstellungen, betäuben bas menschliche Gemuth und machen es unfähig, andre Riele zu verfolgen. Aber die Befriedigungen, Die fie gewähren, Im Sinnengenuß ftirbt die Begierde, fie ftumpft find verschieden. fich ab und verwandelt fich in ein Gefühl der Ohnmacht, welches den Geift herabstimmt und als Unluft empfunden wird. Die Folge ber Sinnenluft ift allemal die Unluft, die Erfüllung der Begierde erzeugt deren Gegentheil, und das Gut verwandelt fich durch den Anders verhält es fich mit dem Befit Benuf felbft in ein Uebel. bes Reichthums und der Chre: hier fteigert der Besit die Begierde: je mehr man hat, um fo mehr will man haben. Aus der Begierbe wird die Gier, die Sucht nach Geld und Chre, und je gieriger das Gemuth, um fo größer die Betäubung und mit diefer die Abhangigkeit und Unfreiheit, in die wir gerathen. Diefe Betäubung und Unfreiheit ift am größten im Chrgeig. Denn die Ehre Lockt uns mit einem Schein perfonlicher Geltung, den Die Ginbilbung leicht für die achte Geltung, für den wirklichen Werth nimmt. Aber biefe Ehre besteht nur in dem, mas wir anderen gelten, in der Unerkennung, welche bie Welt uns einraumt, womit fie uns auszeichnet, fit ift gegründet auf den Beifall der Menfchen. Um diefen Beifall gu verdienen, muffen wir leben und handeln, wie es die Menfchen gern sehen; wir muffen nach fremben Borftellungen die unfrigen richten und uns damit in eine grenzenlofe Abhangigkeit begeben Bortrefflich fagt Spinoza: "die Ehre ist eine große Hemmung, denn, um fie zu gewinnen, muffen wir nach bem Sinne ber Menschen leben, nämlich meiben, was die Welt zu meiben, und nach dem trachten, wonach die Welt zu trachten pflegt".

Indessen die Befriedigungen des Reichthums und der Ehre, wenn sie auch dauerhafter erscheinen als die der Sinnenluft, sind doch nicht weniger gebrechlich. Es ist wahr, daß die Befriedigung in jenen beiden Fällen die Begierde nicht tödtet, sondern steigert, aber sie ist darum nicht größer; man begehrt mehr und immer mehr, weil man mit dem Erreichten sich nicht begnügt. Gierig sein heißt unzufrieden sein. Die Ersüllung der Begierden nach Reichthum und Ehre erzeugt aus sich von neuem das Bedürfniß nach größerem Besit; dieses Bedürfniß ist Gefühl des Mangels, also Schmerz und linlust. Die Begierde ist grenzenlos, sie ist, wie die Alten vortresse

Lich gesagt haben, ein änsioov; auf diesem Wege giebt es daher keine bauernde Befriedigung\*).

Und wie sollte die Befriedigung dauernd sein, da es die Besitzthümer nicht sind, welche Geld und Ehre gewähren? Entweder wir gewinnen nicht, was wir zu gewinnen gehosst haben, die Hossung schlägt sehlt und wir sind schwerzlich getäuscht; oder wir gelangen wirklich zu dem gewünschten Besitz, aber tausend Gesahren bedrohen benselben von allen Seiten, wir sehen den Verlust fortwährend vor uns, und wenn wir ihn auch nicht ersahren, so müssen wir ihn doch unausgesetzt fürchten. Hier gilt jenes Wort aus dem zweiten faustischen Monolog: "Du bebst vor Allem, was nicht trisst, und was du nie verlierst, das mußt du stets beweinen!" In Wahrheit, diese Süter des Lebens, wie Sinnengenuß, Reichthum und Ehre, die als die sichersten begehrt werden, verwandeln sich in lauter Verluste; sie sind nichts als Scheingüter, Phantome, die in sich die Verwessung tragen. Was wir in der That erreichen, ist Wahn und Betäusbung, Unlust und Unsreiheit, Mangel und Täuschung!

### II. Die Wahl bes Ziels.

### 1. Das ungewiffe Gut und bie gewiffen Uebel.

Wir wollten wählen zwischen dem ungewissen Gut und den gewissen Gütern. Aus den letteren sind, nachdem wir sie durchschaut haben, lauter Nebel geworden: also, die Sache richtig erwogen, haben wir zu wählen zwischen einem ungewissen Gut und einem Seere sicherer und unzweiselhafter Nebel. Kann jett die Wahl noch zweiselschaft sein: die Wahl, bei der auf einer Seite der sichere Tod ist, auf der andern die mögliche Heilung? Dort die Aussicht in die Verwesung, hier die Aussicht in das Leben! Wir solgen der zweiten, so dunkel und ungewiß sie zunächst auch scheint. Wir haben keine andere Wahl. Hier ist unsre einzige Hossnung, unsre einzig mögliche Kettung. "Denn ich sah," sagt Spinoza, "daß ich in der größten Gesahr schwebte und mit aller Kraft ein Mittel, wenn auch ein ungewisses, suchen müsse; sowie ein tödtlich Ertrankter, der den sicheren Tod vor sich sieht, wenn nicht etwas noch hilft, dieses Mittel selbst, es sei auch noch so unsicher, mit aller Kraft ergreift, denn in ihm

<sup>\*)</sup> Op. omn. (Paulus) Vol. II. pg. 414.

liegt seine ganze Hoffnung. Jene Güter insgesammt, denen der Haufe nachjagt, helfen nicht blos nichts zur Erhaltung unseres Seins, sondern sie hemmen es sogar: sie sind häusig schuld an dem Untergang derer, die sie besitzen, und sie sind allemal schuld an dem Untergang derer, die von ihnen besessen werden."\*)

#### 2. Die Quelle ber lebel und bas unvergängliche But.

Es gehört eine tiefe Lebenserfahrung und Selbsterkenntnik dazu. um die Nichtigkeit der gewöhnlichen Guter des Lebens Klar zu durch Diefe Einficht ift es, die den Entschluß gur Reife bringt, jene Güter fallen zu laffen und ein unvergangliches Gut zu fuchen Mit diesem Bekenntniß beginnt Spinoza seinen Tractat: "Nachdem mich die Erfahrung belehrt hat, daß Alles, was den landläufigen Inhalt des Lebens ausmacht, eitel und schlecht ift, und da ich fah, baß alle Urfachen und Objecte meiner Furcht an fich weder gut noch folecht und beibes nur find, je nachdem fie bas Gemuth bewegen, fo entschloß ich mich endlich, zu untersuchen, ob es ein wahrhaftes und erreichbares Gut gebe, von dem das Gemüth ganz und gar mit Ausfoliefung alles Andern ergriffen werden konnte; ja ob etwas fic finden ließe, beffen Befig mir ben Genuß einer bauernden und höchften Freude auf ewig gewährte. 3ch fage: ""ich entfolog mich endlich"", benn auf ben erften Blick fchien es unbefonnen, wegen einer noch unficheren Sache bas Sichere aufgeben zu mollen. "\*\*)

Aber so reif und durchdacht dieser Entschuß ist, so schwer ist die beharrliche und feste Ausführung. Denn mit der gewöhnlichen Liebe zum Leben entsagen wir zugleich allen unseren Gewohnheiten, unserem ganzen bisherigen Dasein. Diese Entsagung ist kein dumpfer thatloser Zustand, sie ist der Beginn eines neuen Menschen, der Ansang einer neuen Lebensrichtung, die uns Gewohnheit und zweite Natur werden soll. Zunächst ist sie uns ungewohnt und fremd, die alte Gewohnheit ist mächtiger als sie und drängt sich immer wieder in den neuen Lebensweg hinein; unwillkürlich kehren uns die alten Begierden zurück und nur allmählig können wir uns ganz von ihnen befreien. Diese allmählig wachsende Freiheit schildert uns Spinoza nach seiner eigenen Ersahrung. "Denn obgleich ich dies" (nämlich

<sup>\*)</sup> Chendas. Vol. II. pg. 415. — \*\*) Chendas. II. pg. 413.

die Nichtigkeit der Guter der Welt) "so klar in meinem Geist durch= fcaute, fo konnte ich boch Sabsucht, Sinnesluft und Chraeis nicht gang ablegen. Gines aber erfuhr ich: fo lange mein Beift in jener Betrachtung lebte, war er biefen Begierden abgewendet und ernfthaft versenkt in die Gedanken einer neuen Lebensweise. Und biefes Gine gereichte mir ju großem Trofte. Denn baraus fab ich, daß jene Uebel nicht unheilbar seien. Und obgleich im Anfange diese Intervalle nur jelten waren und fehr kurz dauerten, so wurden fie doch häufiger und langer, nachdem ich bas wahre Gut immer mehr kennen gelernt hatte." Woher kommen benn jene Begierden, die uns betäuben und herabstimmen, wie Trauer, Furcht, Haß, Reid u. f. f.? Sie ent= fpringen alle aus berfelben Quelle: aus unferer Liebe zu ben berganglichen Dingen. Mit diefer Liebe verschwindet auch das gange Gefchlecht jener Begierden. "Wenn biefe Dinge nicht mehr geliebt werben, so wird kein Streit mehr entstehen, keine Trauer, wenn fie zu Grunde geben, tein Reid, wenn fie ein Anderer befitt, teine Furcht, tein Haß, mit einem Worte keine Gemüthsbewegungen diefer Art, die alle zusammentreffen in der Liebe zu den vergänglichen Dingen."\*)

### 3. Gott und die Liebe gu Gott.

Jenes Gut also, deffen Liebe die Seele ganz erfüllen soll, kann nichts anderes fein als ein ewiges und unendliches Wefen. "Die Liebe zu einem ewigen und unendlichen Wefen erfüllt bas Gemuth mit reiner Freude, die jede Art der Trauer von fich ausschließt. Gin solcher Zustand ist auf das Innigste zu wünschen und mit aller Kraft zu erftreben." \*\*) Rehmen wir nun, daß dieses ewige und unendliche Wefen nothwendig auch bas vollkommenfte oder göttliche fein muß, fo erscheint die Liebe zu Gott als das Ziel, welches Spinoza der neuen Lebensrichtung ftellt. Der Streit und die Reinbicaft ber Menschen find ein Ausdruck allein ihrer Begierden, benn diese find es, die uns entzweien; die Begierden felbst entspringen nur aus der Liebe zu den vergänglichen Dingen, und diese Liebe wurzelt allein in der menfolicen Selbftsucht. In der Liebe ju Gott erlifcht die Selbftliebe mit allen ihren Blendungen; die Liebe zu Gott entwurzelt die Liebe zu den vergänglichen Dingen, fie erlöft und befreit uns also von den felbstflichtigen Begierden, sie macht daher das menschliche Leben fried=

<sup>\*)</sup> Ebendas. II. pg. 416. — \*\*) Ebendas. II. pg. 416.

fertig, ftill, beschaulich und im Innersten uneigennützig. So ift die Liebe ju Gott unmöglich ohne eine fittliche Umwandlung bes Menichen, ohne eine neue von aller Selbstliebe und Selbstfucht gereinigte und durchgangig geläuterte Gefinnung. Gine folche Gefinnungsweik ift religios, fie ift fromm, denn fie ift volltommene Ergebenheit in Bott, und diese Frommigkeit ift der achte Rern aller Religion. Sier finden wir den religiöfen Grundgedanken Spinozas. In ihm felbft ift das Lebensziel, das er fucht, eine nicht blos wissenschaftlich gefaßte, sondern von vornherein fittlich und religiös motivirte Aufgabe; er empfindet und erkennt die Guter der Welt, — das ift die Welt felbst, der wir anhängen, - als so viele lebel, von denen er frei werden möchte und zwar grundlich frei und auf ewig. Diefe lebel alle wurzeln in unserer Selbstliebe, unsere Selbstliebe ift die begehrte Belt, die Welt als Inbegriff der Guter des Lebens. Diefe begehrte Welt find wir felbst. Das Bedürfniß aber, von fich oder von feiner Selbstsucht loszukommen, von diesem Uebel aller Uebel in Wahrheit frei zu werden, ift ein Erlösungsbedürfniß, der Kern und das innerfte Motiv aller Religion. Diesen Kern in der geoffenbarten Religion aufzufinden, unter biefem Gefichtspunkt Religion und Phi-Losophie zu vergleichen und auseinanderzuseten: das ist die eigent= liche Aufgabe des theologisch=politischen Tractats, der hier mit dem Tractat über die Verbefferung des Verftandes genau zusammenhängt.

### III. Der Weg jum Biele.

#### 1. Das Princip ber Ginheit.

Liebe ist Bereinigung, welche die Trennung aushebt. Da im Sinne Spinozas Gott als das ewige und unendliche Wesen auch das allumfassende sein muß, die ewige Ordnung der Dinge oder die gesammte Katur, so bestimmt sich die Liebe zu Gott näher dahin, daß sie in der Bereinigung unseres Geistes mit der gesammten Ratur d. h. in der Einheit besteht, die wir mit der Weltordnung eingehen. Nun kann die Liebe zu Gott in unserer Gesinnung gegenwärtig sein, ohne daß unsere Vorstellungen dem ewigen und unendlichen Wesen völlig consorm sind. Es ist möglich, daß wir Gott lieben, ohne ihn klar und deutlich zu erkennen, aber es ist unmöglich, daß wir ihn klar und deutlich erkennen, ohne ihn zu lieben. Besitzen können wir das ewige Gut nur in unserem Geist; wahrhaft und

bauernd befigen nur, wenn es unserem Geiste mit voller Rlarheit einleuchtet. Wir find eins mit der ewigen Ordnung der Dinge, wenn wir ihre Nothwendigkeit bejahen; wir bejahen fic, sobald wir fie einsehen. Daber ift unsere Liebe zu Gott am ficherften gegrundet auf unsere Erkenntniß Gottes b. h. auf die Ginfict, daß der menschliche Beift eines ift mit bem Gangen. Spinoza giebt diese fein gefammtes Shitem erleuchtende Erklärung in dem Tractat über die Berbefferung des Berftandes, indem er dabei bemerkt, er werde fie später ausführlich erläutern. "Nichts darf feiner eigenen Ratur nach vollkommen oder unvollkommen genannt werden, da wir ja wissen, daß alles, was geschieht, gemäß einer ewigen Ordnung und nach unumftöglichen Raturgesegen stattfindet. Nehmen wir nun, daß der Mensch in feiner Schwäche zwar diefe Ordnung nicht mit feinem Denken durchdringt, wohl aber begreift, daß es eine menfchliche Natur, weit traftvoller als die seinige, gebe und daß ihn nichts hindere, sich eine folde Natur anzueignen, so wird ihn diese Borftellung reizen, nach Mitteln zu fuchen, um fich eine folche Bolltommenheit zu verschaffen. Und jedes Mittel zu diesem Ziel ift ein wahrhaftes Gut. Aber bas höchste Gut ist, einer solchen Natur wo möglich in Gemeinschaft mit anderen theilhaftig zu werden. Worin diefe Natur befteht, werden wir spater zeigen : fie besteht nämlich in ber Ertenntnig ber Ginbeit zwifchen unferem Geift und bem Weltall"\*).

Nun ist die Einheit des Geistes mit dem Universum nur mögslich, wenn in der gesammten Natur die Einheit von Denken und Ausdehnung stattssindet, wenn in dem ewigen und unendlichen Wesen die beiden Attribute vereinigt sind. Jene Einheit des Geistes mit der gesammten Natur ist nur dann erkennbar, wenn die ewige Ordnung der Dinge d. h. überhaupt alles erkennbar, also nichts unerkennbar ist: wenn uns das göttliche Wesen selbst klar und deutslich einleuchtet.

### 2. Die Aufgabe ber Erfenntniß.

Jetzt erst erblicken wir die Aufgabe des Tractats in ihrem vollen Licht. Das Ziel ist der Besitz des ewigen Guts, d. i. die Liebe zu Gott, gegründet auf die Erkenntniß der Weltordnung oder des ewigen Zusammenhangs der Dinge. Bor dem Eingang in den neuen Lebens=

<sup>\*)</sup> Ebenbas. Op. II. pag. 417.

Bifder, Gefd. b. Philosophie. II. 3. Aufl.

weg, am weiteften von dem Biele entfernt, findet fich unfer Gemuth in die Begierben nach ben Gutern der Welt, nach Sinnengenuß, Reichthum und Ghre verfentt, findet fich unfer Berftand burch biefe Gemüthsverfassung verdunkelt und irre geführt. Unfere Aufgabe ift die Läuterung des Gemüths zur reinen Liebe, alfo auch die Läuterung des Berftandes zur reinen Erkenntniß: daber "tractatus de intellectus emendatione". Denn es foll hier allein bon biefer Läuterung des Verftandes gehandelt, der Weg foll gezeigt werden, ben der Berftand zu nehmen hat, um bon feinen Jrrthumern zur Wahrheit, von der verworrenen und falfchen Weltbetrachtung jur Klaren und richtigen zu gelangen. Verworren und falfch ift unfere Betrachtungsweise, wenn unsere Vorstellungen nicht übereinftimmen mit der Natur der Dinge; fie ift Mar und richtig, wenn wir die Dinge so vorstellen, wie fie in Wahrheit find: diese Borftellungen find ber Natur der Dinge abaquat, jene find inadaquat. Der Weg vom Arrthum zur Wahrheit ift der Weg von den ingdägugten Ideen zu den adäquaten. Die inadäquaten Ideen sind entweder erdichtet ober falfc ober zweifelhaft, die adäquaten find mahr\*).

Je klarer der Geift die Ordnung der Dinge begreift, um so tlarer erkennt er fich felbst, benn er ift als Glied in jener Ordnung mitbegriffen. In seinen adaquaten Ibeen ftellt er nichts bor als die wirkliche Natur ber Dinge. Alfo ift ber Geift in diefer Betrachtunge= weise das Abbild der Ratur. Aber die Natur oder die Dinge, wie fie in Wahrheit find, bilben einen nothwendigen und einmuthigen Busammenhang. Sollen nun unsere Borftellungen den Dingen entsprechen, soll der Geift das vollkommen klare Abbild der Ratur sein, jo muß die Ordnung unserer Ibeen dieselbe sein als die Ordnung ber Dinge. Nennen wir diese richtige und naturgemäße Berknüpfung der Ideen Methode, so leuchtet ein, daß nur vermöge des methobifden Dentens der Geift die Natur oder die Ordnung der Dinge zu erkennen vermag. "Um das Urbild der Natur vollkommen abzubilden, muß unser Beist alle seine Borftellungen aus der 3bee herleiten, welche den Ursprung und die Quelle der gesammten Natur darthut und felbst die Quelle aller übrigen Ideen ift."\*\*) Durch ein foldes geordnetes Denken werden alle Unficherheiten und Ameifel vermieden, die stets der Mangel der Methode herbeiführt. "Denn

<sup>\*)</sup> Ebendaj. II. pg. 430-445. -- \*\*) Ebendaj. II. pg. 428. Zu vgl. pg. 450: "Concatenatio intellectus naturae concatenationem referre debet".

der Zweifel rührt immer daher, daß die Dinge ohne Ordnung unterfucht werden."\*) Worin besteht nun die wahre Erkenntnißart und die allein richtige Methode?

#### 3. Die Arten ber Erfenntniß.

Unser Erkennen, das Wort im weitesten Sinn genommen, lakt Spinoza in vier Arten zerfallen, auf die alle übrigen zuruckgeführt werben. In ber Begrundung bes Urtheils liegt bas Ariterium, welches die beiden hoheren Arten von den niederen unterscheidet. Die beiden letteren find ohne Beweisgrunde; entweder haben wir unsere Meinung von Sorenfagen (ex auditu) und irgend fonft beliebigen Zeichen ober aus eigener, vereinzelter, zufälliger Erfahrung, die für ficher gilt, weil wir die widerftreitenden Falle nicht tennen (experientia vaga). Demnach ift die erfte und niedrigste Stufe der Ertenntniß der Glaube an fremde Autorität, die zweite und höhere der Glaube an die eigene unkritische und unbegründete Erfahrung. Die beiben höchsten unterscheiden fich durch die Art und Weise ihrer Begrundung: entweder wir ertennen die Grunde aus den Folgen. die Ursache aus dem Effect, die Eigenschaften des Dinges (nicht aus der wirklichen, fondern) aus der abstracten Borftellung beffelben, ober wir erkennen die Folge aus dem Grunde, die Wirkung aus der Urfache, die Sache aus ihrem Wefen oder ihrer nächsten Urfache (per solam suam essentiam vel per cognitionem suae proximae causae). Im ersten Fall sind es Erkenntniggründe, im zweiten Realgrunde, durch welche die Ginficht ftattfindet. In der Natur der Dinge find die Gründe das Erfte und die Folgen das Zweite. Wenn wir bie Grunde aus den Folgen ertennen, fo wird das mahre Verhältniß umgekehrt. Daber nennt Spinoza diefe erfte Art der Begrunbung, die auf der dritten Erkenntnifstufe ftattfindet, inadaquat: "ubi essentia rei ex alia re concluditur, sed non adaequate".\*\*)

Kurz gesagt: die erste Erkenntnißstuse ist autoritätsgläubig, die zweite inductiv und unkritisch (ohne Begründung), die dritte demonstrativ (folgernd aus Erkenntnißgründen), die vierte instuit und deductiv (folgernd aus Realgründen).

So kennen wir z. B. unseren Geburtstag und unsere Eltern, weil wir durch Hörensagen darüber belehrt find; wir wiffen, daß

<sup>\*)</sup> Ebendas. II. pg. 445. - \*\*) Ebendas. II. 419-20.

der Tod das Loos der Menschen ift, daß Feuer durch Oel genährt und durch Wasser gelöscht wird, daß der Hund bellt und der Mensch spricht, weil wir es bisher nicht anders ersahren haben; wir schließen, daß unsere Seele mit einem Körper vereinigt ist, aus der Thatsache unserer körperlichen Empsindung, aber diese Thatsache ist die Folge jener Bereinigung, die aus dem Wesen der Seele erkannt sein will; erst dann ist die Einheit von Seele und Körper wirklich erstannt.\*)

Statt dieser vielen Beispiele wählt Spinoza ein einziges, um die Unterschiede der vier Erkenntnifftufen noch besser einleuchtend zu machen: es ift das uns schon bekannte Beispiel der Regeldetri in dem gegebenen Berhältniß 2:4=3:x. Daß in diesem Fall x=6ift, wissen wir ohne Beweis, weil es der Lehrer gesagt hat (erster Fall); wir wiffen, daß x = 6, und finden, daß  $6 = \frac{3 \times 4}{8}$  ift, wir haben jest erfahren, wie man aus drei gegebenen Zahlen die vierte Proportionalzahl findet und nehmen diese Erfahrung zur Richtschnur für alle ähnlichen Aufgaben (zweiter Fall); wir wiffen nicht blos, fondern beweisen, daß in dem gegebenen Berhaltnif x = 6 fein muß, weil aus der Regel der geometrischen Proportion folgt, daß hier das Product der außeren Glieder gleich ift dem der inneren (britter Fall); die Erkenntniß x = 6 folgt hier aus der Rechnung, diefe aber geschieht nicht in Weise eines Berfuchs, fonbern nach einer mathematischen Regel und gründet fich baber auf eine Demonstration. Erst durch die Anwendung der Regel und die arithmetische Operation wird für uns aus ber unbefannten Große eine befannte. So ift es nicht in ber Natur ber Dinge, die durch Größenverhältniffe bestimmt find; hier giebt es tein x, teine unbeftimmte und gefuchte, fondern eine völlig beftimmte und gegebene Große. So lange wir das Ge= gebene suchen, erkennen wir nicht das gegebene Berhältniß oder, wie fich Spinoza ausbrudt, "feben wir nicht die abaquate Proportionalität ber gegebenen Bahlen". Wir verfahren nach einer Regel, die selbst erst aus dem Wesen der Proportion folgt. Wenn wir das abäquate Berhältniß sehen, so leuchtet uns feine Ratur unmittelbar ein, ohne Lehrsat und ohne Operation; wir erkennen die Sache nicht bemonftrativ, fondern intuitiv, und darin befteht die hochfte Urt der Erkenntniß (vierter Fall).\*\*)

<sup>\*)</sup> Ebenbaj. II. pag. 420-21. - \*\*) Ebenbaj. II. pag. 421-22. Rachdem Spinoza bie mathematische Regel und beren Anwendung als Beispiel der britten

In allen wesentlichen Zügen erscheint hier die Uebereinstimmung mit der Lehre von den drei, näher vier Erkenntnißarten, dem Beispiele der Regeldetri und dessen Anwendung, die wir im tractatus drevis gesunden und erörtert haben. Was dort "Wahn" genannt wurde, der theils auf Hörensagen, theils auf eigener vereinzelter Ersahrung beruhte, wird hier genauer in die beiden Erkenntnißarten der "perceptio ex auditn" und der "experientia vaga" unterschieden; was dort "wahrer Glaube" heißt, ist hier die demonstrative Erkenntniß durch Schlußsolgerung; die höchste Stuse wurde dort als "klare und deutliche Erkenntniß", hier als als "intuitive" bezeichnet. Die nähere Erklärung war im Wesentlichen dieselbe. Man darf die genauere Distinction der Erkenntnißarten mit unter die Gründe rechnen, weshalb der Tractat über die Verbesserung des Verstandes in Rücksicht auf den kurzen Tractat uns als die spätere Schrift gilt.\*)

#### 4. Die Arten ber unklaren Ibee. Berftanb und Gebächtniß.

Es ift bemnach einleuchtend, daß von jenen vier verschiedenen Erkenntnifarten die vierte und hochfte allein die mabre Erkennt= niß ausmacht: die Ibee, die mit ihrem Object (ideatum) b. h. mit der wirklichen und gegebenen Ratur des Dinges ganz übereinstimmt. das Wesen der Sache so ausdrückt, wie es ift, und daher den Charatter voller Rlarheit und Deutlichkeit hat. Alle übrigen Ibeen find unklar und undeutlich, fie find als folche inadaquat und unwahr. Das Kriterium der Wahrheit befteht daher einzig und allein in der Alarheit und Deutlichkeit unferer Borftellungen, die als folche un= mittelbar einleuchtet und teiner weiteren Burgicaft bedarf, fo wenig bas Licht, um gefehen zu werben, ein anderes Licht nöthig hat, benn es offenbart fich und fein Gegentheil. Die Frage nach bem Wege der wahren Erkenntuiß fällt zusammen mit der Frage nach ber Ausbildung und bem Befit ber Haren Ideen, die fich fofort verdunkeln, wenn fie mit unklaren vermengt werden. Um eine folche Bermischung zu verhüten, muffen wir die klaren von den unklaren

Erfenntnißstuse angeführt hat, sagt er wörtlich: "attamen adaequatam proportionalitatem datorum numerorum non vident, et si videant, non vident eam vi propositionis, sed intuitive, nullam operationem facientes". Ich habe diese dunkse Stelle in obigem Text so erklärt, wie sie in Uebereinstimmung mit Spinozaß gesammter Denkart allein zu verstehen ist. — \*) S. oben Cap. VIII. S. 216—218.

Borftellungen genau unterscheiden und wissen, worin die Arten und ber Urfprung der letteren befteht. Alle unklaren Ibeen ftimmen barin Aberein, daß sie die Natur der Dinge nicht ober nicht abaquat ausbruden, baber feine reale Geltung haben, fondern imaginar find: ihr Urfprung ift die Imagination, die von den finnlichen Empfinbungen und damit von ben torperlichen Bewegungen abhängt. Spinoga unterscheidet drei Arten: die unklare Idee ift erdichtet (ficta), wenn die Einbildungstraft Borftellungen zusammensett, die in Wahrheit nicht zusammenhängen, fie ift falsch (falsa), wenn die Bejahung (assensus) hingutommt und die Ginbildung für eine abaquate Ibee ober die Borftellung einer objectiven Realität genommen wird, fie ift ameifelhaft (dubia), sobald das Nachdenken findet (wie es namentlich bei ben finnlichen Borftellungen geschieht), daß die Dinge häufig anders beschaffen find, als wir uns einbilden. Das Rachbenten führt zum Zweifel und kann benfelben nur lofen, wenn es burd einen geordneten Ibeengang ben wahren Zusammenhang der Dinge einfieht. Alle fictiven, falfchen und zweifelhaften Ideen find unflar. weil fie imaginär find, und die Jmagination kann nur unklare Ideen erzeugen.\*)

Je vereinzelter und zusammenhangsloser unsere Borstellungen sind, um so leichter werden sie vergessen; je erkennbarer sie sind d. h. je beutlicher der Zusammenhang, der sie verknüpst, um so leichter werden sie behalten: daher giebt es für das Gedächtniß keine bessere Schule als den Berstand. Die Einbildungskraft behält denjenigen Gegenstand am besten, der in ihrem Gebiet das einzige Exemplar seiner Art ist, wie etwa ein interessanter Roman nicht vergessen wird, wenn man nur einen gelesen hat. Daher sind Einzigkeit und Erztennbarkeit einer Sache die sichersten Mittel, um ihre Borstellung im Gedächtniß zu erhalten. Sesen wir, daß ein Object beide Bedingungen vereinigt, indem es vollkommen einzig und zugleich Gegenstand der klarsten Erkenntniß ist, so muß die Vorstellung desselben uns stets gegenwärtig und absolut unvergeßlich sein.\*\*)

## 5. Die Realbefinition.

Der Unterschied zwischen klaren und unklaren Borftellungen führt fich zurud auf ben Unterschied zwischen Berstand und Ginbilbung:

<sup>\*)</sup> Tract. de int. em. Op. II. pg. 424-446. - \*\*) Chendas. II. pg. 445-46.

die Einbildung erzeugt nur unklare Ibeen, der Berftand nur klare, er allein. Wenn wir der Richtschnur bes Berftandes folgen, fo benten wir nach dem Gefet der Caufalität und begrunden jedes Ding ent= weder aus feinem Wefen oder aus feiner nachften Urfache, b. h. wir erkennen den Realgrund, aus dem die Sache hervorgeht, der ihr Wesen ausmacht und die Bedingungen enthält, woraus wir in ge= ordneter Reihenfolge ableiten, was aus der Natur des erkannten Dinges felbst folgt. Gin Object dergestalt erklaren, daß nicht die Reihe feiner Eigenfcaften bergezählt, fondern feine Erzeugung bargethan oder gezeigt wird, wie es entfteht, heißt daffelbe mahrhaft befiniren. Die Realbefinition, wie fie die Berftandesertenntniß fordert, ift die genetische, die bei geometrischen Figuren durch die Conftruction (nicht durch eine Beschreibung der Eigenschaften) gegeben wird. Die Conftruction eines Kreises ift die nachste Ursache seines Daseins. Diese Construction erklären heißt den Kreis so definiren, daß mit feiner Entstehung und aus derfelben zugleich feine Eigen= schaften begriffen werden. Die Frage nach der Ausbildung klarer Ideen fällt daher zusammen mit der Frage nach der Ausbildung der wahren und wiffenschaftlich fruchtbaren Definition. Svinoza saat ausbrudlich, daß in dem zweiten Theil feiner Methodenlehre allein untersucht werben foll, worin eine gute Definition befteht und wie ihre Bedingungen zu finden find.\*)

#### 6. Das flare und methobische Denten.

Da nun in der Ordnung der Dinge jeder erzeugende Grund wieder aus einer nächsten Ursache folgt, so besteht das methodische Erkennen in einer Kette von Folgerungen, deren oberstes und erstes Glied die Erklärung einer Ursache sein muß, die aus keiner anderen abgeleitet werden kann. also aus sich begriffen sein will, eines absolut nothwendigen Wesens, aus dem unmittelbar seine Existenz solgt und einleuchtet: das ist die Desinition der "causa sui". Mit dieser Erklärung stehen wir im Ausgangspunkte des Shstems und erkennen als dessen alleinige Korm und Richtschnur den deductiven Gang der mathematischen Wethode, den schon Descartes gesordert, dem Geiste nach besolgt und in einem bestimmten Fall selbst ausgesührt und exemplarisch gemacht hatte.

<sup>\*)</sup> Chendas. II. pag. 449-450.

Spinoza unterscheibet demgemäß zwei Arten der Definition, die der geschaffenen Dinge und die des ungeschaffenen Wesens: jene fordern zu ihrer Erklärung den Begriff der nächsten Ursache, worausssie hervorgehen; dieses dagegen bedarf, um erklärt zu werden, kein anderes Object als sein eigenes Sein. Um nun den Weg von unserem Verstande zu dieser Definition zu erhellen, ist es nöthig, den Verstand selbst zu desiniren und zunächst alle seine Eigenschaften klar und deutlich zu bezeichnen. Wit dem Abbruch dieser Untersuchung endet unser Tractat. "Reliqua desiderantur".\*) Wir erkennen deutlich die Aufgabe, die der Philosoph hier begründet und sich gestellt hat: aus dem Begriffe Gottes soll die nothwendige Ordnung der Dinge "more geometrico" hergeleitet werden. Die Lösung dieser Aufgabe enthält die Ethik.

In der Ausbildung des Syftems steht der fragmentarische Berfuch über die Methodenlehre zwischen dem kurzen Tractat und dem Sauptwerk. Wir tommen von jenem erften Entwurfe her und werden burchgängig an benselben erinnert: vor allem in ber Zielsetzung, die auf die menschliche Glüchfeligkeit ausgeht, in der genauer ausgeführten Lehre von den Erkenntnifarten und, was ich nachdrücklich hervorhebe, in der Lehre von der Definition, welche fortfett, was im tractatus brevis begonnen war.\*\*) In bem tractatus de intellectus emendatione werden wir von Spinoza felbst auf fein Sauptwert an mehreren Stellen verwiesen, wo er anmerkungsweise fagt: "bies wird ober foll in meiner Philosophie naber erklart werden", wie 3. B. mas "vis nativa intellectus" bedeutet, was in der Entwicklung unferer Berftandesträfte unter "alia opera intellectualia" ju berstehen ist, was "quaerere in anima" heißt, und daß nur jolche Eigenichaften, die Gottes Befen darthun, feine Attribute genannt werden burfen.\*\*\*) hier tann "mea philosophia" nichts anderes bedeuten als Spinozas Spftem, das Hauptwerk feiner Lehre, die Ethik, die ihn also icon beichaftigte, als er feinen Berfuch über die Methodenlehre schrieb, und deren fortschreitende Ausführung die Bollendung des letteren unnöthig machte.

<sup>\*)</sup> Ebenbas. II. pag. 450-56. — \*\*) Kurzer Tract. I. Cap. 7. Bergl. oben Cap. VIII. S. 215-16. — \*\*\*) Tract. de int. emend. Op. II. pg. 424, 426. 448.

## Elftes Capitel.

# Spinozas Darftellung der cartesianischen Principienlehre und seine metaphysischen Gedanken.

# I. Stellung jur Lehre Descartes'.

Während Spinoza in der Ausarbeitung seines Systems begriffen war, ließ er seine nach geometrischer Methode) geformte Darftellung der cartesianischen Brincipien nebst dem Anhange ber "Cogitata metaphysica" ericheinen. Wir wiffen aus ber Entwidlungsgeschichte bes Philosophen und feiner Werke, in welchem Zeitpunkte und auf welche Beranlaffung diefes Werk entstand.\*) In dem kurzen Tractat wie in dem Versuch über die Methodenlehre ift eine Lebensrichtung ergriffen und vorgezeichnet, beren Ziel nur in ber Bereinigung unferes Geiftes mit Gott ober ber gesammten Natur, in ber Erkenntnig ber emigen Einheit und Ordnung aller Dinge erreicht werden tann. Daber gilt in der Grundanschauung unseres Philosophen das Princip ber göttlichen Alleinheit und ihrer Ertennbarteit: in biefen beiben Punkten find die Differenzen enthalten, die Spinozas Lehre von der cartefianischen trennen, indem er die lettere barftellt. Sein Monismus widerftreitet dem Gegensat zwischen ber unendlichen Substanz und den endlichen (Gott und Welt), zwischen den benkenden und ausgebohnten Substanzen (Geiftern und Körpern); sein Rationalismus widerftreitet dem Sat, der aus jener dualiftischen Lehre nothwendig folgt: daß es gewisse Dinge giebt, welche die Fassungskraft unserer Erfenntniß überfteigen. Wenn alles ertennbar ift, fo geschieht nichts aus dem unerkennbaren Grunde der Willfür und es kann felbft in Gott tein Bermögen ftattfinden, das an der ewigen Rothwendigkeit der Dinge etwas zu andern vermöchte; wenn es in Wahrheit nur eine Substanz giebt, fo folgt bie Nichtsubstantialität des menfclichen Geiftes und die Unmöglichkeit feiner Freiheit. Diefe Folgerungen waren unserem Philosophen bolltommen einleuchtenb, als er bie cartefianischen Lehren von der Perfonlichkeit Gottes und ber menschlichen Willensfreiheit vortrug.

Wir müßten daher nach dem Entwicklungsgange Spinozas über-

<sup>\*)</sup> S. oben Cap. IV. S. 136—39, Cap. VI. S. 189.

zeugt fein, daß die Lehre, die er uns darftellt, in den angeführten Bunkten nicht oder nicht mehr die seinige war, auch wenn die Borrede seinem Willen gemäß uns nicht ausdrücklich barüber belehrte. "Man moge wohl beachten", fagt der Herausgeber, "daß in der ganzen Schrift, fowohl in den beiden erften Theilen der Brincipien und dem Bruchftuck bes britten als in feinen eigenen metabhpfifchen Gedanken unser Berfasser lediglich die Anfichten Descartes' nach Maggabe feiner Werte und Grundfage bargethan hat. Da er fic nämlich vorgenommen, seinen Schüler in der cartesianischen Philofophie zu unterrichten, fo war es ihm eine heilige Bflicht, von beren Richtschnur nicht um eines Nagels Breite abzuweichen ober etwas zu dictiren, was den Sagen Descartes' entweder nicht entspräche ober zuwiderliefe. Deshalb moge niemand meinen, daß ber Berfaffer hier seine eigenen Ansichten ober auch nur folche, die er billigt, vortrage. Denn obgleich er manches für wahr halt, manches auch, wie er bekennt, von fich aus hinzugefügt hat, fo kommt doch vieles por was er als falsch verwirft und worüber er eine gang andere Deinung hegt. So ift z. B., um nur einen Fall anzuführen, teineswegs seine Anficht, was im Scholion zum 15. Lehrsatz des I. Theils der Brincipien und im 12. Capitel bes II. Theils bes Anhangs bom Willen gehalten wird, obwohl es mit vielem Aufwande bewiesen ju fein icheint. Seine Meinung ift nicht, daß ber Wille vom Berftande verschieden ift, gefdweige denn mit einer folden Freiheit ausgerüftet. Descartes macht nämlich im vierten Theil seiner Abhandlung über die Methode und in feiner zweiten Meditation die unbewiesene Boraussehung, daß der menschliche Geist eine unbedingt bentende Subftang fei, wogegen unfer Berfaffer in der Natur ber Dinge keine denkende Substanz zuläßt, vielmehr verneint, daß diese das Wesen des menschlichen Geistes ausmache, und behauptet, daß gleich ber Ausbehnung auch das Denken unbegrenzt fein muffe, und wie der menschliche Körper nicht in der unbedingten, sondern nur in einer nach den Gefeten ber materiellen Ratur burch Bewegung und Ruhe determinirten Ausdehnung beftehe, fo fei auch der Geift oder bie menichliche Seele nicht unbedingter, fondern bedingter Beije bentend, beterminirt durch Ibeen nach ben Gefeten der denkenden Ratur. Sein Denken entstehe und bestehe zugleich mit dem menschlichen Körper. Aus diefer Erklärung ift, wie er meint, leicht zu beveisen, daß der Wille nicht vom Verstande verschieden sei, geschweige

denn einer solchen Freiheit genieße, wie Descartes ihm zuschreibt, daß selbst das Bermögen zu bejahen und zu verneinen völlig erdichtet und unabhängig von den Borstellungen nichts sei, daß die übrigen Bermögen, wie Berstand, Begierde u. s. w. sämmtlich unter die Fictionen oder wenigstens unter jene Begriffe gehören, welche die Mensichen aus den abstracten Borstellungen der Dinge gebildet haben, wie die Gattungen Mensch, Stein (humanitas, lapideitas) und andere der Art. Auch will ich nicht unbemerkt lassen, daß man ganz eben so zu urtheilen und es lediglich als Meinung Descartes' zu nehmen habe, wenn an einigen Stellen dieser Schrift zu lesen steht: "Dies oder jenes übersteige die menschliche Fassungskraft". Das ift nicht so zu verstehen, als ob unser Philosoph eine solche Meinung aus eigener leberzeugung ausspräche.\*)

Nach bieser Erklärung des Herausgebers, der, wie urkundlich bezeugt ist,\*\*) hier als alter ego des Philosophen redet, kann es nicht im mindesten zweiselhaft sein, in welchen Punkten Spinoza die Hauptdifferenz zwischen seiner und der cartesianischen Lehre sah und anerkannt wissen wollte. Er verneint jede uns gesteckte Grenze der Erkennbarkeit der Dinge, die Substantialität der Geister und Körper, also den substantiellen Gegensatz beider, er verneint, daß Denken und Ausdehnung Attribute entgegengesetzter Substanzen seien, und behauptet die unbegrenzte Natur beider, was so viel heißt als sie für göttliche Attribute erklären, er muß mit der Substantialität des menschlichen Geistes auch dessen Freiheit verneinen. In allen diesen Punkten wird dem Borgänger kein anderer Philosoph entgegen gehaleten, von dem Spinoza sich eines Besseren habe belehren lassen, er rechnet nur mit cartesianischen Grundbegriffen und bestreitet blos deren solgerichtige Ausführung und Anwendung.

Es kann daher nicht fraglich sein, daß Spinoza das cartesianische System ausgelebt und hinter sich hatte, als er in seiner Schrift die Principienlehre desselben reproducirte. Schon die Vorrede genügt, um diese Thatsache sestzustellen. Wan muß jene im Wesentlichen unbeachtet lassen, wenn man, wie Joël Miene macht, bezweiselt, daß Spinoza damals schon im Besitz der eigenen (anticartesianischen) Lehre war. Der scheindare Einwand, daß er in diesem Fall mit der mathe-

<sup>\*)</sup> Renati Descartes princ. phil. pars I. et II. more geometrico demonstratae per B. de Spinoza. Praef. Op. Vol. I. pg. IX—X. — \*\*) S. oben Cap. IV. S. 137.

matischen Methode "Sumbug" getrieben und Beweise geliefert habe die er felbst für unrichtig gehalten, ift ungultig.\*) Gin Beweis tann volltommen correct und der bewiefene Sat falfch fein, wenn die eingeräumten Vorderfate ober die Principien in Wahrheit nicht gelten Wenn man 3. B. die bisherigen Grundanschauungen und Axiome der Geometrie bestreitet, so wird man die Sätze und Beweise ihrer Lehr: bucher für hinfällig halten, ohne deshalb behaupten zu wollen, daß Euklides "Humbug" getrieben. Nehmen wir an, daß die Unerforschlichkeit bes göttlichen Willens eingeräumt werbe, fo barf man febr wohl schließen, daß die Bereinigung zwischen der göttlichen Borberbestimmung und der menschlichen Freiheit unerkennbar sei oder unfere Faffungetraft überfteige, und man darf unter diefer Borausjekung sehr wohl die Möglichkeit der menschlichen Freiheit einräumen. da man auf Grund der Unerkennbarkeit kein Recht hat, ihre Realität zu verneinen. Genau so verfährt Spinoza, um im Sinne Descartes' die Freiheit zu retten. Wenn er uns nun wissen läkt. dak er von sich aus jene Boraussetzung der Unerkennbarkeit keineswegs bejaht, fo find wir belehrt, daß er von fich aus die Möglichkeit der menschlichen Freiheit verneint.\*\*) Dabei ift nicht die mindeste Täuíduna.

Beiläufig bemerken wir, daß auch Schopenhauer über Spinozas Lehrbuch der cartesianischen Principien und die darin enthaltene Freiheitslehre, wie über den Entwicklungsgang unseres Philosophen überhaupt, sich in einer Reihe von Jrrthümern besangen zeigt. Er rechnet
ihn mit Boltaire und Priestleh zu den "Bekehrten", die erst bei
reiserem Nachdenken nach ihrem vierzigsten Jahre erkannt hätten, daß
unsere Willensfreiheit eine leere Jmagination wäre. Erst in seiner
Ethit habe Spinoza die menschliche Freiheit verneint, nachdem er sie
vorher in seiner Darstellung der cartesianischen Principien gelehrt
und vertheidigt habe. In diesen Behauptungen irrt Schopenhauer
Schritt für Schritt. Es ist 1. nicht wahr, daß die Ethik oder das
System Spinozas erst nach seinem vierzigsten Jahre, also in dem
letzten Lustrum seines Lebens (1672—77), ausgebildet worden; es ist
2. nicht einmal wahr, daß die Ethik später ist als das Lehrbuch der
cartesianischen Philosophie; es ist darum 3. nicht wahr, daß Spinoza

<sup>\*)</sup> Joël: Zur Genesis der Lehre Spinozas u. s. w. S. 1—2. — \*\*) Cog. metaph. I. cap. III. (conciliationem libertatis nostri arbitrii et praedestinationis Dei humanum captum superare). Op. I. pg. 100—101.

=

5

das lettere als Anhänger Descartes' geschrieben, vielmehr hat er die wefentlichften Differenzpuntte zwifchen feiner und der cartefianiichen Lehre in der Borrede anzeigen und in der Schrift felbst bemertbar hervortreten laffen. Unter diefen betrifft ber erfte und wich= tigste die menschliche Freiheit. Man fieht baber, daß Schopenhauer weber die Lebensgeschichte noch die Briefe noch die Schriften Spinozas naber gekannt, ja nicht einmal die Vorrede ju der Darftellung der cartefianischen Brincipien gelesen haben tann, sonft ware er überall auf Thatsachen geftoßen, die seine Annahme widerlegen.\*)

## II. Die Differengpuntte.

1. Gott und bie menschliche Freiheit.

Es ist nicht genug, die ausgesprochenen Differengen zwischen Spinozas Lehre und ber von ihm bargeftellten cartefianischen auf die Erklärungen der Vorrede einzuschränken, denn man erkennt auch in ber Schrift felbft, wenn man fie aufmertfam verfolgt, ben Standpunkt unferes Philosophen und feine Grundanschauungen von Gott, ber Welt und dem Menfchen. Wenn die Borrede fagt, daß er fich zur heiligen Pflicht gemacht habe, in der Unterweifung feines Schü-Lers von der Lehre Descartes' nicht um eines Nagels Breite abzuweichen, so wird bem nicht widersprochen. Was er dem Schüler überlieferte, war nur die cartefianische Raturphilosophie, der zweite Theil ber Principien; er fügte bie Darftellung bes erften bingu und als Anhang feine metaphyfifchen Gebanten. Diefe letteren follten dazu bienen, schwierigere Fragen der Metaphysik kurz zu erörtern. Hier konnte sich Spinoza freier bewegen, denn er war weder an die Pflicht gegen den Schüler noch ftreng an die Richtschnur des Meifters gebunden, daber er in diesen Betrachtungen, die von ontologischen Beftimmungen, von Gott und bem menfclichen Geift handeln, feine eigenen Anschauungen am wenigsten unterdrückt hat. Ich sehe kein anderes Motiv, aus welchem der Philosoph diese Cogitata metaphysica verfaßt und feinem Lehrbuch der cartefianischen Philosophie hinzugefügt hat: fie follten die Differenzen, auf welche die Borrede hingewiesen hatte, verdeutlichen und von Seiten des Autors hervor-

<sup>\*)</sup> A. Schopenhauer: Ueber die Freiheit des Willens (1841). IV. Vorgänger **6**. 75.

treten laffen. Er verfaßte fie nicht in mathematischer Form. In keiner anderen Schrift Spinozas erscheinen die beiben antagonistischen Standpunkte seiner und ber cartesianischen Lehre fo bicht gusammen gestellt und mit einander verknüpft, daß aus der Erläuterung und Begründung der zweiten der erfte hervorleuchtet. Sier hat man wieder die Genesis der Lehre Spinozas vor Augen. Denke den cartesianischen Gottesbegriff folgerichtig und bu haft ben spinoziftischen! Will man die Ausführung dieses Sages in einer Schrift Spinozas verfolgen, jo fuche man dieselbe in den Cogitata metaphysica. Um die Sache jo kurz und charakteristisch als möglich auszudrücken, sagen wir: die Lehre von Gott als ber eminenten Urfache aller Dinge ift cartefianijd, die Lehre von Gott als ber immanenten Uriade aller Dinge ift fpinoziftisch. Run wird in unserer Schrift ber Gottesbegriff Descartes' bergeftalt gelehrt und erläutert, daß wir beutlich feben, wie die Lehre von der Emineng Gottes in die feiner Immaneng übergeht. Wenn Gott auf eminente Beife (eminenter) enthält, was in ben geschaffenen Wefen jur Erscheinung tommt ober in Wirklichkeit (formaliter) gegeben wird, so ift er eine folche Ursache aller Dinge, die mehr Realität hat als die Natur; baher muß er jeinem Wefen nach von der letteren unterschieden werden und es fann ihm unmöglich das Attribut der Ausdehnung und Körperlichteit zukommen, vielmehr bewirkt er alles aus seiner absoluten Willensfreiheit. So die Lehre Descartes', die Spinoza wiedergiebt.\*) Sind aber alle Dinge von Gott traft feines Willens geschaffen, fo find fie von ihm gewollt ober vorherbeftimmt, und ba in Gott feine Beranderung und feine Zeit ftattfindet, - benn die Zeit ift auch nach Descartes nur unsere Vorstellungsart (modus cogitandi) jo find die Dinge von Gott ewig gewollt, nicht etwa so, daß sie erft gewollt und bann geschaffen werben, benn bies hieße Zeitunterjchiede in Gott seken, vielmehr ist sein Wollen gleich Schaffen, daher ift die Schöpfung ewig und zwar fo, daß fie nie auf andere Art ober in anderer Ordnung hätte geschehen können, als fie geschehen Sonft mußte man annehmen, daß Gotf auch etwas Anderes hätte wollen (hervorbringen) können, daß also ein Zustand in Gott war, der feinem schöpferischen Willen und dem Beschluß, diese Welt zu schaffen, voranging. Aber es giebt in ihm keine Zeitunter-

<sup>\*)</sup> Cog. metaph. I. cap. II. Op. I. pg. 94.

ichiebe. Daber fällt Gottes Sein mit feinem Wollen, wie biefes mit feinem Wirten (Schaffen) zusammen, und die Schöpfung ift mithin emig und nothwendig. So lange wir biefe Rothwendigkeit ber Dinge nicht einsehen, meinen wir, daß etwas blos möglich sei ober zufällig geschehe, daß es nicht ober auch anders sein könne, als es ift. Unbegriffene Rothwendigkeit erscheint uns als Möglichkeit und Rufall, daher nennt Spinoza diese Vorstellungsarten "Mängel unseres Berftandes (defectus nostri intellectus)".\*) Wenn aber alles nach göttlicher Borberbestimmung geschieht ober (was basselbe beißt) aus der ewigen und nothwendigen Existenz der Dinge folgt, so ift nicht zu beareifen, wie fich bamit die menfchliche Freiheit verträgt. "Wenn wir auf unsere Natur achten, fo erkennen wir klar und beutlich, daß wir in unferen Sandlungen frei find; wenn wir auf das Wefen Gottes achten, sehen wir klar und deutlich, daß alles von ihm abhängt und nichts geschieht, was er nicht feit Ewigkeit gewollt hat. Wie aber ber menichliche Wille in jedem einzelnen Moment bergeftalt von Gott hervorgebracht wird, daß er frei bleibt, das wiffen wir nicht, denn es giebt vieles, was unfere Fassungstraft überfteigt." \*\*) Aehnlich heißt es an einer anderen Stelle, wo von der göttlichen Mitwirkung gehanbelt und die Erhaltung der Dinge als eine beständige Schöpfung erklart wird: "Wir haben baraus bewiesen, daß die Dinge von fich aus nie im Stande find, etwas zu bewirken oder zu irgend einer Sandlung fich felbst zu bestimmen, und daß diese Behauptung nicht blos von den Wefen außer dem Menfchen, fondern auch von dem menfcblichen Willen felbft gelte." "Rein Ding tann ben Willen -bestimmen, noch kann andererseits dieser bestimmt werden außer allein durch die Macht Gottes. Wie aber damit die menschliche Freiheit fich vereinigen laffe ober wie Gott diese seine Wirksamkeit mit Bahrung der menschlichen Freiheit ausüben konne, das bekennen wir nicht zu wiffen und haben uns über diefen Puntt ichon ofter ausgeiprochen. " \*\*\*)

Ì

Nun find wir durch die Vorrebe unterrichtet, daß Spinoza keine3= wegs die Unerkennbarkeit der Dinge einräumt. Wenn er sagt: "die menschliche Freiheit ist, aber sie ist unbegreislich oder ihre Vereinbarkeit mit dem göttlichen Wirken nicht zu sassen", so will er gesagt

<sup>\*)</sup> Cog. metaph. I. cap. III. pag. 100—101. — \*\*) Ebenbas. — \*\*\*) Cog. II. cap. XI. pag. 131—32.

haben: "wir begreifen, daß die menschliche Freiheit nicht ist". Er erklärt es auch unumwunden, indem er aus der durchgängigen Einheit der Natur die Unmöglichkeit der menschlichen Freiheit herleitet. "Aus unserem Sat, daß die gesammte Natur als Inbegriff aller bewirkten Dinge nur ein einziges Wesen ausmacht, folgt, daß der Mensch ein Theil der Natur ist, der mit allen übrigen nothwendig zusammenshängt." Das heißt: der Mensch ift ein Glied in der Kette der Dinge.\*)

Die menfchliche Willensfreiheit ift bemnach teine Inftang wider ben Sat, bag aus ber ewigen Wirkfamkeit Gottes alles nothwendig folgt. Das Bose ift tein Zeugniß für die Freiheit und teine Inftang wider die Berneinung berfelben. Wenn alles nach göttlicher Borberbeftimmung und traft gottlicher Wirtsamteit geschieht, fo tann nichts anders fein als es ift, die Dinge find bann weber gut noch folecht, weber vollkommen noch unvollkommen, die menschlichen Sandlungen weber gut noch bose.\*\*) Uebel und Sünde existiren nicht in ber Natur der Dinge, sondern blos in der Borftellung der Menschen, ihre Geltung ift nicht real, sondern imaginar. Spinoza fagt: "ba Uebel und Sunden nichts in den Dingen find, sondern fich blos in dem die Dinge mit einander vergleichenden Menschengeifte finden, fo folgt, daß Gott diese Objecte selbst nicht außerhalb der menschlichen Geifter erkennt".\*\*\*) — Auch die Strafwürdigkeit und Beftrafung der Berbrecher ist keine Instanz wider die Verneinung der Realität des Bösen und der Freiheit. Denn die Strafe folgt ebenfo nothwendig aus der bösen oder verderblichen Sandlung, wie diese aus den vorhergehenden Ursachen. "Du frägst: warum werden die Gottlosen gestraft, die ja nach ihrer Ratur gemäß göttlicher Borberbestimmung handeln ? 3ch antworte: ihre Strafe geschieht auch nach göttlicher Borberbestimmung; und wenn nur folche Leute zu ftrafen waren, die nach unferer Meinung mit voller Freiheit gefündigt haben, fo frage ich: warum vertitgt man denn die giftigen Schlangen, die ja blos zufolge ihrer Natur Berberben bringen und nicht anders können?"+)-

Es ift bemnach völlig einleuchtend, daß Spinoza im Anhange seiner Schrift die menschliche Willensfreiheit direct und indirect verneint, die er vorher, im ersten Theile seines Lehrbuchs, nach cartesianischer Richtschnur behauptet hatte.++) Hieraus erhellt, daß Spinozas

<sup>\*)</sup> Cog. II. cap. IX. pg. 124. — \*\*) Cog. I. cap. VI. pg. 105. — \*\*\*) Cog. II. cap. VII. pg. 119. — †) Cog. II. cap. VIII. pg. 123. — ††) Princ. phil. I. Prop. XV. Schol.

metaphpfifche Gedanken keineswegs blos jur Erläuterung ber borausgeschickten Principienlehre Descartes' bestimmt find. Freilich wird im letten Capitel des Anhangs die Freiheitslehre wider determini= ftische Ginwurfe, insbesondere die Heereboords, vertheidigt, aber es ift febr bemerkenswerth, daß die Art der Begrundung an diefer Stelle ber cartefianischen Lehre widerstreitet und die spinozistische (b. h. die Berneinung der Freiheit) in fich trägt. Sier wird die Freiheit keineswegs auf diefelbe Weise bejaht als in jenem Scholion des erften Theils der Principienlehre, es ift daber, ftreng genommen, nicht richtig, beibe Stellen, wie die Vorrede thut, auf gleichem Ruf au behandeln. Spinoza braucht im Sinne der Deterministen das bekannte Beispiel von Buridans Gfel, der zwischen Beu und Gras verhungern muß, wenn er von beiden Seiten gleich ftart beterminirt und fo in ben Ruftand der Willensindifferenz gebracht wird, die alles handeln unmöglich macht. Diefer Fall, fagt Spinoza, ift beim Menschen unmög= lich. Wenn ber Mensch im Zuftand ber Willensindifferenz, unter ber Einwirkung verschiebener, gleich ftarker Determinationen bor Hunger und Durft umtame, fo ware er tein Menich, tein bentendes Wefen, fondern der dümmste aller Esel.\*) Also ist nach dieser Argumentation der Menfc nicht, wie Buridans Efel, determinirt, fondern frei : er ift frei, weil er ein bentendes Wefen ift, b. h. durch Bernunftgrunde beterminirt wird. Berallgemeinern wir den Sat, fo daß die Willens= ftrebungen und Handlungen des Menschen durch seine Art vorzustellen und zu benten bestimmt werben, fo folgt, daß ber Wille gleich ift bem Berftande und daher teineswegs die Freiheit befigt, die ihm Descartes zuschreibt. Das ift Spinozas Lehre überhaupt, fie ift es auch an dieser Stelle, während in jenem Scholion gemäß ber cartefianischen Lehre erklart wurde, daß der Wille umfaffender ift als die Erkenntnig, baber von ihr unabhangig und feinem Wefen nach unbeschränkt. Sier fagt Spinoza unter ber cartefianischen Boraussehung, daß der mensch= liche Geift eine denkende Substanz sei: "daraus folgt, daß derselbe rein aus feiner Ratur zu handeln, nämlich zu benten ober, mas baffelbe heißt, zu bejahen und zu verneinen vermag. Diese Sandlungen benkender Art (actiones cogitativae), beren alleinige Urfache der menfchliche Geift ift, beigen Willensftrebungen (Begehrungen, volitiones), der menschliche Geift aber als die zureichende Ursache solcher Handlungen heißt Wille".\*\*) Hier ist also wollen

<sup>\*)</sup> Cog. II. cap. XII. pg. 136. — \*\*) Ebenbas. pg. 135-36.

<sup>19</sup> 

oder bejahen und verneinen — denken. Dagegen bei Descartes und in dem angeführten Scholion Spinozas ist der Wille oder das Bermögen zu bejahen und zu verneinen vom Denken und Vorstellen verschieden, durch keine Grenzen determinirt, daher vollkommen unabhängig und frei und vermöge dieser Freiheit die Ursache des Irrthums.\*)

#### 2. Gott und Belt.

Spinoza lehrt in feinen metaphpfischen Gebanken eine ewige und nothwendige Ordnung der Dinge als göttliche Schöpfung ober Wirkung des göttlichen Willens. Es giebt zwei Sauptinftanzen, die jur Widerlegung Diefer Lehre geltend gemacht werden konnen: Die göttliche und menfchliche Willfur. Beibe gelten in ber Lehre Descartes'. Die Instanz der menschlichen Willfür (Willensfreiheit) hat fich Spinoza, wie wir ausführlich gezeigt haben, gründlich aus dem Wege geräumt. Es bleibt die Frage nach der göttlichen Willfur übrig. So lange Gott als bie eminente Urfache aller Dinge gilt, muß biefe Willfür bejaht werden, und es scheint bemnach möglich, daß Gott in seiner Freiheit und Machtvolltommenheit auch eine andere Ordnung der Dinge hatte wollen und bewirken konnen als die vorhandene, daß er die lettere in jedem Augenblick von Grund aus zu andern vermag. Dann ift bei Gott alles möglich, nichts nothwendig, und bas Dafein wie die Ordnung ber Welt aufallig. Nun wissen wir schon, daß Spinoza die Möglichkeit und Zufälligkeit ber Dinge völlig verneint, fie bedeuten ihm in Wirklichkeit nichts und gelten für bloge Defecte unferer Ginficht.\*\*) Er beftreitet demnach in Rudficht auf die Exifteng und Ordnung ber Dinge bie gottliche Willfür mit der jene Borftellungen Sand in Sand geben; er verneint bemnach die eminente Caufalität Gottes, die ohne Willfur nicht gebacht werben tann. Ausbrudlich erklart Spinoza, bag in Gott Wollen und Wirten, Wefen und Wille ibentifch feien, daber die Schöpfung ewig; daß die Unwandelbarteit Gottes die Möglichteit, so und auch anders handeln zu konnen, ausschließe, daber die Existenz und Ordnung der Dinge nothwendig.\*\*\*)

Aus dem Begriff Gottes folgt, daß er die höchfte Intelligenz und durch fich selbst das vollkommenste Wesen ift, daraus folgt seine Unabhängigkeit und Einheit. Denn gabe es mehrere Götter ober

<sup>\*)</sup> Princ. phil. I. Prop. XV. Schol. — \*\*) S. oben S. 287. — \*\*\*) S. oben S. 286—87.

bochft volltommene Wefen, fo mußte jedes die Bolltommenheit bes anderen erkennen, alfo in diesem Bunkt von einem Object außer fich abhängig fein, was mit feiner Bolltommenheit ftreitet. Daber ift Gott einzig.\*) Aus ber Bolltommenheit folgt feine Allwiffenheit, er begreift die Ibeen aller Dinge in fich, diese aber konnen nicht Objecte außer ihm sein, sonst ware Gott in seiner Erkenntnig von ihnen abhängig, fie find baber in ihm und volltommen durch die göttlichen Ibeen bestimmt, ober, was daffelbe heißt: Gottes Ertennen ift ibentisch mit seinem Wirken und Wollen. Aus der Ginheit Gottes folgt, daß auch seine Erkenntniß den Charakter der Einheit hat, daß es nicht viele und verschiedene, sondern eine Idee ift, die den gottlichen Schöpfungswillen ausmacht. "Wenn wir auf die Analogie der gefammten Natur achten, fo konnen wir dieselbe als ein einziges Wefen betrachten und baraus folgern, daß die bewirkte Natur nur aus einer 3bee ober einem Willensbeichluf Gottes hervorgeht. \*\*)" Sier macht Spinoza die erfahrungsmäßige Analogie in der Ratur jum Ertenntnifigrunde ihrer einheitlichen Idee in Gott. In Wahrheit ift die Einheit Gottes und seiner Idee der Dinge, die identisch ift mit seinem Willen, der Realgrund der durchgangigen Ginheit der Natur. Daß Spinoza die Sache fo verfteht, zeigt fich an einer späteren Stelle, wo (ohne Berufung auf die Anglogien in der Welt) einfach gesagt wird: "bie ganze bewirkte Ratur ift nur ein einziges Wefen".\*\*\*) Es ift eine felbftverftanbliche Folge biefes Sates, daß der cartefianische Dualismus zwischen denkenden und ausgedehnten Substanzen nicht mehr gilt, denn unter dieser Boraussetzung kann die Natur oder die Ordnung der Dinge unmöglich ein einziges Wesen genannt werben. Die Natureinheit folgt nur aus ber göttlichen Alleinheit, in der die Attribute des Denkens und der Ausbehnung trot ihres Gegenfates ewig und nothwendig vereinigt find.

Es ift dargethan, daß Spinoza in seinen metaphhischen Gedanken Gottes Wesen und Willen, sein Wollen und Erkennen, sein Erkennen und Wirken als völlig identisch betrachtet. Er erklärt diese Identität indirect, wenn er sagt: "wie sich Gottes Wesen, Verstand und Wille unterscheiden, wissen wir nicht und rechnen diese Einsicht unter die bloßen Wünsche". Die Unbegreislichkeit der menschlichen

<sup>\*)</sup> Cog. met. II. cap. II. pag. 110—11. — \*\*) Cog. met. II. cap. VII. pag. 118—21. — \*\*\*) Cog. met. II. cap. IX. pg. 124: quod tota natura naturata non sit nisi unicum ens. Agl. oben ©. 288.

Freiheit bedeutete in unserer Schrift deren Richtsein. So kann auch ber Satz, daß die Berschiedenheit zwischen Gottes Wesen, Berstand und Willen unerfindlich sei, nur sagen wollen: sie sind nicht verschieden, sondern identisch.\*)

Demnach bleibt in dem göttlichen Willen nichts zuruch. was über fein Erkennen und Wirken hinausginge, mehr als biefe enthielte und als reine Willfür über ihnen ftande: nichts, das uns noch berechtigen konnte, Gott im Sinne Descartes' für bie eminente Urface der Dinge ju halten. Gott und Welt ftellen fich in die Form der Gleichung, und der Sat "Deus sive natura" erscheint im hintergrunde ber metaphpfischen Gebanten Spinozas. Ift Gott nicht bie eminente Ursache aller Dinge, so ist er auch nicht die äukere, und es bleibt nur übrig, ihn als die innere oder immanente Urface zu faffen, aus der alles mit Nothwendigkeit folgt, oder die alles kraft ihres Wefens und ihrer Machtvolltommenheit bewirkt, volltommen unbedingt und ohne jede Willfür. Daher find von der göttlichen Caufalität die 3 wede auszuschließen, die als Mufter oder Urbilder der Dinge der Wirksamkeit Gottes vorausgesett werden mußten und als Richtschnur dieselbe bedingen würden. Auch diese Bestimmung ift ertennbar genug in unserer Schrift enthalten. "In ber Schöpfung", fagt Spinoza, "giebt es außer ber causa efficiens teine Mitwirtung anderer Urfachen, ober jur Erifteng ber geschaffenen Dinge wird nichts vorausgeset als Gott." "Ich hatte turzweg fagen konnen, daß die Schöpfung alle Urfachen überhaupt außer der causa efficiens verneint und ausschließt. Doch habe ich den Ausbruck "Mitwirkung anderer Ursachen" lieber gewählt, um nicht auf die Frage antworten au muffen: ob fich Gott bei ber Schöpfung teinen 3weck vorgefest habe, weshalb er die Dinge geschaffen? Darum habe ich zu größerer Deutlichkeit die Erklärung hinzugefügt, daß die geschaffenen Wefen blos durch Gott bedingt find; denn hat fich Gott einen Zweck vorgesett, fo war diefer sicher nicht außer ihm, weil außer Gott nichts ift, das ihn zum Handeln antreiben könnte."\*\*) Damit ist klar genug gesagt, daß die sogenannten Zwecke Gottes unter seine nothwendigen Wirkungen gehören und mit diesen zusammenfallen.

Gottes Macht, Berftand und Wille find nicht verschiedene und besondere Eigenschaften, sondern volltommen eines mit seinem Wesen,

<sup>\*)</sup> Cog. met. II. cap. VIII. pg. 121. - \*\*) Cog. met. II. cap. X. pg. 125-26.

baber ift Gott nicht als die eminente, sondern als die immanente Urface aller Dinge zu begreifen, als das eine, unendliche, allumfaffende, allesbewirkende Wefen: als bas mahrhaft Alleine. Es ift nicht einzusehen, fagt Spinoza, wie jene Bermogen Gottes, verschiedene und besondere Eigenschaften sein sollen. "Freilich fehlt es nicht an einem Wort, das die Theologen gleich bei der Hand haben, um die Sache zu erklären: fie reden von der Perfonlichkeit Gottes. Wir tennen diefes Wort auch, aber nicht feine Bedeutung und find außer Stande, uns darunter etwas Mares und Deutliches zu benten. obwohl wir der festen Zuversicht leben, daß Gott dermaleinst es den Seinigen offenbaren werbe, wenn ihn die aläubigen Seelen verheikenermaßen von Angeficht zu Angeficht ichauen." "Wir erkennen klar und beutlich, daß Gottes Berftand, Macht und Wille nicht verschiedene Eigenschaften find; sondern als folde nur ber menschlichen Auffassung erscheinen." "Wenn wir von Gott sagen, daß er haßt ober liebt, so ift bas nicht anders zu versteben, als wenn es in der Schrift heift. baß die Erde Menichen ausspeien werbe, und was bergleichen mehr ift. "\*) "Wenn uns in ben beiligen Urtunden noch anderes begegnet, bas unfer Bedenken erregt, fo ift hier nicht ber Ort, darauf einzugehen, benn wir untersuchen hier nur folche Dinge, die wir burch unfere natürliche Vernunft mit völliger Sicherheit erfassen können, und ber einleuchtende Beweis einer Sache läßt uns überzeugt fein, daß die beilige Schrift daffelbe lehren muffe, benn die Wahrheit tann der Bahrheit nicht widerstreiten, und die Bibel tann unmöglich Boffen lehren, wie fie der Bolksalaube fich einbildet. Wenn wir etwas in ihr fänden, mas dem natürlichen Lichte widerspräche, so würden wir die Schrift mit berfelben Freiheit widerlegen durfen als ben Roran und ben Talmud; boch fei es fern zu benten, bag bie beiligen Urtunden vernunftwidrige Dinge enthalten konnen.

Wir sehen, daß Spinoza die Persönlichkeit Gottes ganz so behandelt, wie die Verschiedenheit der göttlichen Eigenschaften und die menschliche Freiheit: er verneint ihre Erkennbarkeit d. h. er verneint sie selbst. Er wendet den Grundsatz der rationalen Erklärung auch auf die Schrift an, und wir erkennen an dieser Stelle die Aufgabe, die er im theologisch-politischen Tractat zu lösen suchte.

Ift nun die Welt eine ewige und nothwendige Folge aus dem

į

... ...

Ξ

15

;

-

Ė

ļ

<sup>\*)</sup> Cog. II. cap. VIII. pg. 121-23.

Wefen Gottes, so muß in der Natur der Dinge alles aus Gründen erkannt und abgeleitet werden nach dem Borbilde der geometrischen Methode. Mit dem mahren Begriffe Gottes ift die Nothwendigteit ber Dinge gegeben. Sobald uns biefe Wahrheit verschwindet und die Täuschung der menschlichen Willensfreiheit zurücklehrt, überreben wir uns, daß die Sache auch anders hatte fein konnen, und ftatt ber Bernunft folgen wir den Jrxlichtern der Zmagination, die uns überall Möglichkeiten und Bufalle vorspiegelt. Die Richtschnur ber mabren Ertenntniß zu erleuchten, braucht Spinoza in feinen metabhpfifchen Gedanken ein biblifches Beifpiel. Jofias verbrannte die Gebeine ber Gögendiener auf dem Altare Jerobeams, der Prophet hatte es vorhergesagt, Gott hatte es gewollt: fo betrachtet, ericeint die Sandlung als nothwendig; achten wir dagegen blos auf Josias' Willen, so erscheint fie nur als möglich, als eine Begebenheit, die eben so gut nicht geschen konnte. Sobald wir die Ratur der Dinge von der göttlichen absondern, für sich nehmen und die Erscheinungen vereinzelt betrachten, verstehen wir nicht mehr die Nothwendiakeit der Beltordnung und unterscheiden nichtiger Weise mögliche, aufällige und nothwendige Begebenheiten. "Daß aber", fährt Spinoza fort, "die Winkel eines Dreiecks gleich zwei rechten find, folgt aus bem Befen der Sache. Es ist fürwahr nur die menschliche Unwissenheit, die solche Unterschiede in den Dingen fingirt. Wenn die Menschen die ganze Ordnung der Natur mit voller Alaxheit begriffen, so würden fie alles eben fo nothwendig finden, als fammtliche Sage ber Mathematit, aber weil dies über das Mag ihrer Ertenntnig hinausgeht, halten sie gewisse Dinge blos für möglich, nicht aber für nothwendig. Deshalb muß man sagen, daß Gott entweder nichts vermag, weil in Wahrheit alles nothwendig ift, ober daß er alles vermag und die in den Dingen vorhandene Nothwendigkeit lediglich in feinem Willen besteht und aus demselben folgt."\*)

Da nun Spinoza die vollständige Extennbarkeit der Dinge bejaht und die reale Geltung des Irrationalen oder Unbegreiflichen verneint, so ist klar, daß seiner Lehre gemäß die Aufgabe der Philosophie darin besteht: das Weltall more geometrico zu extennen. Diese Methode war in dem kurzen Tractat in Aussicht genommen und in dem ersten Theile seines Anhangs angewendet worden; sie

<sup>\*)</sup> Cog. II. cap. IX. pag. 124.

zeigte sich in dem Bersuch der Methodenlehre als der alleinige Weg, auf dem die Erkenntniß das wahre Ziel des Lebens erreicht; sie ist die Form, worin Spinoza die cartestanische Principienlehre darstellt, und die er in seinen metaphysischen Gedanken zur Erklärung des Universums und zur Einsicht in die wahre Ordnung der Dinge fordert. Die ausgeführte Lösung dieser Aufgabe ist die Ethik.

## 3 wölftes Capitel.

Der theologisch-politische Cractat. Das Recht der Denkfreiheit.

# I. Beranlaffung und Aufgabe.

1. Befchichtliche Boraussetzungen und Zeitfrage.

In der Lebens= und Entwicklungsgeschichte des Philosophen haben wir uns über die Entstehung dieses Werks, das die Jugendschicksale Spinozas zur Beranlaffung und die seiner letten Jahre zur Folge gehabt hat, genau unterrichtet.\*) Der Conflict mit den Rabbinern, ber Bannfluch ber Synagoge, die (uns wahrscheinlich gemachte) zeit= weilige Berbannung aus Amfterdam und die Rechtfertigung, die er damals niederschrieb, mußten ihn zu einer Untersuchung der Rechtsgründe bewegen, aus benen die kirchliche und politische Behörde folche Schickfale über ihn verhängen durften. Er war um feiner religiösen Ueberzeugungen willen, die sich auf philosophische grundeten, bestraft und in ber Sicherheit seiner burgerlichen Stellung schwer geschädigt worden. Wir wiffen, daß feine Vertheidigungsschrift ein Protest war, ber das Recht der judischen Glaubensrichter bestritt und wahrscheinlich icon ben Grundgebanten enthielt, ben Spinoza neun Jahre später in seinem theologisch-politischen Tractat ausführte, benn er sagt in bem letteren: "ich schreibe hier nichts, was ich nicht icon langft und lange bebacht habe". \*\*) Daber läßt fich annehmen, daß, wie Bayle berichtet, in jener bisher verlorenen Apologie die Grundzüge bes späteren Werts vorbereitet maren. Auch bemerken wir, daß der theologisch=politische Tractat eine entschieden antijüdische

<sup>\*)</sup> Zu vergl. Buch II. Cap. IV. S. 130, Cap. V. S. 145—47, S. 153—58, Cap. VI. S. 190, Cap. VII. S. 197—198. — \*\*) Tract. theol.-pol. Op. I. pg. 296.

Gefinnung ausprägt und bas Judenthum weit ungunftiger und abgeneigter beurtheilt als die driftliche Religion, daß einige Stellen in feinem zwölften Capitel aus ben perfonlichen Erlebniffen bes Berfaffers herzurühren icheinen und vielleicht wortlich in ber Bertheidigungsschrift standen, die Spinoza dem Bannfluch entgegensette. In politischer Sinfict finden wir den Philosophen mit jener republikanischen Bartei in den Niederlanden einverstanden, welche die Freiheit der religiösen Ueberzeugung und die Unterordnung der Kirche unter den Staat forderte, einer Partei, deren Führer einft Oldenbarneveld und zu Spinozas Zeit Johann de Witt war.\*) Am Schluß seines Buchs, wo er von dem Unheil und den Opfern politischreligiöfer Berfolgung rebet, mochte ihm unter fo vielen Fallen auch Olbenbarnevelds Schickfal vor Augen schweben. Das Verhältnig von Rirche und Staat bewegte bamals die Geifter als eine ber wichtigften politischen und philosophischen Zeitfragen. Ueber bie volle Unabhängigkeit der Staatsgewalt von jeder kirchlichen Autorität waren die freien Denker berfelben Anficht. Hobbes hatte in seinen politischen Schriften die absolute Machtvollkommenheit des Staates so unbeschränkt geltend gemacht, daß er ihm auch die kirchliche Autorität in die Hand gab, das religiöse Bekenntniß in der Form des politischen Gehorsams unterwarf und die Religion gänzlich mediatifirte. Jahre vor dem Werke Spinozas war in Amsterdam unter pseudonymer Maste ein ähnlich gefinntes Buch über bas tirchliche Recht erschienen, bessen Berfasser sich "Lucius Antistius Constans" nannte. Bayle nahm die Schrift unter gleicher Kategorie mit dem theologisch= politischen Tractat, einige hielten Spinoza für den Autor, der selbst erklärte, daß er es nicht fei; Leibniz bezeichnete als folchen van den Soof :\*\*) wahrscheinlich hat, wie Colerus berichtet. Ludwig Meyer bas Buch geschrieben, ber im folgenden Jahre (1666) anonym ein Wert herausgab, worin er beweisen wollte, daß die wahre Philosophie der allein gültige Interpret der Schrift sei. Dieses Buch ist der nächste Vorläufer unseres theologisch=politischen Tractats.

## 2. Die Faffung ber Aufgabe.

Wir wollen zeigen, wie fich in Spinoza die Aufgabe feines Werks gestaltet. Er bejaht die Freiheit der religiösen Ueberzeugung

<sup>\*)</sup> S. oben Cap. III. S. 116. — \*\*) S. oben Cap. V. S. 174.

und will beren rechtmäßige Geltung begründen. Da nun die religiofe Anficht auf philosophischer Erkenntnig beruhen tann (nicht muß), fo wird zur Freiheit ber Religion die Denkfreiheit geforbert, ber awei herrichende Autoritäten gegenüberfteben: die der Rirche und des Staats. Wenn nun aus Grunden, bie zu beweisen find, die Rirche bem Staat unterthan fein foll, fo muß gefragt werden: ob ber Staat das Recht, die Denkfreiheit zu unterdrücken, und nicht vielmehr die Pflicht hat, fie zu beschützen und zu befordern? Rehmen wir an, daß die Glaubens= und Denkfreiheit zur Selbsterhaltung bes Staats beitrage und feiner Sicherheit biene, fo wurde bamit ihre rechtmäßige Geltung und die Schuppflicht bes Staats bemiefen fein. Diefen Bunkt bezeichnet icon ber Titel ber Schrift als ben Rern ihrer Aufgabe: "es foll gezeigt werden, daß die Denkfreiheit (libertas philosophandi) nicht blos unbeschadet der Frömmigkeit und bes bürgerlichen Friedens eingeräumt, fondern ohne die Betnichtung beiber nicht aufgehoben werben tann". Berlegen wir bas Thema in feine Sauptfragen, fo betreffen diefe bas Berhaltnig zwischen Religion und Philosophie, Rirche und Staat, Staat und Denkfreiheit: die erfte Frage ift religionsphilosophisch ober theologisch, die zweite kirchen= politisch, die dritte politisch. Darum nannte Spinoza seinen Tractat und die in demfelben enthaltenen Unterfuchungen "theologifch= politisch".

Es giebt eine Boraussetzung, unter welcher bas Berhaltnig von Religion und Philosophie, Kirche und Staat einen unverföhnlichen Gegensat bilben und die Rirche das alleinige Recht der Geiftesberrschaft beanspruchen muß: wenn Religion und Philosophie als zwei Ertenntniffpfteme gelten, beren eines fich auf die göttliche Offenbarung, das andere auf die natürliche Bernunft gründet. Dann muß die Religion die höchste Autorität in der Erkenntniß behaupten und jede ihrer Lehre widerstreitende Ansicht als einen strafwürdigen Frevel ansehen, fie wird eine Kirche und forbert das Recht, die menschlichen Meinungen zu beherrschen, zu reguliren und jede Abweichung als Ungehorfam ju juchtigen. Die perfonliche Ueberzeugungsfreiheit ift unterbrudt, in ihren Aeußerungen bedroht und bamit die burgerliche Sicherheit gefährdet, die der Staat zu bewirken hat. Diefer darf nicht dulden, daß die Religion ihn erschüttert, er darf daher bem Glauben nicht die Autorität einräumen, welche Wiffenschaft und Geiftesfreiheit unterjocht, vielmehr muß er der Religion in feinem

eigenen Intereffe ihre gefährliche Rirchengewalt nehmen und den Streit der Meinungen ungefährlich machen, indem er die Freiheit ihrer Aeußerung fichert. Wenn bem Glauben teine Dacht mehr über die Erkenntnig zufteht, fo tann er widerftreitende Meinungen nicht mehr fangtisch betriegen, und wenn ber Glaubenshaß und bie Berfolgungssucht nicht mehr burch ihr Machtbewuftfein genährt werben. verlieren fie ihre Kraft, ihre Wirksamkeit erlischt, und an ihre Stelle tritt die ftille, friedfertige, dem religiofen Leben gemage Gefinnung. Daber ift die Geiftesfreiheit nicht blos im Intereffe des Staats, fondern eben fo fehr in bem ber Religion; ber Staat will die fichere und darum friedliche Gefellichaft der Menfchen, die Religion die fromme und barum friedfertige Gefinnung : baber tonnen beibe, wenn fie die Gefete ihrer Natur erfüllen, einander nicht widerstreiten, und fie vertragen fich beibe nicht blos mit der Denkfreiheit, fondern bedürfen dieselbe im Interesse der Sicherheit und des Friedens; fie find beibe vernichtet, wenn man die Denkfreiheit unterdrückt und ber firchlichen Glaubensautorität opfert. Sind es auch nicht dieselben Bedingungen, aus denen Staat, Religion und Philosophie herporgeben, fo find es boch biefelben Bedingungen, die ihnen zugleich Gefahr bringen. Wenn der Glaube über die Meinungen herricht, fo muß er diefe feine Macht zu erhalten fuchen, er muß barum hafen und verfolgen, durch ben Sag die friedfertige und fromme Gefinnung. durch die Berfolgung die bürgerliche Sicherheit, also das innerfte Wefen fowohl der Religion als des Staates zerftoren.

Run muß der Glaube herrschen, wenn er in der That eine auf göttliche Offenbarung gegründete Erkenntniß besitzt, kraft deren er den weltlichen Mächten des Staats und der Wissenschaft als göttliche Autorität gegenüber steht. Wer wollte diese so begründete Macht bestreiten, es sei denn, daß man die Hinsälligkeit ihrer Begründung nachweisen kann? Die jüdische wie die christliche Religion berusen sich auf Thatsachen göttlicher Offenbarung, auf heilige, von Gott inspirirte Urkunden, deren Glaubwürdigkeit nicht den mindesten Zweisel zulasse. Wo blieben sonst die diblischen Weissagungen und Wunder, die Propheten des alten, die Apostel des neuen Testaments? Wenn die Bibel im buchstäblichen Sinn das Wort Gottes ist und die wahre Erkenntniß der Dinge enthält, so ruht die biblische Religionslehre und deren Herrschaft auf den sichersten, unantastbaren Grundlagen, vor deren Autorität sich die menschliche Wissenschaft

und Gesellschaft beugen muß. Hier fieht fich Spinoza vor ein Thema geftellt, bas untersucht fein will, weil babon alle übrigen Fragen abhangen. Es handelt fich um die Geltung und Glaubwürdig= teit der heiligen Schrift: um eine folche Geltung und Glaubwürdigkeit, die der wahren Religion entspricht, aber bas Recht zur Berrichaft über die menschliche Ertenntnig ausschließt. Es muß daber gezeigt werben, daß die Bibel überhaupt tein Ertenntniffpftem über die Natur der Dinge bietet, daß fie ein solches weder ift noch sein will, daß ihre Offenbarungen nicht theoretischer, sondern praktischer Art find, menschliche Lebenszuftande im Auge haben und nicht Raturgesete, sondern Sittengesetze lehren. Ihr ewiger Inhalt ift allein die religiöse, nicht die philosophische Wahrheit, ihre göttlichen Offenbarungen enthüllen uns das fittliche Lebensziel, das in der frommen und lauteren Gefinnung befteht, die, erfüllt von der Liebe Gottes, feinem Willen gemäß handelt. Soheres haben die Propheten nie geweisfagt, die Apostel nie gelehrt. Alles Andere ift zeitlicher und geschichtlicher Natur.

Die Bibel enthält Geschichte. Um die heiligen Schriften zu verfteben, muß man fie aus der Gigenthumlichkeit ihrer Zeitalter beurtheilen und erklären. Wie die Ratur nur aus fich ohne Borurtheile begriffen fein will, fo darf auch die Bibel nur aus ihrer eigenen Natur b. h. aus ihrer Geschichte erklärt werben. Die Er= flarungeart ber Natur ift phyfitalifch, die ber Bibel hiftorifch; darin ftimmen beide überein, daß fie in ihrem Berfahren fich ledig= lich nach der Art und Eigenthümlichkeit ihrer Objecte richten. die Bibel tein philosophisches Ertenntniffigftem ift und fein will, fo ift es grundfalsch, fie fo zu betrachten und auszulegen, als ob fie ein folches ware. Diese naturwidrige und verkehrte Erklärungsweise hat zwei Fälle: entweder gilt die Bernunft als Richtschnur zur Auslegung der Schrift oder diese als Richtschnur der Vernunft; entweder wird alles in der Bibel so erklärt und gedeutet, daß es mit der natürlichen und philosophischen Erkenntniß übereinstimmt, oder die Bernunft sieht in der Schrift lauter übernatürliche Offenbarungen, beren Glaubwürdigkeit fie anerkennt, indem fie auf ihre natürliche Einficht Verzicht leiftet. Auf diese Weise wird sowohl der Bibel als der Bernunft Gewalt angethan. Die erfte Art der Bibelerklärung ift scholastisch ober bogmatisch, die zweite in Ruckficht auf die mensch= liche Bernunft fleptisch; ben Typus der scholaftischen Methode findet Spinoza in Maimonides, den der steptischen in Jehuda Alphachar\*); er selbst widerstreitet beiden und stellt der theologisch=rabbinischen Erklärungsart der biblischen Schriften die historisch=kritische entgegen als die dem Ursprung und der Versassung jener Bücher allein gemäße. Er ist der erste, der in diesem Lichte den Kanon betrachtet und die Entstehung der biblischen Urkunden untersucht. Darin bestand die mächtige und erschreckende Wirkung, die der theologische politische Tractat auf sein Zeitalter ausübte. Durch diese kritische Betrachtung der Bibel ist Spinoza für das siebenzehnte Jahrhundert geworden, was H. S. Keimarus dem achtzehnten und D. Fr. Strauß dem neunzehnten werden sollte, ja er hat vor Reimarus den historischen Gesichtspunkt voraus, der in der Erklärung der biblischen Dinge den moralischen hinter sich zurückläßt.

Wir find über die Aufgabe und den Zweck des theologischpolitischen Tractats, wie über die Ordnung und den Zusammenhang feiner Brobleme im Alaren. Um das Recht der Denkfreiheit zu bearunden und folidarisch mit den politischen, durch die Staatsmacht geficherten Rechten zu verbinden, muß die Herrschaft der Religion über die Vernunfterkenntniß entkräftet werden, was nur gefchehen kann durch den Beweis, daß sich der Anspruch einer solchen Herrschaft umsonst auf die Bibel beruft, die, richtig gewürdigt, Geschichte und Religion enthält, aber keine philosophische Erkenntniß der Natur der Dinge. Darum find, um Spinozas Werk verstehen und seinen Unterfuchungen folgen zu können, vor allem zwei Bedingungen nöthig: der richtige Standpunkt zur Auslegung der Schrift und die Einficht, daß die religiöse und philosophische Wahrheit wesentlich verschiedene Gebiete haben und die Religion unabhängig ift von der Philosophie. Ueber den ersten Bunkt handelt unser Tractat im siebenten, über den zweiten im vierzehnten Capitel. Im Hinblick auf beide sagt Spinoza am Schlug bes letteren: "was ich in biefen Abschnitten dargethan habe, find die Hauptpunkte, die ich in meinem Werk ins Auge gefaßt; darum will ich, bevor ich weiter gehe, den Leser dringend bitten, daß er diese zwei Capitel einer größeren Aufmerksamkeit und und wiederholter Erwägung würdigen und üherzeugt sein möge, daß ich nicht in der Absicht geschrieben habe, um Reuerungen einzuführen, sondern um verkehrte Ansichten zu berichtigen in der Hoffnung, die

<sup>\*)</sup> Tract. theol.-pol. cap. XV. Op. I. pg. 349-50.

richtigen endlich einmal hergestellt zu sehen."\*) "Das Ziel der Phi= losophie ist die Wahrheit, das des Glaubens Gehorsam und From= migkeit."\*\*)

# II. Die Löjung ber Aufgabe.

1. Religion und Philosophic.

Nicht blos in den Schicksalen des Philosophen und der Richtung feines Zeitalters ift die Aufgabe des theologisch=politischen Tractats begründet, sondern auch in seinen Lehrschriften, soweit uns dieselben bereits bekannt find: ich meine namentlich den kurzen Tractat und ben Bersuch über die Methodenlehre. Das Berhältniß von Religion und Philosophie leuchtet uns hier schon in berjenigen Fassung ein, welche die übrigen Fragen in fich schließt und deren Lösung bedingt. Die Bereinigung mit Gott ericbien als bas hochfte Gut und Biel des menschlichen Lebens, die methodische Erkenntniß, welche die Ordnung der Dinge adaquat vorftellt, als ber Weg, auf dem die Philosophie unfehlbar jenes Ziel erreicht. Indeffen ift dieser Weg nicht ber einzige, sonst mußte das Mag philosophischer Erkenntniß auch bas der fittlichen Lauterkeit fein. Die Liebe zu Gott ift die Befreiung von der menschlichen Selbstsucht in ihrem ganzen Umfange, fie ist bie ftille, uneigennutige und freudige Ergebenheit in Gott, die Spinoza gern als Frommigkeit und Gehorfam bezeichnet. Gine folche Gemuths= richtung kann unser ganzes Leben durchdringen, auch wenn unsere Anfichten über die Natur der Dinge keineswegs die richtigen find. Daber ift die Religion nicht gebunden an die Form der Erkenntniß und die Bilbungeftufe bes Berftandes; fie befteht in ber Lauterkeit bes Herzens, die sich mit der Ginfalt des Verstandes fehr wohl verträgt und unabhängig ift von der Philosophie. Die Religion ift Sache ber Gefinnung, nicht ber Lehre und Doctrin; die Erkenntniß ift zunächst Sache bes Verstandes, nicht bes Herzens, obwohl die wahrhaft religiöse Gefinnung nothwendig aus der Vollendung der wahren Erkenntniß der Dinge (GotteBerkenntnig) hervorgeht. Daber darf auch die Uebereinstimmung mit einer gegebenen Religionslehre ober Dogmatik so wenig das Kriterium der Religion als die Richt= schnur der Philosophie ausmachen.

Es giebt eine natürliche Lebensrichtung, mit der sich die religiöse

<sup>\*)</sup> Ebendaj. cap. XIV. Op. I. pg. 349. — \*\*) Ebendaj. pg. 348.

eigennützigen Intereffen herrichen, da ift nicht die Liebe ju Gott, fondern nur die ju ben vergänglichen Dingen gegenwärtig, und w jene Interessen ben Schein der Religion annehmen, zeigt sich bas äußerfte Gegentheil ber letteren, ihre widerlichfte Bertehrung: ber Buftand ber Luge und Beuchelei. Es giebt teine Gemuthsart, bie bem Wahrheitsfinn mehr widerstreitet und von Spinoza wegwerfender behandelt wird. Unter allen Religionen steht keiner diese Maskirung der Selbstsucht schlechter, als der driftlichen, beren innerfter Beruf die Weltüberwindung sein foll. Die driftlichen Beuchler find die schlimmsten, weil die driftliche Religion selbst die lauterfte ift. "36 habe mich oft gewundert", fagt Spinoza in der Borrede feines Tractats, "daß Menschen, die sich mit dem Bekenntniß des christlichen Glaubens bruften, b. h. mit den Gefinnungen der Liebe, Freude, Mäßigung und Treue gegen alle Welt, doch fo feindselig hadem und täglich ben bitterften haß gegen einander auslassen konnen, jo daß ihr Glaube weit leichter aus diesen Handlungen als jenen Worten einleuchtet; denn es ift schon längst dahin gekommen, daß wir fast überall den religiösen Charakter, ob einer Chrift, Türke, Jude ober Beibe ift, nur aus ber Art ber außeren Erscheinung und bes Cultus ober baraus ju erkennen vermögen, daß er biefe ober jene Kirche besucht, dieser oder jener Meinung zugethan ist und auf die Worte irgend eines Meifters zu schwören pflegt. Im Uebrigen ift bie Lebensart bei allen diefelbe. Ich forfchte nach ber Urfache bes Unbeils und fand fie darin, daß es dem Bolk als Religion erscheint, die Dienfte, Burden und Aemter ber Rirche für Brivilegien anzuseben und die Geiftlichen hoch in Ehren zu halten. Wie nun diefer Digbrauch in die Kirche eingerissen war, erfaßte sogleich eine ungeheure Begierde nach Berwaltung der heiligen Aemter gerade die schlechteften Leute, der Gifer für Berbreitung der gottlichen Religion entartete in gemeine Babfucht und Chrgeig, der Tempel felbft in eine Schaubuhne, wo nicht Kirchenlehrer, sondern Redner sich hören ließen, die das Bolk keineswegs zu belehren, sondern blos zur Bewunderung für ihre Person hinzureißen, Andersgläubige öffentlich berunterzukangeln und nur neue und ungewöhnliche Dinge ber Art vorzutragen begierig waren, die am meiften das Staunen bes Bolks erregte. So mufte viel Streit, Reib und haß entstehen, die teine Zeit zu beschwichtigen vermocht hat. Daher kann man sich nicht wundern, daß von der

in keiner Beise verträgt: die der menschlichen Selbstliebe.

alten Relegion nur der äußere Cultus geblieben ift (worin das Bolk Gott mehr durch Schmeichelei als Anbetung zu dienen scheint), daß der Glaube nur noch in Leichtgläubigkeit und Vorurtheilen besteht und was für Borurtheilen? Die aus vernünftigen Befen die Menichen zu unvernünftigen machen und alles thun, um zu verhindern, dak ein jeder die eigene Urtheilskraft braucht und das Wahre vom Falfchen unterscheibet. Borurtheile, die gestissentlich ersonnen zu sein scheinen, um das Licht des Berftandes völlig zu ersticken. Die Frommigkeit, bei dem ewigen Gott, und die Religion befteht nur noch in widerfinnigen Geheimniffen! Wenn man die Bernunft gang verachtet, ben Berftand für grundverdorben halt und ihm den Ruden tehrt, fo gilt man, mas ber Gipfel des Unfinns ift, gerade deshalb für göttlich erleuchtet. Wahrlich! wenn fie nur einen Junken bes göttlichen Lichts hätten, fo würden fie nicht fo hochmuthig rafen, sondern Gott beffer verehren lernen und, wie jest durch haß, vielmehr durch Liebe por den übrigen Menschen fich auszeichnen, fie murden dann nicht fo feindselig die Andersdenkenden verfolgen, sondern fich ihrer vielmehr erbarmen, wenn fie wirklich für deren Beil und nicht blos für ben eigenen Bortheil beforgt maren."\*)

## 2. Religion und Staat.

Das der Religion zugehörige und eigenthümliche Gebiet ist die Gesinnung, das menschliche Herz in seiner Demuth und Frömmigkeit. Die Gesinnung kann nicht erzwungen werden, noch weniger kann sie selbst einen Zwang ausüben, sie kann eher dulden als herrschen. Iede Herrschaft, welche die Religion nach Außen beansprucht oder besitzt, entsremdet sie ihrem eigenen innersten Wesen: die Herrschaft über die Meinungen macht sie unduldsam und streitsüchtig, die über den Staat macht sie hochmüthig und gewaltthätig. Eine solche Macht vernichtet nicht blos die Grundlagen der Religion, sondern eben so sehr die der Wissenschaft und des Staats. Daher haben beide gegenüber der Religion das gemeinschaftliche Interesse ihrer natürlichen Unabhängigkeit. Der Staat darf die Religion, so weit sie in der Gesinnung besteht, nicht beherrschen noch weniger darf er von der Religion, die sich als Kirche geltend macht, beherrscht werden; die Religion in ihrem wahren Element ist unabhängig vom Staat, der

<sup>\*)</sup> Tract. theol.-pol. Praef. Op. I. pg. 147-48.

Staat ist unabhängig von der Kirche, diese dagegen, nämlich die Religion in ihrer äußeren Bersassung, ist abhängig vom Staat. In diesem Punkt liegt das politische Thema der Untersuchung Spinozas. Das Berhältniß der Religion zur Philosophie führt von selbst auf das Berhältniß der Religion zum Staat. Wäre die natürliche Grkenntniß unterthan der Religion, so müßte es auch der Staat sein, der sich auf das natürliche Recht gründet. Die Sache der Philosophie ist hier zugleich die des Staats.\*)

Darum liegt der Schwerpunkt unserer Schrift, wie schon früher gezeigt worden, in dem Beweise, daß die Religion keine Dacht hat über die Einsicht, daß fie selbst kein Erkenntniffpstem ift noch bei richtiger Selbsterkenntnig fein will.\*\*) Aber fie will es fein in ber Berfaffung, die fie geschichtlich angenommen hat und festhalt, fie macht ben Unspruch, gottliche Erkenntnig zu fein gegenüber der natürlichen, und bestreitet von hier aus die Rechte der letteren, wenigstens jedes Recht einer Geltung in gottlichen Dingen. Nennen wir die Lehre oder Erkenntnig, beren Gegenstand Gott und die gottlichen Dinge find, Theologie, fo nimmt die gegebene Religion für fich allein bas Recht in Unspruch, die mahre theologische Erkenntnig zu fein, und bestreitet sowohl der Philosophie als dem Staat die Geltung ihrer natürlichen Grundlagen. Jest muß fich bie Untersuchung Spinozas, um ihre Aufgabe zu lösen, gegen die kirchliche Theologie kehren und felbst theologisch werden, indem fie dasgemeinsame Recht der Wiffenschaft und des Staats, die unabhängige Geltung fowohl ber natürlichen Erkenntniß als des natürlichen Rechts vertheidigt. Diefe Bertheidigung ift nur möglich durch eine gründliche Biberlegung der vermeintlichen Rechtsansprüche, welche die Theologie in ihrer göttlichen Machtvollkommenheit gegen Wiffenschaft und Staat erhebt und beiden überordnet: barin befteht das theologifch=poli= tische Thema der Untersuchung.

#### 3. Religion und Bibel.

Nach dem Grundsatz der Theologie ist die Bibel das geoffensbarte, unverfälschte, in jedem Buchstaben glaubwürdige Wort Gottes, die heiligen Schriften sind durchgängig wahr, also nirgends in Widerstreit mit einander, ihre Wahrheit ist der Kanon und die Richtschnur

<sup>\*)</sup> Ebenbaf. Cap. XVI-XX. - \*\*) S. oben S. 298-300.

aller Wahrheit, es giebt keine, die der Schrift widersprechen durfte. Was dieser zuwiderläuft, ift falich. Befindet fich nun in einem solchen Widerstreit die natürliche Erkenntniß, so entsteht zwischen Offenbarung und Vernunft, Religion und Philosophie ein heilloser Conflict.

Wenn aber jener theologische Grundsatz nicht standhält? Wenn die Bibel ein solches Lehrspftem ewiger Wahrheiten, geoffenbarter Einsichten in die Natur der Dinge nicht ist? So würde mit diesem Ansehen der Schrift auch die Theologie die von ihr beanspruchte Herrschaft über die natürliche Erkenntniß und das natürliche Recht, über Philosophie und Staat verlieren, der theologisch-politische Tractat würde dann seine Aufgabe gelöst und seine Sache gewonnen haben. Alles hängt daher an der Frage nach der Geltung der Bibel: wie ist diese zu verstehen und zu erklären?

Die wiffenschaftliche Erklärung ift in allen Fällen biefelbe, fie beareift ihr Object aus ber (nächsten) Urfache, die es hervorbringt, diese wieder aus ihrer Ursache, und folgt so dem Causalgeset, nach welchem die Dinge entftehen. Es ift dabei gleich, ob das Object die Natur oder die Bibel, die Bewegung eines Rorpers ober der Ausfpruch eines Propheten ift. Um ben Inhalt ber biblischen Schriften richtig zu würdigen, muß man ihren Ursprung tennen und wiffen, wie fie entstanden find. Wann sind diese Bucher gefdrieben, von wem, in welcher Abficht? Das find die oberften Fragen, von denen eine methodische Erkenntniß der Bibel abhängt. Die vollftandige Auflösung bieser Fragen würde eine vollständige Geschichte der biblischen Schriften sein, die selbst nur durch die Geschichte der Zeitalter, die jene Schriften erzeugt haben, ganz erhellt werden könnte. Bon diesen allgemeinen geschichtlichen Bedingungen aus könnte man ficheren Weges vordringen in den Inhalt der einzelnen biblischen Schriften, in die einzelnen Beftandtheile diefes Inhalts. So liegen fich die jur Bibelerklärung nöthigen Fragen richtig ordnen und aus ihren naturlichen Boraussetzungen beantworten. Um g. B. eine prophetische Stelle richtig zu erklären, mußte man folgende Bunkte beutlich einsehen: was ift im biblischen Sinn überhaupt Prophezeiung, welcher Beweggrund trieb die Bropheten, mas wollte diefer Prophet in diefer ein= zelnen Brophezeiung?

Es wird in vielen Fällen nicht möglich sein, das Dunkel der Zeiten zu lichten, die Lücken zu erganzen, die Geschichte zu vervollsftandigen und die Wege der Erklarung völlig zu ebnen. Aber die

Richtschnur ift gegeben. Die biblischen Schriften wollen verftanden sein im Beift ihrer Zeitalter, im Sinn ihrer Berfaffer, Die Autoricaft ift zu prufen, die geschichtlichen Bedingungen, die Sittenzuftande und Bilbungeformen des Bolts, aus dem die Schriften berporgingen und für welches fie bestimmt waren, find zu erkennen. So ift es die historische und naber die fritisch-historische Untersuchung, bie Spinoza zur richtigen Bibelerklarung forbert als bie einzige, unter beren Gefichtspuntt bie biblifchen Objecte ertennbar werben. Wie der Natur gegenüber gefragt werden muß, was die Rörper ihrer eigenen Ratur nach, abgesehen von der unfrigen, find, so muß der Bibel gegenüber gefragt werben: was bedeuten ihre Schriften ihrem eigenen urfprünglichen Sinn nach, abgefeben bon allem, mas frembe Intereffen und Borftellungsweisen religiöfer ober theologischer Art in fie hineingelegt und hineingedeutet haben ? Das geschichtliche Boltsleben ift tein Ertenntniffipftem und hangt nicht an dem Leitfaden gewiffer Begriffe. Die natürliche Vernunft bilbet nicht bas Daß und bie Richtschnur ber Geschichte, also barf fie auch nicht bas Dak und die Richtschnur gur Erklarung ber Gefchichte, gur Erklarung ber Bibel bilben, weder im positiven noch im negativen Berftande; es ift eben fo unrichtig zu fordern, die Bibel folle natürlich, als fie folle übernatürlich erklärt werden, denn sowohl die natürliche als übernatürliche Erklarungsweise fegen die Bergleichung ber Bibel mit der natürlichen Bernunft voraus, entweder als Uebereinstimmung ober als Widerstreit. Aber eben biese Bergleichung ift von vornherein falfc und bem Sinne ber Bibel fremb, die weder natürlich (phpfikalisch) noch übernatürlich, sondern geschichtlich erklärt sein will.

Bon hier aus bekämpft Spinoza in allen Punkten die theologische Geltung der Schrift. Es ist der durchgängige Zweck seines Tractats, die mit der Bibel gerüstete Theologie zu entwaffnen und zu zeigen, daß die heilige Schrift, richtig verstanden, mit der natürlichen Erkenntniß nicht streite, daher die Theologie kein Recht habe, auf Grund der Bibel die natürliche Erkenntniß zu unterjochen, daß dieses vermeintliche Recht sich auf ein falsches Bibelverständniß gründe.

Die Bibel gilt bei ben Theologen für inspirirt und acht in allen ihren Theilen. Ihre Schriften sind verfaßt von göttlichen Mannern, welche ausgerüstet waren mit der Araft der Weissagung und Bunder; die Geschichte selbst, welche den hauptsächlichen Inhalt der biblischen Schriften ausmacht, ift nicht natürliche Geschichte, sondern ein unmittelbares und durchgängiges Zeugniß der Offenbarung Gottes, benn sie gründet sich auf die Thatsacke der göttlichen Erwählung des Volks Israel. Aber diese Beweise selbst sind alle aus keiner anderen Quelle geschöpft als aus der Bibel und begründen darum deren theologische Geltung so wenig, daß sie dieselbe vielmehr voraussesen. Es wird deshalb auf Grund der Bibel selbst erst untersucht und sestgestellt werden müssen, ob jene Beweise probehaltig sind. Hier wird der theologisch-politische Tractat zur biblischen Kritik: es muß untersucht werden, wie es sich mit der Autorschaft der heizligen Schriften verhält, was im Sinne der Bibel Offenbarung, Weissfagung, Wunder bedeuten, was die Propheten des alten, die Apostel des neuen Testaments sind und gelten wollen?

Es ift hier nicht der Ort, die Anfichten Spinozas von der Entftehung ber altbiblischen Schriften unter dem Gesichtsbunkt ber heutigen Wiffenschaft zu prufen und mit ben Ergebniffen ber mobernen Bibelfritit zu vergleichen. Wir beschränken uns auf eine turze Darftellung der von ihm ausgeführten Hypothesen. Die historischen Bücher des alten Teftaments behandeln zwei große Themata: die älteste Gefchichte feit der Schöpfung bis jum Untergange bes altjubischen Reichs und die Begebenheiten ber fpateren Zeit feit der babylonischen Gefangenicaft und ber Wiederherstellung des Tempels. Die Quellen, woraus die Erzählung geschöpft ift, sind die verlorenen Werke hebräi= fcher Geschichtschreiber, die Annalen aus der voregilischen Zeit der Rönige und aus ber nacherilischen ber Statthalter. Diese Schriften waren unvollständig, fehlerhaft, oft in ihren Angaben widersprechend, an manchen Stellen burch berichiebene Lesarten unficher und zweifel= haft; Bruchstücke solcher Werke gaben bas Material, woraus burch untritifche Bufammenftellung die uns erhaltenen Geschichtsbücher bes judischen Bolts hervorgingen. In ber Abficht, Die Geschichte Israels als eine Theodicee der mojaischen Gesetzgebung barzuftellen und ben Bang feiner Schickfale als Folgen ber Erfullung ober Berletung der göttlichen Gebote zu rechtfertigen, habe mahricheinlich Efra (ba es tein Früherer gewefen fein konne) die alte Zeit beschrieben und aus ben vorhandenen Quellen bie zwölf Bucher vom Bentateuch bis ju ben Königen componirt. Die mosaischen Schriften felbst, das Buch ber Rriege, das des Bundes und bas ber Gefete, feien verloren gegangen; Efra fcrieb zuerft bie Erklarung ber Befete und machte bann aus biefer Grundlegung und Einleitung feines Werks ben letzten

Theil berjenigen Sammlung, die er die fünf Bucher Mofis nannte, benen er weiter bas Buch Jofua, ber Richter und Ruth, die beiden Bucher Samuelis und die beiden der Ronige hinzufügte. Die fpatere Geschichte seit bem Exil, dargestellt in ber Chronit, bem Buch Daniel, Efra, Efther und Nehemia, habe mahricheinlich Judas Maccabaus verfaßt. Die Sammlung der Pfalmen falle in die Zeit des zweiten Tempela, wahrscheinlich auch die der Sprücke Salomonis, in keinem Fall burfe die lettere vor die Zeit des Konigs Jofia gesett werben. Es ift bemerkenswerth, daß fich Spinoza auf eine Angabe Philos beruft, wonach der 88. Pfalm mahrend der Gefangenschaft des Ronigs Jojachin und der folgende nach dessen Befreiung erschienen sei. Auch bie prophetischen Bucher feien Sammlungen ohne hiftorifche Ordnung und Bollftanbigkeit, wofür als Zeugniffe Jefaias, Jeremias, Czechiel, Hofea und Jona angeführt werben. Das Buch Siob, philosophischen Inhalts, sei wahrscheinlich nicht in hebraischer Sprace verfaßt, wie ichon der Commentator Ibn Gfra vermuthet habe. fondern heidnischen Ursprungs und eine Nachahmung heidnischer Boefie. da hier der Bater der Götter Bersammlungen berufe und Momus unter dem Namen Satan die Reden Gottes mit der größten Freiheit durchhechele. "Ich wünschte", sagt Spinoza, "Ibn Efra hatte uns bewiesen, daß dieses Buch aus einer anderen Sprace in die hebräische übersett worden fei, denn man konnte baraus ichließen, daß die Seiden auch heilige Bucher gehabt haben." Wie ungultig und unficher bie Beftimmung jogenannter kanonischer Schriften ift, würde aufs Rlarfte einleuchten, wenn fich barunter ein Buch beibnifchen Urfprunge fande. Mit scharfen Worten tadelt Spinoza zu wiederholten malen die Rabbiner, die durch ihre Auswahl heiliger Schriften den Kanon des alten Teftaments eingerichtet, aus nichtigen Grunden gemiffe Bucher ausgeschlossen, aus eben so nichtigen andere, die ihnen lange bedenklich ichienen, aufgenommen haben. Die Chronit haben fie für tanonifch. das Buch der Weisheit, des Tobias und andere für apokryphisch erklart, und fie hatten die Spruche wie den Brediger Salomonis gern unter die letteren gebracht, wenn fie nicht in einigen Stellen die Empfehlung des mosaischen Gesetzes gefunden.\*) Richts aber scheint unferem Philosophen ungereimter und verächtlicher, als daß man im Aberglauben an die Schrift sich so weit verstiegen habe, die Mangel

<sup>\*)</sup> Tract. thcol.-pol. Cap. X. (Op. I. pg. 304-10.)

und Sulfsmittel menichlicher Geschichtschreiber für gottliche Offenbarungen zu halten und in den verschiedenen Lesarten, in den Sternden und Bunkten die tiefften Dhifterien ju fuchen. "Go viel weiß ich, daß ich bei diesen Erklärern keinerlei Art von Gebeimniß, fonbern nur kindische Gebanken gelesen. Auch habe ich außerdem noch einige tabbalistische Schwäher kennen gelernt und mich über ihren Unfinn nie genug verwundern konnen." Wie unkritisch jene Geschichts= buder aus verschiedenen Quellen ab- und zusammengeschrieben worden find, muß aus ber Menge ihrer dronologischen Widersprüche und Ungereimtheiten jedem Unbefangenen einleuchten, der nach der Richt= fonur der Begebenheiten 3. B. die Lebensgeschichte Josephs mit der bes Juda und Jakob u. f. w. vergleicht. "Wer mir", sagt Spinoza, "in biesen Geschichten eine Ordnung zeigen tann, welche Siftoriter dronologisch befolgen konnen, dem will ich fogleich die Sand reichen - et erit mihi magnus Apollo. Denn ich bekenne, daß ich fie nie habe finden können, so lange ich auch nach ihr gesucht. Ja ich füge hinzu, daß ich hier nichts niederschreibe, was ich nicht längst und lange bedacht habe, und obgleich mir die herkömmlichen Ansichten über die heilige Schrift von Kindheit an eingelebt waren, fo konnte ich fie doch am Ende nicht gelten laffen."\*)

Die Bücher des neuen Testaments will Spinoza, weil er der griechischen Sprache nicht genug kundig fei, nur kurz berühren, um auszumachen, ob die Apostel prophetische Autorität kraft einer befonderen gottlichen Offenbarung haben und beanspruchen? Er verneint diese Frage. Die Apostel verkundigen die Sittenlehre Christi, bas Thema ber Bergpredigt, die mit ber natürlichen Bernunft übereinstimmt, fie geben in alle Welt und lehren alle Bolter: daber bedürfen fie zu ihrer Wirtsamkeit weder einer ausdrücklichen gottlichen Offenbarung noch eines befonderen gottlichen Befehls; fie find nicht blos Berkundiger, fondern Lehrer; ihr Beruf ift ein Lehramt, das fie nach eigenem Ermeffen pabagogisch ausüben. Denn ihre Lehrart richtet fich nach ihrer eigenen Geiftesart, wie nach bem Bildungszuftande der zu Belehrenden. Der Apostel Baulus philo= sophirt in seinem Römerbriefe, die Offenbarung philosophirt nicht; die Heiden werden auf anderem Wege in die neue Heilslehre ein= geführt als die Juden; nach Paulus soll die Rechtsertigung blos durch

<sup>\*)</sup> Ebenbaf. Cap. IX. pg. 296-97. S. oben S. 124.

ben Glauben, nach Jacobus auch burch die Werke geschen: baber trennen sich nicht im Ziel, wohl aber in der Leitung zum Ziel die Wege der Apostel und gerathen mit einander in Widerstreit, wie aus dem Brief an die Galater (Cap. 2 B. 11) erhelle.\*)

Nach einer folchen Auffaffung des biblischen Kanons, insbesondere

bes alttestamentlichen, muß Spinoza die Inspiration des geschriebenen Wortes oder deffen unmittelbare Bertunft aus göttlicher Offenbaruna verneinen. "Wer die Bibel, wie fie ift, für einen den Menfchen bom Simmel herabgesendeten Brief Gottes anfieht, wird ohne Zweifel mich laut ber Sunde wider ben beiligen Geift anklagen, weil ich behauptet, das Wort Gottes sei fehlerhaft, verstümmelt. verfälscht und fich felbft widersprechend, basfelbe fei uns nur in Bruchftuden bekannt, und die Urichrift bes Bunbes, ben Gott mit ben Juden geschloffen, fei verloren gegangen. Aber fie werden gewiß aufhoren au schreien, wenn fie die Sache felbst erwägen wollen." \*\*) In dieser Aussicht hat sich Spinoza getäuscht. Es handelt sich hier nicht um die Richtigkeit seiner Resultate, die nach dem Maßstabe der heutigen Forschung größtentheils hinfällig, weil nicht kritisch genug find, ich erinnere blos an feine Vorstellung von der Entstehung des Buches Daniel und ber Abichließung bes Ranons, beren Zeitpunkt er fich viel zu früh dachte. Aber die Unabhängigkeit und Rühnheit feiner Untersuchung ist unansechtbar und wird dadurch nicht hinsällig, daß er, wie Joël nachgewiesen, die Schriften bes Maimonides, Crestas und anderer judischer Gelehrter ohne Citat benütt, drei Beispiele in derfelben Reihenfolge aus Maimonides' More Nebuchim, eines aus Crestas' Or Abonai und jene oben erwähnte Beziehung auf Philo wahrscheinlich aus Afaria bei Roffi, einem Schriftsteller bes fechszehnten Jahrhunderts, entlehnt habe. \*\*\*) Freilich hätte er ohne Renntniß der judisch=theologischen Literatur fein Werk nicht schreiben konnen, aber ber Beift, worin es gefchrieben, ift nicht geliehenes But, fondern eigenes, gleichviel wie man über den Werth beffelben urtheilt.

Daß Spinoza die mosaische Abkunft des Bentateuchs bestreitet, bringt ihn in Gegensat mit der rechtgläubigen jüdischen Theologie, bei deren Schriftgelehrten seit den Pharisaern die Aechtheit der Bucher

<sup>\*)</sup> Ebendas. Cap. X. (Schluß) pag. 315. Cap. XI. — \*\*) Ebendas. Cap. XII. pag. 324. — \*\*\*) Joël: Spinozas theol.-polit. Tractat, auf seine Quellen geprüft (1870), S. 11—14. S. 30, S. 62—63.

Mosis als ein unerschütterlicher Satz und jede abweichende Meinung als eine gotttose Ketzerei gilt. Ihn Esra war der Erste, der anders dachte und einige aus jenen Büchern selbst geschöpfte Bedenken vorfichtig und verhüllt äußerte. Spinoza solgt dieser Spur und bringt die Sache zu dem unumwundenen und bestimmten Schluß, daß die Schrift des Moses der Pentateuch nicht sei. Damit ist den Untersuchungen der biblischen Kritik die Bahn gebrochen. Ist aber auch Moses nicht der Autor der nach ihm benannten Bücher, so ist er doch der Urheber des Gesetzes oder vielmehr der Prophet, der das von Gott ihm geoffenbarte Gesetz den Juden verkündet hat; diese Offenbarung beruht auf der göttlichen Erwählung des Bolks Israel, und die jüdische Theologie gründet sich auf diese Offenbarung.

Aber die Theologie deutet jene Erwählung in einem Sinn, welchen bie einfache biblifche Geschichte nicht hat noch haben tann. Glaube, ermählt ober bevorzugt zu fein, ift feiner ganzen Art nach nicht religios, die Bortheile des Ginen find die Rachtheile des Unberen; wer fich feiner Bortheile freut, empfindet mit Genugthuung, baß andere diese Bortheile nicht haben, und lebt also in einer Gemutheverfaffung, für welche ber eigene Borgug und ber frembe Mangel Urfache der Freude find. So liegt das ftolze und felbstgefällige Gefühl ber Erwählung mitten in ben menfclichen Affecten ber Selbstliebe, bes Reides, ber Bosheit, die mit der Frommigteit und Liebe zu Gott nichts gemein haben. Diefer Glaube an das bor allen übrigen Boltern ber Welt auserwählte Bolt Gottes ift nicht religiös, fonbern Wozu hat Gott die Juden erwählt? in seiner Wurzel selbstfüchtig. Wozu allein kann er fie erwählt haben? Offenbar zu etwas, bas bie menschliche Natur aus eigenem Bermögen weber gewinnen noch erhalten kann, also zu etwas, beffen Befit nur möglich ift burch die außere Gulfe und Leitung Gottes. Diefes Ziel ift nicht die Erkenntniß ber Dinge, auch nicht die Tugend und Frommigkeit, benn bazu gelangt die menschliche Natur aus eigenem inneren Vermögen b. h. aus ber ihr inwohnenden göttlichen Rraft ober, religios ausgedruckt, burch die innere Sulfe Gottes. Sie gelangt nur auf diefem Wege Darum giebt es in Rudficht ber Weisheit und au biefen Bielen. Tugend, der Erkenniniß und Religion keine Erwählung. ftand ber Ermahlung ober ber außeren Gulfe Gottes tann bem= nach nur fein was wir bon außen empfangen, was uns jufaut burch die Gunft ber Berhaltniffe, durch ben außeren Gang ber

Dinge: das find die Glücksgüter der Welt. "Auf daß es dir wohlgehe und du lange lebest auf Erden!" Auf dieses Ziel richtet sich die jüdische Glaubenshoffnung. Glücklich und mächtig sein in der Welt und in diesem Glücke beharren: das ist der Zweck, zu welchem das jüdische Bolk sich von Gott erwählt glaubt. Die Bedingung zur Dauer dieses Glücks ist die Erfüllung des Geses, der Ungehorsam hat den Berlust und Untergang zur Folge; das Glück und dessen Dauer gilt als Lohn der Gesehlichkeit, Berlust und Untergang als Strase des Gegentheils. Dieser Erwählungs= und Gesehesglaube ist in seinem wahren Beweggrunde nicht religiös, sons dern politisch.\*)

Das Wohl eines Boltes, gegründet auf ein unabhängiges, ficheres und machtiges Dafein, ift allemal bedingt durch bie gefellicaftliche Ordnung und bas ftaatliche Gefet, die beide von Menfchen für Menfchen gemacht und von beftimmten geschichtlichen Buftanden abhängig find. Rann nun die Erwählung eines Bolks tein anderes Ziel haben als die nationale Größe und Macht auf Grund eines ftreng geordneten Gemeingeiftes, fo tonnen bie Mittel zu biefem 3med auch nur menschlicher, burgerlicher, burch bie geschichtliche Natur ber Berhältniffe bedingter Urt fein. So bezweckt die mofaifche Gefetgebung bie Gründung eines judifchen Staats, und die Mittel, die fie mablt, muffen unter biefem Gefichtspunkt aufgefaßt und gewürdigt werben. Die Gründung und Erhebung bes judischen Rationalgeiftes forbert beffen Abfonderung mit bestimmten außeren Zeichen, unter benen fich bas ifraelitische Bolt von anderen Boltern ausschließt und ben besonderen Charakter seiner Bolkseigenthümlichkeit fortdauernd ausprägt: baber die Nothwendigkeit eines ftrengen Ceremonialgefetes. \*\*)

Die Formen einer gesellschaftlichen Ordnung sind wandelbar und haben nichts gemein mit der ewigen Nothwendigkeit der Dinge. Das Wohl und die Macht eines Volkes gehören zu den Gütern der Welt und unter die Gegenstände der natürlichen Selbstliebe, mit der die Religion nichts gemein hat; vielmehr verkehrt sich die letztere in ihr Gegentheil, wenn das Politische mit dem Theologischen vermischt oder aus der Politik selbst Religion gemacht wird. Hier sinden wir

<sup>\*)</sup> Chenhas. Cap. III. (De Hebraeorum vocatione.) Op. I. pag. 190-193, pg. 205 (Schluß). — \*\*) Chenhas. Cap. V. (De ratione, cur ceremoniae institutae fuerint etc.) pg. 219-20.

Spinoza im äußersten Gegensatz zum Judenthum. Es ist mir nicht zweiselhaft, daß in dem jüdischen Erwählungsglauben, in dem auß-schließlich nationalen Charakter der jüdischen Religion und in allem, was damit zusammenhängt, der erste und stärkste Beweggrund lag, der ihn von dem Glauben seines Volks abstieß. Er sah in Moses einen menschlichen Gesetzgeber, den Gründer eines Staats, der darauf außging, sein Volk groß und mächtig zu machen.

Das göttliche Gesetz ist die ewige Ordnung der Dinge, unbedingt in feiner Geltung, unwandelbar in feinem Beftande. Es ift baber nicht gebunden an gewiffe außere Zeichen, alfo tein Ceremonialgefet; im Gegentheil trägt ein Gefet, welches die Geltung und Beobachtung folder Zeichen vorschreibt, icon barin bas Merkmal an ber Stirn, Diefes ift nicht gebunden an die Berdas göttliche nicht zu fein. hältnisse der Zeit und die wandelbaren geschichtlichen Formen, darum ift auch die Erkenntnig beffelben nicht geschichtlicher Art und ber Glaube baran tein Geschichtsglaube. Es ift ein wichtiger und bedeutungsvoller Bunkt, den Spinoza in seinem theologisch = politischen Tractat mehr als einmal hervorhebt: daß die Religion kein hiftori= icher Glaube sei. Der hiftorische Glaube tann ein Behitel für die menichliche Faffungetraft fein, die, unfähig die ewige Nothwendigkeit zu erkennen, in der geschichtlichen Form einer Begebenheit das gott= liche Geset anschaut. Unfere Faffungetraft hat verschiedene Grabe, die von den Bebingungen und der Entwicklung unserer Natur abhangen, nach benen eine weise Erziehung in ihrem Gange und in ber Wahl ihrer Bilbungsmittel fich richtet. Rennen wir nun die besondere Erscheinungsweise, in welcher bas göttliche Gefet fich fundgiebt, Offenbarung, fo leuchtet ein, daß Spinoza die Offenbarung aus bem menschlich-geschichtlichen Gefichtspunkt auffaßt und würdigt, daß er fie padagogisch rechtfertigt, durch die Erziehung erklärt und schon jenen großen und fruchtbaren Gedanken vorausnimmt, den Leffing in feiner Schrift von ber Erziehung bes Menschengeschlechts Wem aber bas göttliche Geset in seiner Wahrheit ein= leuchtet als die ewige Ordnung der Dinge, die von uns erkannt und bejaht sein will, der lebt in der Erkenntniß und Liebe Gottes, die bas menschliche Herz läutert und von den Begierden reinigt. Darin besteht die wahre Erfüllung des Gesetzes und der alleinige Inhalt aller achten Offenbarung. Gin folde Gefeteserfüllung tragt ihren Lohn in fich selbst: nämlich die Freiheit von der Selbstsucht und ihren Uebeln, und ebenso führt das Gegentheil die Strafe mit sich: nämlich die Knechtschaft des Fleisches.\*)

Nicht in bem Gehorsam gegen das äußerlich gegebene, ftatutarifche Gefek, fondern in der Erfüllung bes inneren, welches mit ber Ratur eins ift, offenbart fich in Wahrheit bas gottliche Wefen. Die Urschrift des Gesetzes ist in uns. Das geschriebene Wort, das uns äußerlich überliefert wird in der Form des fremden Befetes, bes abttlichen Statuts, bildet die padagogische Borftufe für die noch unreife menichliche Ertenntniß: fo unterscheidet Spinoza in feinem theologisch=politischen Tractat das Wort Gottes in dem alten und neuen Testament, die mosaische und driftliche Offenbarung. Christus ailt ihm als die Erfüllung; in Chriftus hat die gottliche Beisheit menschliche Geftalt angenommen, in ihm ift die Liebe Gottes personificirt. er selbst ift ihre Offenbarung, er ist "ber Mund Gottes", nicht blos, wie Mofes und die Propheten, ein Berkundiger des herrn. \*\*) Gang abnlich, wie Leffing, fagt icon Spinoza: "Den ersten Juben wurde das Gesets in schriftlicher Fassung überliefert, weil fie damals wie Rinder gehalten wurden. "\*\*\*)

Ift nun bas göttliche Gefet eins mit ber ewigen Ordnung ber Dinge, die fich in der Erkenntnig und Liebe Gottes vollendet und felbft die natürliche Ordnung in fich begreift, fo ift damit der Standpuntt gegeben, den Spinoza dem Bunderbegriff gegenüber einnimmt. Gottes Wefen ift mit feiner Dacht identisch, Diese ift eins mit der Natur. Gott kann nicht gegen fich felbst handeln, baber kann nichts geschehen, mas ber Ordnung ber Natur widerstreitet. Das Uebernatürliche ist eben so unmöglich als das Widernatürliche, denn beides ift nicht natürlich, also im Widerstreit mit bem natürlichen Gange So giebt es teinen Begriff, aus bem fich bas Bunber der Dinge. rechtfertigt, es ift als folches unmöglich. Wir ftellen als Wunder vor, was uns über= oder widernatürlich erscheint, was der von uns erkannten Ordnung der Dinge zuwiderläuft, d. h. deffen Urfachen wir nicht einsehen ober glauben, daß wir fie nicht einsehen können. Bas mit unserer Erkenntniß, so weit fie gediehen ift, ftreitet, das ftreitet barum nicht auch mit der Natur; das Unerkannte ift nicht auch das Unerkennbare. Innerhalb ber Natur giebt es für uns unbekannte Gebiete, die für jeden eben so weit reichen als seine Unwiffenheit:

<sup>\*)</sup> Chendas. Cap. IV. (De lege divina.) pg. 211. IV. — \*\*) Chendas. Cap. IV. pg. 213: "Nam Christus non tam propheta quam os Dei fuit". — \*\*\*) Cap. XII.

bies ift die Region der Bunder. Die Bunder gefchehen baber nicht in ber Ratur ber Dinge, fondern in der Imagination des Menfchen; es giebt teine Wunder, aber es giebt Wunderglauben, der fich aus ben Bebingungen und Bilbungeguftanben ber menfclichen Ratur natürlich erklärt: es giebt barum auch Wunderberichte und Wundergeschichten, die in gutem Glauben erzählt werben. Wir werben baber in ben biblifchen Schriften zwischen Wunder und Wundererzählung, awifden ber Begebenheit und bem Berichterftatter genau unterscheiden muffen, unter dem feften Gefichtspuntt, daß der Rern der Sache tein Wunder fein tann, daß die göttliche Borfehung ftets in dem natürlichen Bange ber Dinge wirkt und mit diefem zusammenfällt, weil die Ordnung der Natur ihr eigener Beg ift. So wird den biblischen Thatfachen gegenüber, fo weit fie geschichtlich find, auf die naturliche Ertlarung, und soweit fie als Wunder erzählt find, auf die Brufung der biblischen Berichterftatter, auf den Ursprung und die Entstehung ber Schriften bingewiesen.

Die göttlichen Offenbarungen, von denen die Bibel erzählt, fallen unter den Begriff der wunderbaren Begebenheiten. In besonderen Fällen offenbart Gott feinen Willen in besonderen Formen, durch Worte ober Gefichte ober burch beides zugleich an gewiffe Personen, die innerhalb des auserwählten Bolkes Gegenstand einer höheren Ermählung find und gleichsam die ausgezeichneten Wertzeuge Gottes Wenn diefe Berfonen den gottlichen Willen empfangen, um ihn auszulegen und bem Bolt zu verkunden, fo find fie Propheten, und die Offenbarung wird zur Prophezeiung. Gine folche übernatürliche Offenbarung ift von der natürlichen wohl zu unterscheiben. Gott offenbart fich naturgemäß in der ewigen Ordnung der Dinge, die nicht burch eine besondere Erwählung bedingt ift, fo daß nur gewiffe, bevorzugte Personen bafür empfänglich find; fie ift nicht geknupft an besondere Zeichen, sondern unmittelbar und allgemein. Dagegen jene Offenbarung, die durch Zeichen und Propheten hindurchgeht, ift mittelbar und varticular. Was aus der wahren Erkenntnif und Liebe Gottes folgt, die volltommene Lauterkeit der Gefinnung, der Friede bes Geiftes, die Freiheit von der Selbstsucht: darin ift Gott unmittelbar gegenwärtig. So unmittelbar ift Gott in Chriftus offenbar; Chriftus ist diese unmittelbare und abäquate Offenbarung Gottes,

<sup>\*)</sup> Ebendas. Cap. VI. (De miraculis.) Op. I. pg. 233-51.

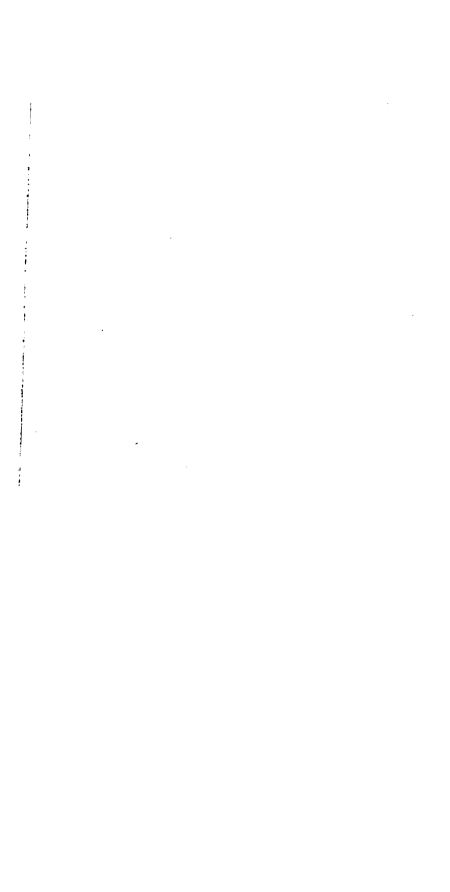
die nicht beschränkt ift durch besondere Zeichen und nicht abhangig von einer besonderen Erwählung dieses Bolts und diefer Berfon: ber vollkommen reine und lautere Wille, in welchem ber Menich erlost ift von der Selbstsucht. Diefen Chriftus verkunden der Menfcheit feine Apostel. Dagegen die Offenbarungen und Prophezeiungen des alten Testaments erscheinen stets als eine besondere Berleihung und find allemal geknübft an gewiffe Zeichen, es feien nun Worte ober Gefichte, wirkliche oder eingebildete; diefe Offenbarungen find ftets bildlicher, anschaulicher Art, fie werden baber empfangen von einer lebhaften und gesteigerten Einbildungstraft, die dem Ertenntnigvermögen untergeordnet ift und teineswegs ber volltommene und hochfte Ausdruck der Seele. Prophezeiungen find deshalb teine Ertenntniffe, fie find es icon barum nicht, weil die Erkenntnig einer auferorbentlichen und wunderbaren Offenbarung Gottes nicht bedarf, denn fie ift die nothwendige Form seiner natürlichen Offenbarung. haben die Brophezeiungen auch keine wissenschaftliche oder, wie Spinoza fagt, mathematische, sondern nur eine moralische Gewißheit, denn fie grunden fich auf die Ginbildungstraft und den Glauben der Bropheten, und fo verschieden nach den Umftanden der Zeit und nach ber individuellen Eigenthumlichkeit ber Personen die Geiftesart ber Propheten ift, fo verschieden ift die Art ihrer Weissagung. Jefaias offenbart fich Gott in anderer Beife als einem Ezechiel.\*)

Die biblischen Offenbarungen, so genommen, wie sie sind, entshalten demnach keine Erkenntniß und bieten keine Grundlagen für ein theologisches Shstem, das vermöge seiner höhern Einsicht die Philosophie bestreiten und kraft seines göttlichen Ansehens zwingen könnte, ihm zu gehorchen. Es ist daher kein Grund zu einem Streit zwischen Offenbarung und Wissenschaft, zwischen Bibel und Philosophie; die Bibel, richtig gewürdigt, bildet keine Instanz gegen das Recht und die Machtvollkommenheit der natürlichen Erkenntniß. Diesen Satz seifzustellen und gründlich zu beweisen, war Ausgabe und Thema des theologisch-politischen Tractats.

<sup>\*)</sup> Chendas. Cap. I. (De prophetia.) Cap.-II. (De prophetis.)

# Drittes Buch.

Spinozas System.



## Erftes Capitel.

Die Geltung der mathematischen Methode in der Lehre Spinozas.

## I. Die Begründung der Methobe.

Wir haben in dem vorhergehenden Buche ausführlich gezeigt, wie Spinozas Untersuchungen die mathematische Methode zur Richt= fonur nicht blos der Ertenntnig, fondern der Darftellung nehmen und ihre höchfte Aufgabe barin finden, das Lehrgebaude der Philosophie in ben Formen ber mathematischen Architektonik zu errichten. Descartes hatte nach dem Borbilde der Mathematit feine neue philofophische Methode gesucht und gefunden, aber die ftrenge Form der geometrischen Darftellung nur einmal, in feiner Erwiederung auf bie zweiten Einwürfe, angewendet. Spinoza folgte diesem Beispiel icon in seinem turzen Tractat (im ersten Theile des Anhangs), er forderte in scinem unvollendeten Berfuch über die Methodenlehre den deductiven Gang bes mathematischen Denkens als bie alleinige Norm und Richtschnur des Weges jur mahren Erkenntnig ber Dinge, er brachte in der Form der mathematischen Methode die cartesianische Brinci= pienlehre felbst jur Darftellung und erklarte im Anhange biefer Schrift: "wenn man die gesammte Ordnung der Natur mit voller Alarheit begriffe, fo wurde man alles eben fo nothwendig finden, als fammtliche Sage ber Mathematit". Schon befchaftigte ibn, wie aus jener Beilage an Oldenburg (1661) hervorging, der Ausbau feines Suftems in geometrischer Runftform, und die großen Schwierigkeiten der letteren machten, bag ber Philosoph in ber Ausreifung feines Hauptwerks so langsam fortschritt, immer wieder genöthigt in ber Anordnung und im Austruck seiner Sage zu berichtigen und au feilen.\*)

<sup>\*)</sup> Bgf. oben Buch II. Cap. VII. S. 198—205, Cap. VIII. S. 238—40, Cap. X. S. 273 flg. S. 279 – 80, Cap. XI. S. 290—95.

Die Richtschnur der mathematischen Methode bedingt den Grundriß bes gangen Spftems, und wir konnen von biefem Gefichtspuntt aus am besten einen vorläufigen Einblick in die Verfassung deffelben Wie muß ein Erkenntniffigftem beschaffen sein, wenn es die Forderungen dieser Methode in ftrengster Beise erfüllen will? Wie muß (dieselbe Frage anders ausgedrückt) die Ordnung der Dinge beschaffen sein, wenn sie nur in dieser Form erkennbar sein und unserem Geifte einleuchten foll? Die Dinge erkennen heißt ihren nothwendigen Zusammenhang einsehen, die Urfachen, die fie bewirfen, ben Grund, aus dem fie folgen. Die Ginficht in die Nothwendigkeit eines Dinges besteht in einer Folgerung, die jeden Widerspruch ausidließt. Nun will die gegebene Urfache ebenfalls aus einer früheren erkannt fein, woraus fie mit berfelben unwiberfprechlichen Rothwendigkeit folgt, und fo muß die Erkenntniß, um die Natur ber Dinge und beren Zusammenhang richtig vorzustellen, eine Rette von Folgerungen bilben, die Glied für Glied und Schritt für Schritt sachgemäß fortschreitet und zulett von einem ersten und oberften Princip abhängt, zu dem fich die ganze Kette der Folgerungen verhalt, wie die ganze Ordnung ber Dinge zu ihrer oberften Urfache. Je mehr Ursachen nöthig find, um ein Ding zu erklären und abjuleiten, um so jusammengesetter ift die Ertenntniß, um so jusammengesetter und specifischer bas Ding felbft. Darum wird hier bas Erkennen sachgemäß fortichreiten muffen von dem Augemeinen und Ginfachen zu dem Befonderen und Zusammengesetten, d. h. der Fortschritt geschieht in synthetischer Ordnung. Jeder Schritt besteht in einer Ableitung ober Folgerung. Dieses fortichreitende Folgern und Ableiten des Besonderen aus dem Allgemeinen ift die Methode der Deduction: daher ift die Richtschnur der Erkenntnig die synthetische und beductive Reihe der Folgerungen. In einer folden Ordnung besteht die Methode der Mathematik. Die Aufgabe, um die es sich handelt, nämlich die Ginficht in ben nothwendigen Bufammenhang ber Dinge, tann nur in einem Spfteme gelost werben, worin alles burch Folgerung erkannt wird, worin die Reihe der Folgerungen in ftreng fynthetischer Ordnung fortichreitet : b. h. in einem Syftem, bas feiner innerften Unlage nach zu feiner Berfaffung und feinem Ausbau die Form der mathematischen Methode fordert. Ihre Anwendung ift geboten, sobald die klare und deutliche Erkenntnik ihr volles, uneingeschränktes Recht in Unspruch nimmt.

# II. Unwendung ber Methode.

Das Syftem wird daher mit Sätzen beginnen müssen, welche die übrigen begründen, felbft aber nicht burch andere Sage begründet zu werden brauchen, fondern durch fich einleuchtend oder unmittelbar gewiß find: bies find die Grundfage ober Axiome. Ohne folde Grundfate giebt es teinen Anfang ber Ertenntniß, alfo teine Doglichkeit eines Syftems. Die Grundfate forbern, daß die Begriffe, die fie voraussegen, genau und klar bestimmt find, daber muffen den Grundfähen die Begriffsbestimmungen oder Definitionen vorhergeben. Die begründeten Sätze, die aus früheren nothwendig folgen, sind die Lehrfage ober Propositionen, fie werden bewiesen burch bie Sate, welche vorhergeben: Definitionen, Axiome, frühere Lehrfage. Beweis ift die Demonstration. Was aus einem Lehrsatz unmittelbar folgt, ift ein Folgefat ober Corollarium; was der Beweisführung zu näherer Erläuterung hinzugefügt wird, ift ein Scholion. In biefer fcweren Ruftung ber Definitionen, Axiome, Propositionen, Demonftrationen, Corollarien und Scholien schreitet die Philosophie Spinozas nicht eben leicht einher, und dieser ganze Apparat der geometrischen Darftellungsweise, den das System sich anlegt, ohne die finnliche Anschaulichkeit der Größenlehre zu haben, ift unter den formalen Schwierigkeiten, welche bas Hauptwerk Spinozas den gründ= lichen Lefern entgegenstellt, die größte.\*) Ich will den meinigen einen deutlichen Ginblick in diese Methode geben, indem ich zeige, wie fie aus der Aufgabe Spinozas hervorgeht und ihre erften Sage ordnet.

#### 1. Die Definitionen.

Die Aufgabe, wie sie bereits feststeht und uns aus den schon entwickelten Schriften Spinozas einleuchtet, verlangt die Einsicht in die ewige Ordnung und Einheit der Dinge: das ist das Thema, welches Spinozas Leben und Denken ganz erfüllt. Begreifen heißt ableiten, folgern. Die ewige Ordnung der Dinge ist begriffen, wenn sie als eine ewige Folge d. h. als nothwendige Folge eines ewigen Wesens erkannt ist: als eine nothwendige Folge aus dem Wesen Gottes.

<sup>\*)</sup> Man hat nachgerechnet, daß die Ethik in ihren fünf Büchern 76 Definitionen, 16 Axiome, 259 Propositionen, 70 Corollarien, 129 Scholien aufführt. Dazu kommen 7 Lemmata und 8 Postulate.

Wollen wir uns diese Aufgabe deutlich machen, so ift die erfte Frage: was ift ewig? Die Antwort heiße: was aus der Natur Gottes (aus dem Begriff oder der Definition desselben) nothwendig folgt. So ift die zweite Frage, welche der Auflösung der erften vorausgeben muß: "was ift nothwendig? was ift frei?" Dazu tommt als dritte Frage: "was ift Gott?" Denn um den Begriff ber Ewigkeit als nothwendige Folge aus dem Wefen Gottes zu erklären, muß ich ben Begriff der Nothwendigkeit (Freiheit) und Gottes erklart haben. Auf die Frage: mas ift Gott? heiße die Antwort: "er ift die Subftang, bie aus unendlichen Attributen besteht". Also ift die Auflösung biefer Frage bedingt durch folgende Borfragen: "was ift Substang? was ift Attribut? was ift Modus?" Denn die Erklärung des Attributs forbert zugleich die des Modus. Die Substanz werde erklärt burch basjenige, was burch sich ift und aus sich begriffen wirb, ober, negativ ausgedrückt, durch dasjenige, was nicht durch Anderes begriffen zu werben nöthig hat. Es mußte burch Underes begriffen werben, wenn es baburch begrenzt ware. Gin Wefen, welches burch sich existirt, ist Ursache seiner selbst; ein Wesen, welches durch Anderes begrenzt wird, ift enblich. Alfo fordert der Begriff der Substanz, daß zwei Begriffe zuvor erklärt find: "was ift Urfache feiner felbst (ursprünglich)? was ist endlich?"

Damit sind die ersten acht Definitionen Spinozas dargethan, Nur so lange man ihre Entstehung nicht kennt, darf man sich über die Zahl und Fassung derselben verwundern. Sie sind in dieser Rücksicht oft genug von einer ganz äußerlichen, unkundigen und selbstz gefälligen Kritik in Anspruch genommen worden, als ob sie ein willkürliches Aggregat wären. Das sind sie nicht, vielmehr bilden sie in ihrem Grunde eine Definition, nämlich die genaue Erklärung der Ausgabe des ganzen Systems. Hier ist die übersichtliche Zergliederung dieser Ausgabe in ihre Elemente. Gesordert wird die Erkenntniß des ewigen Zusammenhangs der Dinge. Ewig — nothwendige Folge aus dem Wesen Gottes. Was ist nothwendig und frei? Was ist Gott? Gott — Substanz, die aus unendlichen Attributen besteht. Was ist Attribut und Modus? Was ist Substanz? Substanz — ursprüngsliches oder nicht endliches Wesen. Was ist Ursache seiner selbst? Was ist endlich?

Hier ist die synthetische Ordnung dieser Definitionen, deren Reihe mit dem einfachsten Begriffe beginnen muß. 1. Ursache seiner selbst,

2. Begriff des endlichen Wesens, 3. Begriff der Substanz, 4. Begriff des Attributs, 5. Begriff des Modus, 6. Begriff Gottes, 7. Begriff der Freiheit und Nothwendigkeit, 8. Begriff der Ewigkeit. Das ist die Ordnung, in welcher Spinoza diese acht Definitionen der Grundbegriffe an die Spize seines Systems gestellt hat.

hier find die Erklärungen felbst, jusammengefaßt in ihre haupt=

punkte\*):

1. Urfache seiner felbst ist, was durch sich existirt: beffen Wesen die Existenz in sich schließt.

2. Endlich ift, was burch Anderes feinesgleichen begrenzt wird.

- 3. Substanz ist, was durch sich ist und begriffen wird, also, um begriffen zu werben, nicht den Begriff eines andern Wesens bedarf.
- 4. Attribut ift, was der Berftand als Wesensbeschaffenheit der Substanz erkennt.
- 5. Modus ist, was in Anderem ist und durch Anderes begriffen wird (Affectionen der Substanz).
- 6. Gott ift das absolut unendliche Wesen d. h. die Substanz, die aus unendlich vielen Attributen besteht, deren jedes ewige und unendliche Wesenheit ausdrückt.
- 7. Frei ift, was kraft ber bloßen Nothwendigkeit seiner Natur existirt und von sich allein zum Handeln bestimmt wird; nothwendig dagegen oder vielmehr gezwungen ist, was von Anderem bestimmt wird, so und nicht anders zu sein und zu wirken.
- 8. Ewig ift, was begriffen wird als nothwendige Folge aus der bloßen Definition des ewigen Wefens.

#### 2. Die Agiome.

Die Definitionen haben die Begriffe erklärt, die zur Aufgabe Spinozas gehören und zu deren Berftändniß nöthig find. Jett hans delt es sich um die Lösung dieser Aufgabe, zunächst um die Bedingungen, unter denen die Lösung steht, oder welche die Einsicht in die Nothwendigkeit und den Zusammenhang aller Dinge ermögslichen. Jede dieser Bedingungen ist in Rücksicht auf das System ein Grundsah, die genaue Ordnung dieser Grundsähe bildet daher das nächste Glied, welches unmittelbar auf die Definitionen solgt.

<sup>\*)</sup> Eth. P. I. Def. I-VIII. (Op. II. pg. 35. 36.)

Wenn alles in seiner Nothwendigkeit erkannt werden soll, so ist die erste Bedingung, daß alles nothwendig ist, und die zweite, daß alles als nothwendig gedacht werden muß. Nun besteht die Nothwendigkeit einer Sache in zwei Formen: sie hat den Grund ihres Daseins entweder in sich oder in Anderem, diese beiden Formen sind einander contradictorisch entgegengesest und schließen daher den dritten Fall aus, alles ist mithin auf eine dieser beiden Arten nothwendig und muß auf eine dieser beiden Arten als nothwendig gedacht werden. Dies gilt nach dem Denkgesetz der Identität und des ausgeschlossenen Dritten: beides gilt demnach als Grundsat. Daher das erste Axiom: "Alles, was ist, ist entweder in sich oder in Anderem". Und das zweite: "Was durch Anderes nicht begriffen werden kann, muß durch sich begriffen werden".

Nothwendig sein heißt aus einer Ursache folgen ober durch dieselbe bewirkt fein: die Rothwendigkeit besteht in dem Zusammenhang awischen Urfache und Wirkung; ohne diesen Zusammenhang keine Nothwendigkeit, ohne Ginficht in diesen Zusammenhang keine Ginficht in die Nothwendigkeit der Dinge, ohne Zusammenhang in den Dingen auch tein Zusammenhang in den Begriffen der Dinge. Kurz gejagt: die Nothwendigkeit in den Dingen wie in den Begriffen, die Rothwendigkeit im Sein wie im Denken besteht in der Caufalität. ist der Inhalt der drei folgenden Axiome. Das dritte Axiom exklärt: "Wenn die beftimmte Urfache gegeben ift, fo ift die Wirkung nothwendig, und umgekehrt ift ohne gegebene bestimmte Urfache die Wirtung unmöglich". Das vierte: "Die Erkenntniß ber Wirkung hangt von der Erkenntnig der Urfache ab und schließt dieselbe in sich". Das fünfte: "Dinge, die nichts mit einander gemein haben, können auch nicht durch einander begriffen werben, ober ber Begriff bes einen schließt den des andern nicht in fich". Sein und Denten find durchgängig beherrscht von den Formen der Nothwendigkeit : dies ift der Inhalt jener fünf Axiome. Also wird die Erkenntniß stattfinden, wenn es ein wahres Denken giebt ober wenn dasjenige Denken wahr ift, welches mit dem Sein übereinftimmt, und diese llebereinftimmung findet statt, sobald der Sat gilt: was nothwendig so und nicht anders gedacht wird, das muß auch nothwendig so und nicht Was als exiftirend gedacht werden muß, das existirt anders sein. nothwendig: was als nicht existirend gedacht werden kann, das existirt nicht nothwendig. Daher die beiden letten Axiome. Das sechste:

"Die wahre Ibee muß mit ihrem Gegenstand (Ideat) übereinstim= men". Und das siebente: "Was sich als nicht existirend denken läßt, dessen Wesen schließt die Existenz nicht in sich".

Die sieben Axiome erklären mithin die Nothwendigkeit im Sein, die Rothwendigkeit im Denken, die Wahrheit als Uebereinstimmung zwischen Denken und Sein, die Nothwendigkeit dieser Uebereinstimmung. Kurz gesagt: sie sichern die Erkenntniß (die Lösung der Aufsgabe) in allen ihren Bedingungen.\*)

#### 3. Die Propositionen und Demonstrationen.

Jest beginnt die Lösung der Aufgabe in der shstematischen Ordnung der Lehrsätze. Ich will hier nur die Methode in diesem Gebiete anschaulich machen und nehme daher als Beispiel den Hauptsat, in welchem der Schwerpunkt der spinozistischen Lehre liegt: "es giebt nur eine Substanz und diese eine Substanz ist Gott, oder Gott ist die einzige Substanz". Es ist in der Reihe der Lehrsätze des ersten Buches der vierzehnte, der wörtlich so lautet: "Außer Gott kann keine Substanz weder sein noch begriffen werden".

Soll Gott die einzige Substanz sein, so dürfen weder außer ihm andere Substanzen sein noch darf er selbst in mehrere Substanzen zerfallen; er würde in mehrere Substanzen zerfallen können, wenn die absolut unendliche Substanz theilbar wäre; sie wäre theilbar, wenn aus einem ihrer Attribute die Theilbarkeit solgte. Dem Satzalso, daß Gott die alleinige Substanz ist, müssen zwei andere unsmittelbar vorausgehen, die das Wesen Gottes gegen die Theilbarkeit sichern. Daher der zwölfte Lehrsatz: "Kein Attribut der Substanzkann wirklich gedacht werden, woraus solgen könnte, daß die Substanz theilbar sei". Und der dreizehnte: "Die absolut unendliche Substanz ist untheilbar".\*\*)

Es bleibt der Fall übrig, daß außer Gott noch andere Subftanzen find oder möglich find. Gott begreift alle Attribute in fich. Gäbe es außer ihm noch andere Substanzen, so könnten diese nicht andere Attribute haben als Gott. Also würde es verschiedene Substanzen geben, die gleiche Attribute haben; nun aber können Substanzen nur durch ihre Attribute unterschieden werden; Substanzen

<sup>\*)</sup> Eth. I. Axiom. I—VII. — \*\*) Eth. I. Prop. XII. Dem. per prop. 8. 6. 5. 6. 2. def. 4. prop. 10. 7. Prop. XIII. Dem. per prop. 5. 11.

also, die sich durch ihre Attribute nicht unterscheiden, sind als solche nicht verschieden: darum kann es keine von Gott verschiedene Subskanz, also keine außer ihm geben. So lautet der Beweis, den ich an dieser Stelle nur als Beispiel einer Demonstration ansühre.

Offenbar muß eine Reihe von Sätzen bewiesen sein, damit der eben gegebene Beweiß gelte. Die nächste Voraußsetzung ist, daß Gott nothwendig existirt. Dieser Beweiß ist geführt im elsten Satz, welcher erklärt: "Gott oder die Substanz, die auß unendlich viel Attributen besteht, deren jedes ewige und unendliche Wesenheit außdrückt, existirt nothwendig".\*) Aber warum drückt jedes seiner Attribute ewige und unendliche Wesenheit auß? Weil jedes Attribut einer Substanz durch sich begriffen werden muß. Dies beweißt der zehnte Satz: "Jedes Attribut einer Substanz muß durch sich begriffen werden".\*\*)

Warum hat Gott unendlich viel Attribute? Weil er entweder nichts oder das vollkommenste Wesen d.h. der Inbegriff aller Realitäten ist. Jedes Attribut drückt Realität aus, also je mehr Realität, um so mehr Attribute: dies beweist der neunte Sag.\*\*\*)

Warum muß jedes Attribut einer Substanz aus sich begriffen werden? Weil es die Wesenseigenthümlichkeit der Substanz ausmacht, die Substanz aber nothwendig unendlich ist, und ein unendliches Wesen nur aus sich begriffen werden kann. Warum ist die Substanz unendlich? Wäre sie endlich, so müßte sie durch ihresgleichen, also durch eine gleichartige Substanz begrenzt sein, so müßte es eine andere Substanz mit demselben Attribut geben, was unmöglich ist. Dies beweist der achte Sat: "Jede Substanz ist nothwendig unendlich".†)

Gott existirt nothwendig, wenn die Substanz nothwendig existirt. Warum existirt die Substanz nothwendig? Weil die Existenz zu ihrem Wesen gehört, weil sie nicht Wirkung eines anderen Wesens sein kann, sondern nur Ursache ihrer selbst. Dies beweist der siebente Satz: "Zur Natur der Substanz gehört die Existenz".++) Warum kann sie nicht kraft eines andern Wesens existiren? Weil eine Substanz nicht von einer andern hervorgebracht werden kann, denn dies würde einen Causalzusammenhang zwischen verschiedenen Substanzen

<sup>\*)</sup> Prop. XI. Dem. per ax. 7. prop. 7. — \*\*) Eth. I. Prop. X. Dem. per def. 4. 3. — \*\*\*) Prop. IX. Dem. pat. ex def. 4. — †) Prop. VIII. Dem. per prop. 5. 7. def. 2. prop. 7. 5. — ††) Prop. VII. Dem. per prop. 6. coroll. def. 1.

voraussetzen, was unmöglich ist. Den Beweis führt der sechste Sat: "Eine Substanz kann nicht von einer anderen hervorgebracht werben".\*)

Warum können verschiedene Substanzen keinen Causalzusammenhang haben? Setzen wir den Fall, daß die verschiedenen Substanzen gleiche Attribute haben, so sind sie nicht zu unterscheiden, es sind dann nicht verschiedene, sondern nur eine Substanz; also kann in diesem Fall nicht von einem Causalzusammenhang verschiedener Substanzen die Rede sein. Der fünste Satz beweist: "In der Natur der Dinge kann es nicht zwei oder mehrere Substanzen von demselben Wesen oder Attribut geben".\*\*) Aller Unterschied der Dinge besteht in der Verschiedenheit ihrer Attribute oder Modi: dies beweist der vierte Satz.\*\*\*)

Setzen wir, daß zwei Substanzen verschiedene Attribute haben, so sind die Begrifse beider Substanzen da jede nur aus sich erkannt wird, von einander vollkommen unabhängig, also ist zwischen beiden gar keine Gemeinschaft. Dinge aber, die jede Gemeinschaft ausschließen, haben keinen Causalnezus. Die Beweise führen der zweite und dritte Satz: "Zwei Substanzen, die verschiedene Attribute haben, sind ohne jede Gemeinschaft". "Dinge, die nichts mit einander gemein haben, können nicht eines die Ursache des andern sein."+)

So bliebe nur übrig die Verschiebenheit der Substanzen in Rückssicht der Modi. Aber die Substanz ist ihrem Wesen nach unabhängig von den zufälligen und wandelbaren Beschaffenheiten: sie ist in sich, der Modus in Anderem; sie kann daher nicht durch die Modi wahrshaft begriffen, also können auch Substanzen nicht durch Modi unterschieden werden. Der erste Satz lehrt: "Die Substanz ist früher als ihre Afsectionen".++)

Hier haben wir aus dem vierzehnten Satz durch Analyse in genauer, rückschreitender Ordnung die dreizehn vorhergehenden dargestellt. Daraus erhellt zugleich der genaue synthetische Fortschritt von dem ersten Satz: "Die Substanz ist srüher als die Wodi", bis zu dem vierzehnten Satz: "Gott ist die einzige Substanz". Die ersten sechs Sätze kommen zu dem Resultat, daß in der erkennbaren Natur

<sup>\*)</sup> Prop. VI. Dem. p. prop. 5. 2. 6. — \*\*) Prop. V. Dem. p. prop. 4. 1. def. 3. 6. prop. 4. — \*\*\*) Prop. IV. Dem. p. ax. 1. def. 3. 5. ax. 4. — †) Prop. I. Dem. p. def. 3. Prop. III. Dem. p. ax. 5. 4. — ††) Eth. I. Prop. I. Dem. p. def 3. 5. &gf. Epist. IV.

ur eine Substanz ist. Bon dieser Substanz gilt nothwendig die zistenz und die Unendlichkeit: dies beweisen der siebente und achte. daß die Substanz, welche unendlich viele Attribute enthält, Gott und Gott die einzige Substanz, wird bewiesen durch die letzten chs Sätze.

L

n

¥

D

b

E

 $\varepsilon$ 

ש

2

b

11

Ъ

E

1

4. Corollarien und Scholien.

Der sechste Sat beweist, daß keine Subskanz von einer andern subskanz hervorgebracht sein kann; daraus folgt unmittelbar, daß e überhaupt keine Ursache außer sich haben kann, da diese Ursache ur eine Subskanz sein könnte: dieser Folgesat diene als Beispiel nes Corollariums.\*)

Der achte Sat beweist, daß die Substanz nothwendig unendch ist; der Beweis wird geführt mit wiederholter Hinweisung auf en fünften und siebenten Sat und die zweite Desinition. Indessen enügt der siebente Sat allein, um daraus den achten zu beweisen. Benn die Substanz nothwendig existirt, so kann sie nicht von Anerem abhängig, also auch nicht durch Anderes begrenzt sein, mithin t sie nothwendig unendlich. Ja der klare Begriff der Substanz, llein reicht hin, um ihre Unendlichkeit darzuthun, denn die Substanz, eutlich gedacht, ist Ursache ihrer selbst, also ein nothwendig existiendes, daher ein nothwendig unendliches Wesen. Diese Vereinfachung es Beweises in doppelter Form giebt Spinoza in zwei besonderen irläuterungen, die ich als Beispiel der Scholien ansühre.\*\*)

Ich will, indem ich hier die Methode Spinozas in ihrer Ansendung dargethan und zergliedert habe, zugleich die Art und Weise ezeichnen, wie die Ethië gelesen sein will. Nachdem man den synthesschen Gang der Darstellung dis auf einen gewissen hervortretenden unkt genau und sicher versolgt hat, wird man gut thun, inne zu alten und den durchlausenen Weg nach rückwärts (analytisch) eben genau auszumessen, um sich deutlich zu machen, wie die früheren sähe die wohlgeordneten Bedingungen waren, die Schritt für Schritt i dem gewonnenen Punkte hinsührten. Dasür diene unsere obige nalhse des vierzehnten Sahes als Beispiel. Und ich glaube, dieses beispiel genügt, um auch die Schwierigkeit kenntlich zu machen, die dem Ausbau des Shstems in einer solchen Form zu überwinden varen.

<sup>\*)</sup> Eth. I. Prop. VI. Coroll. — \*\*) Prop. VIII. Schol. I. II.

## III. Die Geltung ber Methobe.

## 1. Die Ordnung ber Dinge.

Bevor wir die Bahn der geometrischen Darstellungsweise verlassen und die Lehre unseres Philosophen in einer systematisch geordneten Form entwickeln, ohne noch ferner in den Apparat und die Weitläusigkeiten der mathematischen Methode einzugehen, wollen wir von dem Gesichtspunkte der letzteren einen Blick der Orientirung auf die gesammte Weltanschauung Spinozas und die Versassung seines Systems richten. Wir meinen nicht etwa, daß er dem vorausgesetzten Schema der mathematischen Methode erst sein System angehaßt habe, vielmehr nöthigte ihn die Natur seines Denkens und seiner ganzen Anschauungsweise, gerade diese Richtschnur zu ergreisen. Aber nachedem aus dem Grundgedanken seiner Lehre die mathematische Methode motivirt worden, dürsen wir auch von ihr aus den Bau des Ganzen betrachten.

Wenn das Weltall in der Form der mathematischen Methode begriffen werden soll, so wird die Versassung und Ordnung der Dinge mit derselben übereinstimmen und die Natur so handeln müssen, wie es der mathematischen Denkweise einleuchtet. Es geschieht dann nichts, das nicht mathematisch bewiesen werden kann. Was geschieht, ift nothwendig, wie die Sähe der Mathematik. Was in der Natur der Dinge nothwendig geschieht, muß in der Erkenntniß der Dinge als ein Sah bewiesen werden können, der nothwendig solgt; was in dem Shstem dieser nothwendigen Folgerungen keinen Platz sindet, sindet auch keinen in der Ordnung der Dinge, das existirt nicht in der Weltanschauung Spinozas und kann in Wahrheit weder sein noch gedacht werden.

Der Mathematiker von Fach, der sich auf die reinen Größen in Raum und Zeit, auf Figuren und Zahlen einschränkt, wird auch seine Wethode und Wissenschaft in der Grenze dieses Gebietes halten; was diese Grenze überschreitet, wie z. B. der Geist, das Selbstbewußtsein, die Freiheit, die sittliche Weltordnung u. s. f. wird er entweder als Objecte nehmen, die ihn gleichgültig lassen, oder als Aufgaben anderer Wissenschaften anerkennen, die nach einer andern Methode als der seinigen versahren. Dagegen für den Metaphysiker, der die mathematische Methode zu seiner Richtschurr nimmt und die gesammte Ordnung der Dinge in dieser Ordnung der Begriffe aufsaßt, wird

in Wahrheit nichts existiren dürsen, das nicht mathematisch beweibar wäre. Daher kommen in die Weltanschauung Spinozas jew Jüge, welche die Welt so lange Zeit hindurch erschreckt und emport haben. Was nämlich folgt, wenn das oberste und alleinige Geset der Dinge mit der mathematischen Nothwendigkeit genau übereinstimmt! Wenn die mathematische Wethode die alleinige Richtschnur der Cetenntniß bilden und nicht blos den Größen, sondern den Dingen selbs gleichkommen soll: wie muß dann die Natur der letzteren gedacht werden?

#### 2. Die Nothwendigkeit und Ewigkeit ber Belt.

In der mathematischen Methode folgt jeder Satz aus früheren Sähen, und diese Kette von Folgerungen führt zurück auf unmittelbar gewisse Sätze, auf Grundwahrheiten, von denen fie abhängt Reder abhängige Erkenntnißsat ift eine Folgerung. In der mathe matischen Ordnung folgt alles. Jeder Sat ift nothwendig, weil er durch frühere begründet ift, julegt find alle in dem erften Grundfat enthalten, und es ift nichts geschehen, als daß wir die Folgerichtigkeit begriffen, durch fortschreitende Folgerungen die Reihe der Wahrheiten uns deutlich gemacht haben. Diefe Folgerungen tragen jede den Charafter ftrenger und unwidersprechlicher Rothwendigkeit, feine tann anders fein, als fie ift. Diese Rothwendigkeit ift unabhängig bon dem Berlaufe der Zeit, worin wir von einer Folgerung zur andem fortschreiten. Die Wahrheiten selbst, beren wir auf diesem Wege inne werden, find nicht zeitlich, sie entstehen und vergeben nicht, fie find; ihre Aufeinanderfolge hat keine successive Bedeutung. Das nothwenbige Folgen ift hier gleich bem ewigen Sein; jede mathematische Wahrheit ift ewig, da ihre Geltung nicht an eine zeitliche Dauer Wenn wir aus dem Wefen des Dreiecks einen Sat gebunden ift. nach dem andern ableiten, so wird man nicht meinen, daß diese geometrischen Wahrheiten zeitlich einander folgen und in diesem Sinne die einen früher find als die andern; fie find alle zugleich in der Ratur des Dreiecks enthalten, fie find in diefer Raumgröße gegeben. und nur wir lösen das Spftem diefer ewigen Wahrheiten in eine Reihe von Sähen auf, die wir in zeitlichem Fortschritt eine nach der andern einsehen. Die Folgerung ist zeitlich, aber die Folge ift ewig. Wenn alfo die Weltordnung jo begriffen fein will, wie das Spftem ber mathematischen Wahrheiten, so muß die Ordnung der Dinge gedacht werden als ein System von Folgen: jedes Ding ist die nothvendige Folge eines anderen, und diese Kette von Wirkungen geht urück auf eine erste Ursache, die nicht Wirkung einer anderen. son= ern ein wahrhaft ursprüngliches Wesen oder Ursache ihrer selbst ift. Die in dem Grundsatz das gesammte System der Folgerungen, wie n dem Dreieck alle Wahrheiten desselben enthalten sind, so ist mit em ursprünglichen Wesen der Inbegriff aller Dinge gegeben, und as Weltall folgt aus seinem Urgrunde, wie die Reihe der mathenatischen Lehrsätze aus dem Axiom.

Das Weltall folgt, d. h. es ist nothwendig, wie eine mathenatische Wahrheit; es folgt aus dem Urwesen, wie die mathematische Bahrheit aus dem Grundsat; diese nothwendige Folge ist zugleich ine ewige. Die Welt entsteht nicht, sie ist, wie die mathematische Bahrheit nicht aus dem Grundsat (mit der Zeit), entsteht, sondern wig in ihm ist und besteht. Also muß das Weltall gedacht werden ils eine nothwendige und ewige Ordnung der Dinge.

## 3. Die Unmöglichkeit ber Freiheit und ber 3wecke.

Was nach mathematischer Wethode begriffen wird, ist eine nothvendige Folgerung aus gegebenen Sätzen; was in der Ratur der Dinge geschieht, ist eine nothwendige Folge aus gegebenen Ursachen, velche selbst nothwendige Wirtungen sind. Mithin muß jene nothvendige und ewige Ordnung der Dinge als ein stetiger Causalnezus, ils eine ununterbrochene Reihe von Ursach und Wirtung, von Grund und Folge gedacht werden. In diesem Zusammenhange der Dinge ziebt es keine Kraft, die im Stande wäre, ihn zu zerreißen, kein Bermögen, das den Causalnezus brechen und aus sich allein, unabjängig von allen äußeren Determinationen, also unbedingt handeln könnte: es giebt in der Natur der Dinge keine Freiheit; die Kette, welche sie hält, ist eine wirkliche Kette. Durch gegebene Ursachen wird jedes Ding bestimmt, so und nicht anders zu sein, auf diese und keine andere Weise zu wirken.

Was in der Natur der Dinge geschieht, folgt aus einer gegebenen Ursache, von der es bewirkt wird, ohne bezweckt zu werden. Alles geschieht hier aus Gründen, nichts nach Zwecken; alles geschieht durch wirkende Ursachen, nichts nach Endursachen. Denn der Zweck, wie er auch gesaßt wird, fordert ein Bermögen der Selbstbestimmung, welches in dieser Ordnung der Dinge nicht stattsindet; der Zweckbegriff paßt nicht in die mathematische Denkweise. Es hat keinen Sinn,

wenn man fragen wollte: "wozu find die Winkel eines Dreieckzusammen gleich zwei rechten? wozu find die Radien eines Kreise einander gleich? wozu ist zweimal zwei gleich vier?" Man kann hier nur fragen, warum es sich so verhält? Die mathematischen Wahrheiten haben nur Gründe, aber keine Zwecke. Und wenn in der Natur der Dinge alles so nothwendig folgt, wie die Sätze in der Mathematik, dann giebt es überhaupt keine Zwecke, dann ist der Zweck ein Unding in der Welt, ein Ungedanke in meinem Kopf, eine unklare und verworrene Vorstellung, nichts als eine wesenlose Imagination. Daher wird der Begriff der wirkenden Ursachen dem der Finalursachen entgegengesetzt und die Möglichkeit der Zwecke von Grund aus verworfen.

Es giebt teine Zwecke weder in den Dingen noch in den Sandlungen, also giebt es auch weder erfüllte noch verfehlte Zwecke. Die Dinge können barin nicht unterschieden sein, daß fie ihre Rwede mehr ober weniger erreichen, daß fie besser oder schlechter find. 280 wir, von der Borftellung der Zwecke erfüllt, meinen, daß in der Natur diese Zwecke völlig erreicht find, da nennen wir die Dinge vollkommen, wohlgeordnet, gut, schon u. f. f. Und wenn wir ju finden glauben, daß diese 3wede nicht erreicht ober verfehlt find, da reben wir im entgegengesetten Sinne und nennen die Dinge unvollkommen, verworren, boje, haflich u. f. f.\*) Berfehlte 3mede find kläglich ober lächerlich ober abscheulich, je nachdem man fie nimmt. In der Betrachtungsweise Spinozas giebt es nichts, das anders sein könnte oder sollte als es in Wahrheit ift, also nichts, worüber man im Ernfte lachen, weinen ober fich emporen konnte. Daher jenes mächtige Wort, das ihm viele nachgesprochen, aber keiner, wie er, erfüllt hat: "man muß die Sandlungen der Menichen weber beklagen Jedes Dina noch belachen noch verabscheuen, sondern begreifen \*\*)." ift in feiner Beise vollkommen, benn es ift nothwendig; jede Sandlung ift in ihrer Beije gut, benn fie tann nicht anders fein, als fie Aft etwa in ber Mathematik ein Sat vollkommener als ber andere? Ober könnte ein Sat selbst vollkommener sein, als er ift? Oder ift diese Wahrheit etwa besser als jene? Im buchstäblichen Beift seiner Methode fagt Spinoza selbst in der Einleitung zum dritten Buche der Ethit: "Ich werde die menschlichen handlungen

<sup>\*)</sup> Eth. I. App. Op. II. pg. 69. 73. — \*\*) Tract. polit. § IV. Op. II. pg. 304.

und Begierden ganz so betrachten, als ob es fich um Linien, Flächen ober Körper handelte\*)."

Gilt bie mathematische Methode in ihrem ftrengen Berftande als die Richtschnur aller wahren Erkenntniß, so muß die Weltordnung so gedacht werden, daß fie mit dieser Methode übereinftimmt: barum muß das Weltall gebacht werden als ewig, also weder als Genefis noch als Schöpfung; barum muß die Ordnung der Dinge als ftetiger Caufalnexus gelten, der jede Freiheit und jede 3medthätigkeit bon fich ausschließt: daber jener ausgesprochene, der Lehre Spinozas eigenthümliche Gegensatz gegen die Zweckbegriffe in jeder Beftalt \*\*). Wir erleuchten hier biefen Standpunkt aus bem Gefichtspunkt der Methode: cs ift die mathematische Betrachtungsweise im Gegensat zur teleologischen Beurtheilung, es ift die achte Erkenntnik, welche die Dinge ergrundet und ableitet, gegenüber der eingebilbeten und falfchen Auffaffung, die fich mit ben 3wedbegriffen genugthut, b. h. gegenüber ber Unwiffenheit, die in einer folchen Borftellung ihr bequemes Afpl findet. So urtheilt Spinoza selbst in dem seine gange Lehre erleuchtenden Anhange jum erften Buche der Ethit. Nachdem er gezeigt hat, wie die Menschen zur Einbildung der 3wecke tommen, fahrt er so fort: "Seht doch nur, wohin fich diese Borftellungsweise am Ende verftiegen hat! Unter so vielen Bortheilen, welche die Natur dem Menfchen gewährt, fanden fich nothwendig auch viele Nachtheile, wie Stürme, Erdbeben, Krankheiten u. f. f. Diefe follten nun bon bem Born ber Götter herrühren, weil bic Menschen die Götter beleidigt ober in ihrer Berehrung etwas verfeben hatten; und obwohl die alltägliche Erfahrung fortwährend bagegen zeugt und mit zahllofen Beispielen lehrt, daß die wohl= thätigen und icablicen Raturericeinungen auf gleiche Beife bie Frommen wie die Gottlosen ohne Unterschied treffen, so haben die Leute deshalb ihrem eingewurzelten Borurtheile doch nicht abgefagt. Denn es fiel ihnen weit leichter, die Uebel ber Natur unter die anderen unbekannten Dinge zu rechnen, bon benen man nicht weiß, was fie nüten, und so ihren gegenwärtigen und angeborenen Zustand der Unwissenheit festzuhalten, als jene ganze Fabrication der Dinge über ben haufen zu werfen und auf eine neue Erklarungsweise zu Sie beruhigen fich mit der Gewißheit, daß die Rath= schlüsse der Götter die menschliche Fassungstraft weit übersteigen.

<sup>\*)</sup> Eth. III. Op. II. pg. 131. — \*\*) Bgl. oben Buch II. Capitel I. S. 91.

Und bei dieser Denkweise würde in der That die Wahrheit dem menschlichen Geschlecht in alle Ewigkeit verborgen geblieben sein wenn nicht die Mathematik, die sich nicht mit Zwecken, sondem lediglich mit der Natur und den Eigenschaften der Größen beschäftigt den Menschen eine andere Richtschunr der Wahrheit gezeigt hätte, und es ließen sich außer der Mathematik auch noch andere Ursacken, beren Erörterung hier zu weit führen würde, bezeichnen, wodurch die Menschen zum Bewußtsein über jene gewöhnlichen Borurtheile gebracht und auf den richtigen Weg zur Erkenntniß der Dinge gelenkt wurden. Die Erklärungsweise nach Zwecken muß sich zulest allemal auf den Willen Gottes berusen, der die Dinge so gefügt habe, daß diese oder jene Begebenheit stattsinde. Der letzte Grund jeder Begebenheit heißt: Gott hat sie gewollt. Dieser Wille aber ist den Menschen undurchbringlich, und so bleibt der teleologischen Denkweise keine andere Zusstucht übrig, als das "asylum ignorantiae"\*).

Diese ganze Denkweise wollen wir hier nicht beurtheilt und geprüft, sondern bloß erklärt und festgestellt haben. Wir verhalten unß zu der Lehre Spinozaß genau so, wie dieser selbst zu den Dingen: non ridere, non lugere, neque detestari, sed intelligere!

<sup>\*)</sup> Eth. P. I. Appendix. Op. II. pg. 70-73. Dieje Stelle genügt, um bie mir gemachten Ginwurfe Trenbelenburge in feinen "hiftorifchen Beitragen" (Bb. III. S. 372-74) als unbegründet ericheinen gu laffen. Er vermißt ein Citat, worin Gpinoza ben 3wed barum verwirft, weil er ber mathematischen Denkweise widerstreite. In der obigen Stelle fagt Spinoza: die Menschen würden die Einbildung der Zwecke in ber Erklärung ber Dinge nie losgeworben fein, wenn nicht bie Mathematit fie eines Bessern belehrt hätte; er betrachtet die letztere als die Quelle der wahren Aufklärung. Auch habe ich ausbrücklich erklärt, daß die geometrische Methode nicht das vorausgefette Schema ift, bem Spinoza feine Weltanschauung anpaßt, sondern die Form, woin fie die ihr allein gemäße Darstellung findet und beshalb von fich aus forbert. Richt weil jene Methode ben Gebrauch bes Zweckbegriffs ausschließt, verwirft ihn Spinoza, sonbern weil er den Zweckbegriff verwirft, braucht er die Form der geometrischen Darftellung. Man höre barüber bas folgende Capitel. Der Brund, marum Spinoga bie Zwecke ausschließt, liegt nach Er. "nicht im Logischen, sonbern im Metaphysischen". 3ch antworte: bie Ginheit bes Logischen (bes Denkens) und bes Metaphnfifchen (bes Seine) gehört unter bie Brunbfate Spinogas. Wenn weiter gejagt wirb, bag bie geometrifche Methobe bie 3mede nicht ausschließe, vielmehr in jeder ihrer Aufgaben felbit 3mede fete und in jeder ihrer Conftructionen 3mede ausführe, fo trifft biefer Ginmand, wenn er trifft, nicht mich, fonbern Spinoza und gehört nicht in die Darftellung, fonbem in die Beurtheilung seiner Lehre. So lange ich die lettere barftelle, rede ich im Sinne Spinozas. Darum trifft mich auch ber Einwand nicht, daß Leibniz anders gedacht habe.

### 3 meites Capitel.

Der Gottesbegriff in der Lehre Spindsaf Ligg

I. Die göttliche Alleinheit,

1. Substantialität und Causalität Sone FORNIA

In der methodischen Verfassung unserer Lehre haben wir den Beift kennen gelernt, der alle ihre Begriffe ordnet und jeden Gebanten vertilgt, der dem Caufalzusammenhang widerftreitet. Welt, in diefem Lichte betrachtet, ift tein Syftem von Zweden, fonbern ein ewiges Syftem von Folgen; bie Dinge haben tein Biel, bas fie bewußt oder unbewußt erstreben, sondern nur Grunde, aus denen fie folgen: darum dürfen fie nicht nach Zwecken ober Ibealen beurtheilt werden. Das Ibeal gilt dieser Lehre als ein Ibol, das nicht in der Natur der Dinge, sondern nur in der menschlichen Einbildung feinen Grund hat. Gine Philosophie, welche die Dinge auf Urbilder ober Endzwecke bezieht und baraus erklärt, erscheint in ben Augen Spinozas als das Gegentheil aller achten und wahren Erkenntniß, beshalb wendet er fich gleichgültig und fast verächtlich ab von der Philosophie des Alterthums, die in Plato und Ariftoteles ihre größten Shiteme auf ben 3wedbegriff gegrundet hatte. Die Aufgabe und die Methode der Lösung' ift gegeben: die Ordnung der Dinge foll aus ihrer ewigen Ursache begriffen b. h. aus dem Wesen Gottes abgeleitet werben. Daher ift die erfte Frage: was ift Gott ober wie muß bas Wefen Gottes gebacht werben?

Der Begriff, von dem alles nothwendige Erkennen abhängt, ist der Begriff der Ursache. Wenn die gesammte Ordnung der Dinge klar und deutlich erkannt werden soll, so müssen wir sie aus einer ersten Ursache ableiten können; es muß daher eine solche erste Ursache geben, die von nichts Anderem abhängt: ein Wesen, das Ursache seiner selbst ist. Diesen Begriff stellt Spinoza an die Spize seiner Philosophie, dieser Begriff trägt das ganze System. "Unter Ursache seiner selbst verstehe ich daszenige, dessen Wesen die Eristenz in sich schließt oder dessen Natur nothwendig als existirend gedacht werden muß." So lautet die Definition. Was aber in sich ist und durch sich begriffen wird, nennt Spinoza in seiner dritten Desinition Substanz. Diesem Begriff entspricht kein anderes Wesen, als die "causa sui". Wir

werben barum ben Sat aussprechen müffen: bie Substanz ift Urface ihrer felbst, fie existirt schlechthin nur durch fich und in keiner Beise durch ein anderes Wesen. Sie existirt nicht durch Anderes, also ift fie auch nicht durch ein anderes Wefen bedingt ober von ihm abhängig; fie würde abhängig fein, wenn fie in irgend einer Weije beschränkt wäre, denn sobald mich ein anderes Wesen beschränkt, bin ich von demfelben abhängig und existire nicht blos traft meiner selbst. Ist aber die Substanz in keiner Weise beschränkt, so ist fie vollkommen unbeschränkt oder unendlich: ens absolute infinitum. Durch diefen Begriff erklärt Spinoza den Begriff Gottes. "Unter Gott verftebe ich das vollkommen unendliche Wesen ober die Substang". Mit dieser Erklärung beginnt die fechste Definition. So folgt die wichtige und inhaltschwere Formel: Substanz = Gott (substantia sive Deus).

Gäbe es viele Substanzen, so müßten sie in irgend einer Rüdssicht verschieden sein; dann würde jede sein, was die anderen nicht sind, und nicht sein, was die anderen sind. Also würde jeder Substanz, sosern sie von anderen verschieden ist, ein Nichtsein zukommen, ein Mangel oder eine Schranke, die ihre Unendlichkeit und damit sie selbst aushebt. Gäbe es viele Substanzen, so würde in jeder eine Beschränkung stattsinden, die Substanz würde nicht mehr unsendlich, nicht mehr sie selbst sein. Es giebt mithin nicht viele Substanzen, sondern nur eine, oder wie Spinoza den Satz ausspricht: "Außer Gott kann eine andere Substanz weder sein noch gedacht werden." Diesen Satz hatten wir bereits in der Ordnung der Lehrzste (als den vierzehnten) entstehen sehen, indem wir die Reihensolge berselben Schritt sür Schritt versolgten. Aus der Unbegrenztheit Gottes solgt unmittelbar seine Einzigkeit.\*)

"Alles, was ift, ist entweder in sich oder in Anderem." So lautete das erste Axiom. Was in sich ist, heißt Substanz; was in Anderem ist, heißt Modus. Daher ist Alles entweder Substanz oder Modus. Nun giebt es außer Gott keine Substanz, außer der Substanz keine Modi, außer Substanz und Modi nichts: es folgt demach, daß außer Gott überhaupt nichts weder sein noch gedacht werden kann; daß mithin Alles, was ist, in Gott ist\*\*). Wenn aber Alles in Gott ist, so müssen alle Dinge aus der Nothwendigkeit der gött-

<sup>\*)</sup> Epist. XLI. — \*\*) Eth. I. Prop. XV. Quidquid est, in Deo est, et nihil sine Deo esse neque concipi potest.

lichen Natur folgen; fie folgen aus dem Wesen Gottes, also ist Gott die Ursache aller Dinge, sie folgen nur aus ihm, aus nichts weiter: also ist Gott diese Ursache blos durch sich, er selbst hat keine Ursache, die ihm vorausginge: also ist er die absolut erste Ursache\*).

#### 2. Die immanente Caufalität Gottes.

Dieser Begriff muß durch Folgerungen näher bestimmt werden. Wenn ich etwas außer mir erzeuge, so bin ich davon die äußere Urssache. Was ich in mir selbst bewirke, davon bin ich die innere. Gott ist die Ursache aller Dinge, alle Dinge sind in ihm: also muß er gedacht werden als die innere Ursache aller Dinge, nicht als die äußere: omnium rerum causa immanens, non vero transiens. "Ueber Gott und die Ratur", sagt Spinoza, "denke ich ganz andersals die Christen neueren Schlages. Denn ich halte Gott sür die innere Ursache aller Dinge, nicht sür die äußere\*\*).

Gott ift die Ursache aller Dinge, keines existirt durch sich. Also muß von jedem der durch Gott bewirkten Dinge gesagt werden, daß sein Wesen die Existenz nicht in sich schließt; keines existirt nothe wendig, es würde nothwendig existiren, wenn sein Wesen oder die Natur, vermöge deren es wirkt, ohne Gott sein und begriffen werden könnte. Aber wie kein Ding sein Dasein von sich hat, so ist auch keines seinem Wesen nach unabhängig; vielmehr ist es durchaus abhängig und bedingt durch Gott. Daher ist Gott die bewirkende Urssache nicht blos des Daseins, sondern auch des Wesens aller Dinge\*\*\*).

## 3. Die freie Caufalität Gottes: Freiheit und Nothwendigfeit.

Wenn nun alle Dinge nothwendig und allein aus der Wirksfamkeit der göttlichen Natur folgen, so muß gefragt werden, worin die Wirksamkeit Gottes und die Nothwendigkeit der Dinge näher besteht. Außer dem Wesen Gottes ift nichts, das nicht durch ihn bestimmt wäre, also nichts, das ihn selbst zu oder in seiner Wirksamskeit bestimmen könnte. Wenn ich von einem anderen Wesen bestimmt werde, so und nicht anders zu handeln, so werde ich genöthigt und

<sup>\*)</sup> Prop. XV. Cor. I—III. Op. II. pg. 51. — Eth. I. Prop. XVIII. Causa transiens bedeutet nicht "vorübergehende Ursache", wie man es unverständlich und unverstanden übersetzt hat, sondern übergehende, d. h. von außen einwirkende, äußere Ursache im Gegensatzur causa immanens, welche die innere oder inwohnende Ursache ist. Bgl. Ep. XXI. — \*\*\*) Lgl. S. 150 flg. Eth. I. Prop. XXIV. XXV.

handle nicht aus meiner eigenen Natur, fondern unter bem Amange einer fremden Urfache, fie fei nun in ober außer mir. So erklätt Spinoza die Begriffe ber Freiheit und Nothwendigkeit : "Dasjenige Wefen darf frei genannt werben, das nur durch die Nothwendigfeit feiner Ratur existirt und bon sich allein jum Sandeln bestimmt wird. Nothwendig dagegen ober vielmehr gezwungen heißt dasjenige, das von einem andern bestimmt wird, so und nicht anders zu fein und Da es nun außer Gott teine Urfache giebt, die auf au wirken."\*) ihn einwirken konnte, fo leuchtet ein, daß aus der gottlichen Birtsamteit jede Art der Röthigung und bes 3manges ausgefoloffen ift: er handelt blos nach ben Gefeten feiner Natur, durch nichts gezwungen, weder durch eine außere noch auch durch eine innere Urfache. Er handelt alfo bollfommen frei und gilt bemnach als die freie Urfache aller Dinge.\*\*)

Fassen wir alle Bestimmungen zusammen, wie sie sich in genauer Absolge ergeben haben. Das Urwesen mußte als Ursache seiner selbst oder Substanz, diese als das vollkommen unendliche Wesen oder Gott gedacht werden; Gott ist die einzige Substanz und begreift als solche alles in sich, daher muß alles aus ihm solgen, er ist die Ursache aller Dinge, nicht blos ihres Daseins, sondern auch ihres Wesens, und zwar deren einzige, erste, innere, freie Ursache. In der göttlichen Wirksamkeit oder Causalität besteht die Macht Gottes. Da es nun außer dem Wesen Gottes keine Ursache göttlicher Wirksamkeit giebt, so können wir seine Wacht von seinem Wesen nicht unterscheiden, beide sind identisch: "Dei potentia est ipsa ipsius essentia".\*\*\*)

Hier treffen wir eine Schwierigkeit in dem Begriffe Gottes, die gründlich aufgelöst sein will, bevor wir weiter gehen. Es steht sest daß alle Dinge aus der Nothwendigkeit der göttlichen Natur folgen, aus ihr allein: Gott ist daher die nothwendige Ursache aller Dinge. Er soll zugleich deren freie Ursache sein. Eine andere Destinition aber ist die der Nothwendigkeit, eine andere die der Freiheit. So scheint der Begriff Gottes in eine Antinomie zu gerathen, da Entgegengesetzes von ihm behauptet wird. In der That ist der Widerstreit nur scheindar. Es giebt eine Nothwendigkeit, welche der Nöthigung oder dem Zwange gleichkommt: ich handle gezwungen und in

<sup>\*)</sup> Eth. I. Defin. VII. - \*\*) Eth. I. Prop. XVII. Cor. I. II. - \*\*\*) Eth. I. Prop. XXXIV.

biesem Sinne nothwendig, wenn ich von der Ginwirtung einer mir fremden Ursache abhangig bin; wir wollen diefe Rothwendigkeit die änfere ober bedingte nennen: bies ift ber Begriff, ben Spinoga bem der Freiheit entgegensett, die Nothwendigkeit als Nöthigung oder Awang ift das äußerste Gegentheil der Freiheit und in diesem Sinn aus bem Wefen und ber Wirtfamteit Gottes volltommen ausge= ichloffen. Dielmehr muß Gott, ba auker feinem Wefen nichts ift, bas ihn nöthigen könnte, durch das Gegentheil jener Nothwendigkeit er= klart werden: er ift vollkommen frei. Es giebt (in der Ginbildung der Menschen) eine Freiheit, welche der Willfur gleichkommt, die sogenannte Willensfreiheit, traft beren man basselbe eben so aut thun als unterlassen kann: eine folde Freiheit ift bas aukerste Gegentheil jeder Urt der Rothwendigkeit. Ware die gottliche Wirksamkeit in diesem Sinne frei, so ware nichts nothwendig, nichts erkennbar; wird aber die Nothwendigkeit fo gebacht, daß fie jeden Zwang ausfoließt, und die Freiheit so gedacht, daß fie jede Willfur ausschließt, fo tommen beibe Begriffe einander gleich. Diefe Gleichung von Freiheit und Nothwendigkeit folgt einleuchtend aus dem Begriff Gottes: er ift als Urfache feiner felbft zugleich die Folge feiner felbft, er ift beibes in Einem. Was als Folge begriffen wird, ist nothwendig. Gott ift als Ursache seiner selbst frei, er ist als Folge seiner selbst Wir können beibes nicht unterscheiben: baber find in nothwendia. ihm Freiheit und Nothwendigkeit vollkommen identisch, seine Freiheit ift feine Nothwendigkeit und umgekehrt. Denn Urfache feiner felbft fein heißt unbedingt nothwendig existiren, diese Nothwendigkeit schließt jebe Urfache aus, die von dem Wefen Gottes verschieden ware, fie ift also keine äußere Rothwendigkeit, keine Röthigung, kein Zwang, fonbern die nothwendige Folge aus dem Begriff der Sache. Diese Nothwendigkeit hat Spinoza ausdrudlich im Gegenfat zur außeren Rothwendigkeit befinirt und mit dem Worte Ewigkeit bezeichnet. Nothwendigkeit als Zwang wird der Freiheit, die nothwendige Folge als Emigteit bem 3mange ober ber außeren Rothwendigkeit entgegengesett. "Unter Ewigfeit verftebe ich die Erifteng selbst, sofern fie als nothwendige Folge aus der blogen Definition des ewigen Befens begriffen wird \*)." In diefem Begriff find Freiheit und Rothwen= digkeit eines. Gott ift als Ursache seiner felbst "res libera", er ist

<sup>\*)</sup> Eth. I. Def. VIII.

als Folge seiner selbst (als nothwendiges Dasein) "res aeterna". Freiheit und Rothwendigkeit find in der Wirksamkeit Gottes nicht unterschieden, ebensowenig als Ursache und Folge in seinem Bearis unterschieden find: seine Freiheit ift die ewige Macht, feine Rothwendigkeit das ewige Dafein. Er ift nicht in einer anderen Ruckficht frei, in einer anderen nothwendig, fondern genau in demfelben Sinne beides: "er ist ursprüngliche und darum freie Causalität. Diefe Freiheit ist kein Bermögen, welches die Causalität überschreiten und nach Gutbünken fo ober anders handeln konnte, ein foldes Bermogen, welches wir gewöhnlich mit bem Worte Freiheit bezeichnen und im Unterschiede babon lieber Willensfreiheit ober Willfür nennen wollen, findet überhaupt keinen Plat in der Lehre Spinozas; es ist darum tein Widerspruch, daß unfer Philosoph die Freiheit Gottes behauptet und doch die Freiheit überhaupt leugnet, denn die Freiheit, die er bejaht, ift eine gang andere, als die, welche er verneint. Die Freiheit Gottes ift freie Ursache, nicht freier Wille: sie ift causa libera. nicht libera voluntas, fie ift gleich ber ursprünglichen ober ewigen Caufalität, und diese ift gleich der immanenten Rothwendigkeit ber Wir können Freiheit und Nothwendigkeit in den Begriff ber freien Rothwendigkeit zusammenfaffen, durch ben Spinoga gelegentlich in einem feiner Briefe felbst den Begriff der Freiheit erklärt: "Du fiehft", schreibt er, "daß ich die Freiheit nicht in den freien Befchluß, fondern in die freie Rothwendigkeit fege \*)." mathematisches Beispiel veranschauliche diese Identität der Freiheit und Nothwendigkeit. . In dem Begriffe bes Kreifes liegt die Gleichheit aller feiner Radien, diese geometrische Wahrheit folgt einfach aus der Definition des Kreises, aus dieser allein: sie ift darum eine ewige Nothwendigkeit; der Kreis offenbart darin nur die nothwendigen Eigenschaften seines Wesens, nichts Anderes, er ift nicht auferlich gezwungen, diese Eigenschaften zu haben, sondern er hat sie vermöge seiner Natur, er würde aufhören, Kreis zu sein, wenn er fie nicht hatte: in diesem Sinne darf man sagen, daß der Rreis die alleinige und darum freie Urfache ift, daß feine Radien gleich find. Ist diese Freiheit nun Willtür oder die Möglichkeit auch anders zu handeln? Kann der Kreis etwa auch bewirken, daß seine Radien nicht gleich find ? Gine offenbare Unmöglichkeit! Aus feinem Wefen allein

<sup>\*)</sup> Ep. LXII. (Op. I. pg. 665). Ep. XXIII. (Aufang).

folgen alle feine Eigenschaften: barin befteht feine Freiheit; aber fie muffen aus diefem Wefen folgen, fie bilben feinen Begriff, der Kreis hört auf zu fein, was er ift, wenn fich eine diefer Eigenschaften ändert : darin besteht seine Nothwendigkeit. Also ift klar, daß beide dasselbe bedeuten. So verhält es sich mit der ewigen Causalität d. h. mit dem unendlichen Wefen, aus dem das unendliche Dafein folgt. Es giebt keine Macht, welche die ewige Caufalität ober die göttliche Wirksamkeit nöthigen oder zwingen könnte; es giebt keine Macht, die fie aufheben ober das Mindeste daran andern konnte: es giebt auf ber einen Seite keinen Zwang, auf der andern keine Wilkür. Alles, was ift, folgt allein aus der Macht Gottes, aber es muß aus ihr folgen, es kann weber nicht sein noch anders sein als es ift. "Gott allein existirt blos traft der Nothwendigkeit seiner Natur und handelt blos traft diefer Nothwendigkeit. Darum ift er allein freie Ursache."\*) Seine Wirkungsweise ist eben so nothwendig als das mathematische Folgen. Spinoza selbst erleuchtet an dem Beisviele der Mathematik das göttliche Wirken: "Ich glaube, beutlich genug bargethan zu haben, baß aus dem unendlichen Wesen Gottes alles nothwendig hervorgegangen fei ober ftets mit berfelben Nothwendigkeit folge, gang eben fo wie aus bem Wefen bes Dreied's von Ewigteit ju Ewigteit folgt, daß seine drei Winkel gleich zwei rechten sind. "\*\*)

<sup>\*)</sup> Eth. I. Prop. XVII. Cor. II. - \*\*) Prop. XVII. Schol. Wirken will so wie bas mathematische Folgen begriffen werben. "Gott handelt ober wirft", bebeutet jo viel als "aus bem Wefen Gottes folgt". Aus bem Befen Gottes folgt, mas in ihm liegt: baher bedeutet biefes Folgen fo viel als "in bem Befen Gottes ober in ber Natur ber Dinge liegt". Deus agit = ex Dei natura sequitur = in Deo datur = in rerum natura datur. Diefes Folgen ift nicht als zeitlicher Act zu benfen, sonbern als ewiges Sein, wie bie mathematischen Wahrheiten, nicht zeitlich folgen, sonbern ewig find. Das göttliche "agere" ist seinem Begriff nach gleich "esse", die gottliche Wirkfamteit ift das ewige Sein ober die ewige Rothwendigkeit. Auf biefen Buntt muß nachbrudlich aufmertfam gemacht werden, benn er enthält bie Urfache vieler Migverständnisse. Wenn man bas Folgen ber Belt aus bem Wefen Gottes als einen besonderen Act ober als zeitliche Folge auffaßt, jo liegt es nahe, die Lehre Spinozas als Emanationslehre zu beuten. Auch Baulus hat diese falsche Borstellung. Die Welt folgt aus Gott heißt hier nicht: sie emanirt, sondern sie ist. Spinoza berichtigt nicht umsonst in der obigen Stelle den Ausbruck "a summa Dei potentia sive infinita natura omnia necessario effluxisse" baburch, daß er hinzufügt, "vel semper eadem necessitate sequi", er macht aus bem finnlichen Begriff "effluxisse" ben logischen "sequi" und aus bem Perfectum bas Brafens. Die Belt ift bas ewige Brafens, Die einzelnen Dinge find die fortmahrenben Braterita.

#### II. Die Unperfonlichteit Gottes.

#### 1. Die Freiheit von jeber Bestimmung.

Aus dem Begriff des unendlichen Wefens folgt mit mathematifcher Rothwendigkeit die unendliche Exiftenz, wie aus dem Begriff des Raums die unendliche Groke: wir wurden den Raum verneinen wenn wir fein Dasein auf eine beftimmte Figur einschränken und ihn nur in bestimmten Grenzen ober in gewiffen Figuren gelten laffen wollten. Offenbar hat man teinen Begriff von ber Ratur bes Raums, wenn man meint, eine Grenze festsehen zu können, innerhalb beren der Raum existirt, jenseits deren er aufhört zu sein. Den Raum in dieser Weise beterminiren heißt ihn verneinen. So ist jede Beftimmung bes unendlichen Wefens eine Beschräntung beffelben und barum gleich einer Berneinung; jede Beftimmung ift begrenzender und barum negativer Art, fie unterscheidet ein Wesen vom anderen und erklärt, daß biefes fo beftimmte Wefen ein anderes nicht ift. Daher fagt Spinoza: "jebe Bestimmung ift eine Berneinung." "Die Bestimmung gebort ju einem Dinge nicht in Betreff feines Seins, fondern ift im Gegentheil beffen Richtsein." ("Omnis determinatio Determinatio ad rem juxta suum esse non perest negatio. tinet, sed e contra est ejus non esse.") Außer Gott ift nichts. wobon er zu unterscheiben ware: bas unenbliche Wesen erlaubt baber keinerlei Determination. Jebe Beftimmung ift Schrante. mit dem unendlichen Wefen im Sinne Spinozas die Schrante unverträglich, so widerstreitet ihm auch die Bestimmung; ein vollkommen unendliches Wefen ift nothwendig auch ein vollkommen unbeftimmtes: ens absolute infinitum = ens absolute indeterminatum. nämlich die Natur Gottes," schreibt Spinoza in einem seiner Briefe, "nicht in biefer ober jener Art bes Seins besteht, sondern in einem Wefen, welches vollkommen unbeftimmt ift, so forbert feine Ratur auch fämmtliche Prädicate, welche das Sein (ro esse) volltommen ausdrücken, weil sonft diese Natur beschränkt und mangelhaft mare\*)."

Aus diesem Begriff eines volltommen unbestimmten Wefens folgt, daß von ihm keine der Bedingungen gelten darf, wodurch etwas sich bestimmt, specificirt und von anderen unterscheidet. Ohne Bestimmung auch keine Selbstunterschei-

<sup>\*)</sup> Epist. XLI.

dung; ohne Selbstunterscheibung auch teine Selbsteigenthumlichteit und überhaupt tein Selbft. Bebes eigenthumliche Selbst ift ein unterschiedenes Wefen. Unterschiedslos fein heißt felbstlos fein. aber tein Selbst existirt, da giebt es auch weder Selbstempfinduna noch Selbstbewuftfein, benn beibes find Selbstbethätigungen, welche die Möglichkeit eines Selbstes zu ihrer nothwendigen Boraussehung In der Selbstempfindung besteht die Individualität, im Selbstbewußtsein die Berfonlichkeit? Daber muß ber Gott Spinozas, wenn er als ein vollkommen unendliches und unbeftimmtes Befen gefaßt ift, nothwendig auch als ein felbstlofes und darum unperfonliches Wefen begriffen werben. Mit der Perfonlichkeit find offenbar sammtliche Functionen aufgehoben, die nur in einem perfonlichen Wefen ftattfinden konnen. Wenn es tein Selbstbewußtsein giebt, fo giebt es auch teine Bethätigung beffelben; das Selbstbcwußtsein bethätigt fich, indem es Begriffe bildet und nach Begriffen handelt: jenes thut der Berftand, diefes der Wille. Daher die Ertlarung Spinogas, daß zu bem Wefen Gottes weber Berftand noch Wille gehört\*). Beide fordern als Bedingung ihrer Möglichkeit das Selbstbewußtsein, die Selbstbestimmung, die Bestimmung ober Determination, und eben diefe ift in dem Wefen Gottes unmöglich, benn jebe Bestimmung ift eine Berneinung.

#### 2. Wille und Berftand als Beftimmungen.

Daraus erhellt, daß zwischen der göttlichen Natur und der menschlichen keine Bergleichung noch Aehnlichkeit stattfindet; aber die Mensichen pslegen nach der Analogie ihrer Natur sich die göttliche vorzustellen, sie übertragen die Eigenschaften des determinirten und endslichen Wesens auf das unendliche, sie verneinen auf diese Art das letztere und machen sich jede wahre Vorstellung Gottes unmöglich. "Deshalb darf man, philosophisch genommen, nicht sagen", schreibt Spinoza in einem seiner Briefe an Blyenbergh, "daß Gott von irgend wem irgend was begehre, daß ihm etwas widerwärtig oder angenehm sei; denn dies alles sind menschliche Eigenschaften, die in dem Wesen Gottes keine Stelle haben".\*\*) Wenn überhaupt von Verstand und Wille in Gott geredet werden könnte, so müßte zwischen diesen götts

<sup>\*)</sup> Ad Dei naturam neque intellectus neque voluntas pertinet. Eth. I Prop. XVII. Schol. — \*\*) Epist. XXXVI. (Op. I. pg. 582.) Ep. LX.

lichen und den menschlichen Vermögen ein Wesensunterschied stattsinden, der jede Bergleichung ausschließt; sie würden miteinander nichts gemein haben als den Ramen, in Wahrheit aber so verschieden sein, wie der Hundsstern vom Hunde. Oder um mit Spinozas eigenen Worten zu reden: "Berstand und Wille, als Wesenseigenthümelichteiten Gottes, müßten von unserem Verstande und Willen himmelweit verschieden sein und könnten mit ihnen nichts als den Namen gemein haben, sie verhalten sich, wie der Hund als Sternbild und der Hund als bellendes Thier".\*)

Nach menschlicher Analogie können Berktand und Wille dem Wefen Gottes in keinem Falle zukommen, aber auch nicht ohne diefelben: fie find überhaupt in Gott unmöglich. Selbft der unendliche Berftand und Wille gehören nicht in bas Wefen Gottes, fondern in bie Ratur der Dinge, welche Wirkungen Gottes find; benn der Wille ift eine Function des Berftandes und der Berftand, gleichviel ob endlich ober unendlich, ift ein Modus des Dentens; die Subftang aber ift früher als die Modi und wird ihrem wahren Wefen nach Unterscheiden wir Gott als wirkende Natur ohne dieselben erkannt. (natura naturans) von dem Inbegriff feiner Wirtungen als bewirtter Natur (natura naturata), zwei Begriffe, die wir erst in der Folge erklären werden, fo gehoren Berftand und Wille nicht zur natura naturans, fondern zur natura naturata.\*\*) "Bille und Berftand," fagt Spinoza, "verhalten sich zu bem Wefen Gottes, wie Ruhe und Bewegung, und alles Natürliche überhaupt, das zum Dasein und Wirken von Gott auf gewiffe Beife bestimmt werden muß." \*\*\*) Ge= hört aber der Wille in das Reich der determinirten Dinge, so leuchtet ein, daß er stets als bedingte, nie als unbedingte, stets als nothwendige, nie als freie Ursache handelt. Und da Gott in keiner Weise in das Reich der determinirten Dinge gehört, fo leuchtet ein, daß Gott nicht als Wille handelt und nicht nach der (eingebildeten) Freiheit des Willens.+) Mit dem Verstande fehlt das Vermögen Zwecke zu bilben, mit bem Willen das Bermögen nach Zwecken zu handeln: daher muß jede Zwedthätigkeit, die Verftand und Willen vorausseut. von dem unendlichen Wefen verneint und demnach erklart werden: Gott handelt nicht nach Zwecken.

<sup>\*)</sup> Eth. I. Prop. XVII. Schol. (Op. II. pg. 53.) — \*\*) Eth. I. Prop. XXXI. - \*\*\*) Prop. XXXII. Cor. II. — †) Prop. XXXII. Cor. I.

#### 3. Gott ober Ratur.

Die Freiheit Gottes erklärt sich, wie wir gezeigt haben, als freie Nothwendigkeit, d. i. als die Nothwendigkeit, vermöge deren alle Dinge allein aus dem Wefen Gottes folgen, Gott also die innere Ursache (nicht blos des Dafeins, fondern auch des Wefens) aller Dinge ausmacht. Daraus folgt, daß jedes Ding in feiner Wirkungsweise nothwendig von Gott bestimmt ist, so und nicht anders zu sein und zu handeln: tein Ding tann sich aus eigenem Bermögen diese Bestimmt= heit geben, keines kann diese Bestimmtheit, mit der sein ganges Sein 3usammenfällt, verändern, keines kann seine so bestimmte Natur aufheben und sich in ein unbestimmtes Wesen verwandeln. Die bestimm= ten Dinge find endlich, jedes endliche Wesen ift durch ein anderes begrenzt und bestimmt, jedes also die Wirkung einer äußeren Ursache, welche felbst wieder ein endliches, von außen bestimmtes Wesen, also ebenfalls die Wirkung einer anderen außeren Urfache ift, die auch von Bedingungen außer ihr abhängt. Go besteht ber nothwendige und unabanderliche Zusammenhang der Dinge in dem endlofen Caufalnegus, ber aus bem Wefen Gottes (ber unenblichen Caufalität) nothwendig folgt : baber giebt es in der Natur der Dinge keinen Wir geben diefe Folgerungen mit den Sagen Spinozas: "jedes Ding, welches bestimmt ift, etwas zu bewirken, ift nothwendig von Gott fo bestimmt worden, und was von Gott nicht bestimmt ift, bas tann fich felbft nicht jum Wirten beftimmen." "Rein Ding, bas von Gott bestimmt ift, etwas zu bewirken, kann sich selbst unbestimmt machen." "Jedes einzelne Wefen ober jedes begrenzte und in seinem Dasein bestimmte Ding tann jum Dasein und Wirten nur von einer anderen Urfache bestimmt werden, welche ebenfalls begrenzt und in ihrem Dafein bestimmt ift, und diese Urfache kann zu ihrem Dasein und Wirken wiederum nur von einer anderen ebenfalls be= grenzten und in ihrem Dasein und Wirken beterminirten Ursache beftimmt werden, und so fort ins Unendliche." "In der Natur der Dinge giebt es keinen Zufall, sondern alles ist kraft der Nothwenbigteit der gottlichen Ratur bestimmt, fo zu fein und zu wirten."\*) Ift aber in ber Natur ber Dinge nichts zufällig, so find die Dinge in ihrem Dasein wie in ihrer Ordnung durchgangig nothwendig, und es muß erklärt werben, daß die Dinge auf keine andere Weise

<sup>\*)</sup> Eth. I. Prop. XXVI-XXIX.

und in teiner anderen Ordnung von Gott hervorgebracht werden tonnten als fie hervorgebracht find.\*)

Wenn an dieser Nothwendigkeit der Dinge das Mindeste geanbert wird, wenn die Ordnung der Dinge in irgend einer Rücksicht wandelbar erscheint, so ist die Vollkommenheit Gottes aufgehoben. Denn sesen wir, was bereits bewiesen worden, daß aus der gegebenen Ratur Gottes alles nothwendig folgt, so würde eine andere Ordnung der Dinge, als die vorhandene, nur aus einer anderen Natur Gottes hervorgehen können, als diejenige war, aus welcher die gegenwärtige Ordnung der Dinge gesolgt ist. Also müßte das Wesen Gottes eben so gut diese als eine andere Natur annehmen können, d. h. es müßten in Gott verschiedene Naturen möglich sein. Da nun das Wesen Gottes die Existenz in sich schließt, so müßten alle in Gott mögliche Naturen auch wirklich sein, es müßte demnach verschiedene göttliche Naturen, also mehr als einen Gott geben, was der Bollkommenheit Gottes widerstreitet.\*\*)

Gegen diesen Beweis wird eingewendet, er gelte nur unter der Boraussetzung, daß aus dem Wesen Gottes alle Dinge nothwendig folgen; diese nothwendige Folge aber gelte nur, so lange man aus dem Wesen Gottes die Willensfreiheit und Zweckthätigkeit ausschließe. Wenn Gott vermöge seiner Allmacht Alles thun kann, was er will, und vermöge seiner Willfür das Eine eben so gut wollen kann als das Andere, so giebt es ihm gegenüber keine nothwendige Ordnung der Dinge; dann ist eben so gut eine andere Welt möglich als die gegebene, und diese selbst kann der göttliche Wille in jedem Momente verändern, in jedem vernichten; dann erst sei Gott wahrhaft vollkommen, wenn er eine solche Allmacht mit einer solchen Willfür verbinde. Die absolute Nothwendigkeit der Dinge ist die Folge und der Beweis der Bollkommenheit Gottes; so sagt Spinoza. Vielmehr sordert die Vollkommenheit Gottes, daß ihm gegenüber die Dinge gar keine Nothwendigkeit haben: so sagen die Gegner.

Spinoza wiberlegt die Gegner, indem er auf ihre Denkweise eingeht; er zeigt ihnen, daß der Wille die Macht Gottes keineswegs von der nothwendigen Ordnung der Dinge entbinde, daß man der letteren mit Hülfe des göttlichen Willens nicht beikommen, vielmehr durch die Annahme, daß Gott nach Zwecken handle, seine Freiheit

<sup>\*)</sup> Prop. XXXIII. -- \*\*) Eth. I. Prop. XXXIII. Demonstr.

volltommen verneinen und der Nothwendigkeit in der gröbsten Form unterwerfen wurde. Die Dinge follen von bem gottlichen Willen abhängig fein; Bott befdließe, und wie er befdloffen bat, foll es gefcheben. Bare biefer Befchluß erft mit und in ber Beit gu Stande getommen, fo mare Gott unvolltommen, unbeftandig und wandelbar, mas auch bie Geaner verneinen. Alfo ist ber abttliche Bejdluß ewig, in ber Ewigkeit giebt es teine Unterschiebe ber Zeit, daher ift es unmöglich, daß ber göttliche Befcluß jemals fich anbert ober jemals aufhört zu fein, bies murbe feiner Emigkeit widerftreiten : baber ift ber göttliche Befchluß unabanberlich. So unabanberlich ift, was vermöge biefes Befchluffes geschieht. Gin anderer Beschluß ift ein anderer Wille, alfo ein anderes Wefen Gottes; ein Gott, der eben fo gut bies als jenes beschließen, eben fo gut biefe als eine andere Ordnung der Dinge wollen tann, ift ein Gott, ber fein Befen verandert, b. i. ein Gott, der nicht ift, was er ift. Alfo leuchtet ein: bie burch Gott gewollte Ordnung ber Dinge ift eben fo nothwendig und unabanderlich als die durch ihn bewirkte; der Wille gehört nicht zum Wefen Gottes, aber wenn er dazu gehörte, fo konnte diefer

Ì

è

E

: E

=

=

Wille an der Nothwendigkeit der Dinge nichts ändern.\*) Wäre aber gar der göttliche Wille in seinem Wirken durch einen Endawed beftimmt, wie die Ibee des Guten, fo wurde damit eine von ihm verschiedene Ursache seines Handelns gesett, er ware abhängig gemacht und jenem Endzweck unterworfen, wie die Götter der Alten bem Schicksal. Damit ift die Nothwendigkeit der Dinge nicht erklärt, aber die Freiheit Gottes vernichtet. "Ich geftehe", sagt Spinoza, "bak jene Anficht, welche alles bem unbedingten Willen Sottes unterwirft und von feinem Gutbunken abhängen läßt, weniger von der Wahrheit abirrt, als die Meinung derer, welche behaupten, daß Gott alles unter der Idee bes Guten (sub ratione boni) bewirke. Denn biefe scheinen etwas außerhalb Gottes anzunehmen, das von ihm selbst nicht abhängig ist, worauf sich Gott, wie auf ein Mufterbild, in feinem Wirken richtet, ober wohin er wie nach einem bestimmten Ziele ftrebt. Dies heißt fürwahr nichts anderes als Gott bem Schickfal unterwerfen; bas Ungereimtefte, mas von Gott behauptet werden kann, der, wie wir gezeigt haben, sowohl

<sup>\*)</sup> Eth. I. Prop. XXXIII. Schol. II.

von dem Wesen als von dem Dasein aller Dinge die erfte, einzige und freie Ursache ist."\*)

Wenn Gott nicht als Wille handelt, fo ift auch die Welt tein Wert bes göttlichen Willens, alfo tein Gefcopf. Wenn in dem Bein Gottes teine Zwecthatigteit ftattfindet, fo ift die Belt, wie tein Wert bes göttlichen Willens, jo auch tein Schauplat göttlicher 3mede und nicht nach einem Endawed ober Mufterbilde eingerichtet, welche Gott in seinem Sandeln bestimmt, sondern fie ift die nothwendige und darum ewige Folge des göttlichen Wirkens. Darum muß die Weltordnung lediglich als ber Caufalnerus ber Dinge und Gott muß als dessen erste, einzige, innere und freie Ursache begriffen werden. Da nun alle Dinge blos nach dem Gesetze wirkender Ursachen oder, was daffelbe heißt, nach natürlicher Nothwendigkeit erfolgen, fo muß ihre gesammte Ordnung als Natur und Gott als deren innere Ur-Was aus dieser Ursache folgt, ist Ratur und nichts jache gelten. Anderes. Die Urfache aber, aus welcher die Natur mit innerer Roth wendigkeit folgt, kann felbst nichts anderes fein als die urfächliche oder die wirkende Natur d. h. die Natur als unendliche Macht. Die Macht Gottes ift bemnach gleich der wirkenden Natur, und da das Wefen Gottes gleich ift feiner Macht \*\*), fo folgt jene Gleichung zwischen Ratur und Gott, die Spinoza in der Formel "Deus sive natura" ausspricht. Damit ist der Gottesbegriff vollkommen naturalifirt, das Ziel ift erreicht, welches jene naturaliftische Richtung anstrebte, die in Descartes hervortrat und ber theologischen Richtung zuwiderlief, bann in den Occafionalisten und Malebranche scheinbar in dem augustini= schen Gottesbegriff verschwand, in Wahrheit aber, fo wenig fich auch jene Philosophen dieser Wahrheit bewußt waren, den augustinischen Gottesbegriff in die unbedingte Caufalität auflöft, beren Wirtungen die Dinge find, felbst machtlofe Wesen, ohne Selbstunterscheidung von Gott, dem sie als Modi zufallen. Sind aber die Dinge, deren Inbegriff die Welt oder die Natur ausmacht, Mobi Gottes, fo tann Gott felbft nichts Anderes fein als die Substang ober bas Urwefen der Dinge.

<sup>\*)</sup> Eth. I. Prop. XXXIII. Schol. II. (Ende). Gott handelt "sub ratione boni". Dieses sub ist bezeichnend, denn es enthält die Kritik Spinozas. Gott handelt unter der Joee des Guten, wie einer bestimmenden Macht, die ihn nöthigt und sich unterwirft, gleichsam unter dem Zwange derselben. Die ganze bedeutsame Stelle erleuchtet den Gegensaß Spinozas gegen die teleologische Betrachtungsweise. — \*\*) Eth. I. Prop. XXXIV.

Bergleichen wir biefes Ergebnif, das aus dem Begriff Gottes gefolgt ift, mit bem, welches wir aus dem Gefichtspuntte der mathematischen Methode vorausgenommen hatten, fo liegt die Uebereinftimmung beiber am Tage. Die mathematische Methode tann den Rusammenhang der Dinge nur begreifen als eine Rette von Folgen, bie nicht willfürlich erzeugt, sondern burch bie Nothwendigkeit ber Sache gegeben ober in bem ursprünglichen Wefen enthalten find, wie bas Syftem aller mathematischen Wahrheiten in dem Grundfak. Der Begriff Gottes hat fich erwiesen als die urfachliche Natur, in der die nothwendige Ordnung der Dinge enthalten ift als emige Folge: fo kommt, was die mathematische Methode verlangt, völlig mit dem überein, was aus dem Gottesbegriff folgt. Wie der mathematische Grundfat ber Grund ift, aus bem alle Lehrfäte folgen, und zwar beren innerer Brund, weil er fie alle in fich foließt, fo ift Gott die immanente Urfache aller Dinge. Wie aber jeder einzelne Lehrfat nicht unmittelbar aus dem Grundfate folgt, sondern von anderen Lehr= faten abhängt, die ihn vermitteln, fo folgen die einzelnen Dinge nicht unmittelbar aus dem Wefen Gottes, fondern jedes einzelne Ding folgt aus einem andern einzelnen Dinge und existirt nur in und durch den Zusammenhang mit den übrigen. Endlich wie in der mathematischen Methode nur bas Spftem der Wahrheiten ewig ift, dagegen die einzelnen Figuren, in denen fie erscheinen, als flüchtige Bilder vergehen, so ift auch in der Natur der Dinge nur der Zusammenhang ewig, dagegen die einzelnen Erscheinungen find schlecht= hin wandelbar und vergänglich. Diese llebereinstimmung der mathematischen Methode mit der Wirksamkeit Gottes erklärt Spinoza selbst, wenn er fagt: "ich glaube klar genug bargethan zu haben, daß aus der absoluten Macht Gottes oder der unendlichen Natur alles stets mit eben derfelben Rothwendigkeit folge, wie aus der Natur des Dreieds von Ewigteit ju Ewigteit folgt, daß feine brei Winkel gleich zwei rechten sind".

 $\exists i$ 

į

-3

t

Ξ

9

=

# III. Spinozas Gottesbegriff im Gegenfat zu ben Religionen.

1. Monotheismus und Polytheismus.

Die Lehre Spinozas begreift das Wesen Gottes so, daß jede bestimmte Borstellung, jede Art der Personification unmöglich gemacht wird. Dieser Gott ist kein Gegenstand unserer Anschauung oder

Einbildung. "Wenn bu mich fragft", fchrieb Spinoza an ben Beipen fterfreund, "ob ich bon Gott einen fo flaren Begriff als bom Dreiet habe, fo antworte ich ja; wenn du mich aber fragft, Gott ein eben fo klares Bild habe als von einem Dreieck, fo werde ich mit nein antworten. Denn wir konnen Gott nicht burch bie Einbildungstraft borftellen, fondern nur ertennen."\*) Diefer Gott ift Alles in Allem. Außer ihm giebt es nichts, worauf er fich beziehen oder wozu er fich als zu einem Anderen verhalten konnte, er wär fonft nicht bas volltommen unendliche, fondern ein befonderes und darum endliches Wefen, wie erhaben und geiftig dasfelbe fich bie menschliche Phantafie auch immerhin einbilbe. Damit fallt die Borstellungsweise bes Monotheismus. Sier hat Gott amar keine anbern Götter neben fich, aber er hat die Welt neben ober unter fich: fie ist außer ihm, und in dieser feiner Jenseitigkeit ift er felbft ein abgesondertes Wesen, also nicht in Wahrheit unendlich. Der Monotheismus beschränkt Gott und erscheint barum in Spinozas Lebre als beffen Berneinung.

Ift aber Gott überhaupt tein besonderes Wesen, so darf man ihn nicht den Bedingungen bes endlichen Dafeins unterwerfen und in menschliche Attribute kleiden; so barf er in feiner Beise individualifirt und damit den Schranken der Endlichkeit preisgegeben wer-Darum ift der religiöse Anthropomorphismus, weit entfernt eine Darftellung des göttlichen Wefens zu fein, vielmehr die Berneinung besfelben, und zwar eine weit robere als ber Monotheismus, benn er gersplittert bie Einheit Gottes in eine Bielheit end= licher Individuen. Damit fallen die Borstellungen des Polytheis= mus als wefenlofe Ibole, in benen fich ber unklare Berftand bas Göttliche einbildet. Der Gott Spinozas ift weder der Monos jenseits ber Welt, noch besteht er in Individuen, welche die Menfchen nach ihrem Bilde gemacht haben. Dem weltlosen Gott mangelt die Welt, barum ift er unvolltommen; die Botter in menschlichen Geftalten find geradezu endlich und mangelhaft. Das vollkommen unendliche Wesen, wie es Spinoza begriffen hat, kann weder im Himmel für sich allein noch mit anderen Seinesgleichen auf dem Olymp oder im Pantheon wohnen. Dem Polytheismus widerstreitet die Einheit, dem Monotheismus die Unendlichkeit Gottes.

<sup>\*)</sup> Epist, LX. S. oben Buch II. Cap. V. S. 160.

#### 2. Chriftenthum und Judenthum.

Wenn aber dieser Gott die Schranken der Individualität nicht duldet, welche ihm die Phantasie andichtet, so ist es schlechterdings unmöglich, daß er sich selbst in diese Schranken begiebt. Wenn es sür Spinoza schon ein arger Widerspruch ist, in einer Vielheit von Individuen sich das unendliche Wesen vorzustellen, so ist ihm der ärgste, die Gottheit in eine einzige Individualität zu verschließen. Dieser Gott, der sich von der Welt nicht mit dem Monotheismus absondern und noch weniger mit dem Polytheismus in eine Vielheit begrenzter Natursormen bringen läßt, verträgt am wenigsten die Incarnation, die das Christenthum fordert. "Gott wird Mensch," heißt in Spinozas Denkweise übersetzt: "die Substanz wird Modus." Gott ist in diesem einzelnen Menschen wirklich erschienen, bedeutet im Sinne Spinozas: "die Substanz ist dieser einzelne Modus gewors den! Der unendliche Raum ist dieses einzelne Dreiect!"

Man vergleiche die Gottheit mit dem unendlichen Raum, fo erscheint ber Monotheismus dem Geifte unseres Philosophen, als ob er behaupte: der unendliche Raum fei außerhalb der Figuren; ber Polytheismus, als ob er meine: der unendliche Raum bestehe in ge= wiffen Figuren; das Chriftenthum wie der Sat: der unendliche Raum fei diese einzelne Figur. Das chriftliche Dogma der Gottmenschheit behandelt Spinoza auf gleichem Fuße mit der Quadratur des Kreises; es sei eben so unmöglich, daß Gott die Natur des Menschen, als daß ein Areis die des Quadrats annehme. Reiner Religion fühlt er fich in der Sittenlehre verwandter als der chriftlichen, kein Dogma wiberstreitet ihm mehr als das der Menschwerdung Gottes, dieses Grundbogma ber driftlichen Rixde. "Bu unserem Seelenheil," schreibt Spinoza, "ift es nicht durchaus nothwendig, Chriftus nach dem Fleische zu kennen; ganz anders aber verhält es sich mit jenem ewigen Sohne Bottes b. h. mit Gottes ewiger Weisheit, die fich in allen Dingen, am meiften im menschlichen Geifte, unter allen Menschen am meiften in Jejus Chriftus offenbart hat, benn ohne diese Weisheit, die allein lehrt, was wahr und falfch, gut und böse ist, kann niemand selig "Was aber das kirchliche Dogma der Gottmenschheit betrifft, fo erkläre ich ausbrucklich, daß ich biefe Lehre nicht verstehe; ja, aufrichtig geftanden, sie scheint mir ebenso ungereimt, als ob mir jemand fagte, ber Kreis habe die Natur des Quadrats angenommen." \*)

<sup>\*)</sup> Epist. XXI. Bgl. oben Buch II. Cap. V. S. 151.

Und wie fich der Gottesbegriff Spinozas in Rückficht des Dogmas von der Lehre des Chriftenthums am weiteften entfernt, fo icheint er bem erhabenen Wefen der monotheistischen Borftellungsweise am nächsten verwandt. Diese behauptet die Ginheit und Unveraleichlich teit Gottes, aber indem fie Gott von der Welt absondert, bildet fie ben Dualismus awischen Gott und Welt: bem Monismus entspricht. dem Dualismus widerspricht die Denkweise Spinozas. fammenhang ift bedeutsam. Der Monotheismus war hervorgegangen aus den Naturreligionen des Morgenlandes, welche die Substang ober das Wefen der Dinge als Naturmacht vergöttert hatten; in der jubischen Religion hatte fich die Substanz geschieden von der Natur, fie hatte fich von den tosmischen Mächten gereinigt und der Sinnenwelt entgegengesett als ein rein geiftiges Wefen. So war in dem jubiichen Bewuftsein aus ber Subftang eine Berfon, aus ben Raturmächten Jehova geworden, und der Monotheismus hatte die Aluft amifden Gott und Welt aufgethan: die Ginzigkeit Gottes bejaht, den Dualismus oder die Absonderung Gottes von der Welt verneint die Lehre Spinozas, fie vermanbelt ben Monos in bas Ban und damit den Monotheismus in Pantheismus. Indem Spinoza das vollkommen unendliche Wefen bentt, muß er alles Sein darin begreifen und darf nichts davon ausschließen ober absondern, weil jenes Befen sonst mangelhaft und unvollkommen würde. Sein Gott ichlieft bie Welt nicht aus und fteht ihr nicht gegenüber als eine besondere Person; er kann nicht äußerlich auf fie einwirken, benn er ift nicht beren außere ober jenfeitige, fondern innere Urfache. Diefer Gott tann aus der Welt nichts für feine Zwecke auswählen, weil er überhaupt nicht wählt, sondern wirkt; ihm gegenüber giebt es kein auserwähltes Bolt, weil es überhaupt nichts ihm gegenüber giebt. Diefer Gott hat teine besonderen Interessen und macht daher teine besonderen Berträge, er handelt nicht nach Affecten, die kommen und gehen. sondern nach der ewigen Nothwendigkeit seiner Natur, es ist nicht der eifrige Gott, der die Sunde der Bäter heimsucht, da es in ihm keinen Gifer und in feinem Reiche keine Sünden giebt; er vergleicht die Dinge nicht, er bewirkt sie nur; für ihn ist kein Ort und keine Geftalt, die ihn faffen tonnte, weder Tempel noch Stiftshutte. hier ericeint die Rluft amifchen Spinoza und dem Glauben feines Boltes in ihrer größten Beite. In feiner Lehre hat "ber ewige Sohn Got= tes" einen Sinn, aber "bas ausermählte Bolt" hat teinen.

## IV. Gefammtrefultat.

Bur beutlichen Ueberficht faffe ich die vorhergehenden Ausfüh= rungen in folgendes Schema:

Causa sui = substantia = ens absolute infinitum = Deus:

Praeter Deum nulla substantia = Quidquid est, in Deo est =

Deus omnium rerum (essentiae et existentiae) causa unica, prima, immanens, libera.

Deus = res libera = res aeterna = libera necessitas.

Deus = ens absolute indeterminatum:

Ad Dei naturam neque intellectus neque voluntas pertinet.

Substantia = Deus = natura.

## Drittes Capitel.

Der Begriff des Attributs. Die gahllosen Attribute.

# I. Die göttlichen Attribute.

## 1. Begründung und Problem.

Aus dem Wesen Gottes solgt die nothwendige und durchgängig bestimmte Ordnung der Dinge, die in ihrer Beschaffenheit und Wirkungsart lediglich von der Natur Gottes abhängt, als der alleinigen inneren Ursache aller Dinge. Diese Ursache muß demnach so sein und gedacht werden, daß die gegebene Weltordnung aus ihr hervorgehen kann, was unmöglich wäre, wenn Gott nicht die dazu nöthigen Bedingungen in sich vereinigte. Aus dem absolut Bestimmungsslosen solgt nicht das Bestimmte. Daher heißt die Frage: welches sind die Beschaffenheiten (Bestimmungen), die dem Wesen Gottes oder der Substanz nothwendig zukommen? Spinoza bezeichnet sie mit dem Worte Attribut: "Ich verstehe unter Attribut, was der Berstand als die Wesensbeschaffenheit der Substanz erkennt". Wörtslich: "Per attributum intelligo id, quod intellectus de substantia percipit, tanquam ejusdem essentiam constituens".\*) Was versteht Spinoza unter Attribut? Dies ist die schwierige zu lösende Frage.

<sup>\*)</sup> Eth. I. Def. IV.

Sie ift barum fcmierig, weil fie mit bem bereits feftgeftellten Gottesbegriff in Widerftreit zu gerathen und benfelben wieber aufauheben icheint. Jede Bestimmung ift eine Ginschränkung, die einen Mangel an Realität ausdrückt und darum einer Berneinung gleichkommt. Aus diesem Grunde mußte Gott als "ens absolute indeterminatum" erflärt werben. Beschaffenheiten find Determinationen. Nett wird nach den Beschaffenheiten gesucht, die das "ens absolute indeterminatum" haben foll. Unfere Frage nach den Attributen Gottes trägt die Borfrage in fich: "hat er überhaupt welche ?" Duß diese Borfrage verneint werden, so erscheint die Rachfrage hinfällig. Doch ift ihre Nothwendigkeit ichon erwiesen. Wir fteben daber bor einem Dilemma: wird das Wefen Gottes durch Attribute bestimmt. fo ift er kein "ens absolute indeterminatum"; ift er attributlos, jo folgt aus ihm teine bestimmte Ordnung der Dinge. Ohne Attribute ist er naturlos, mit Attributen ist er nicht mehr das absolut vollkommene Wefen. Wie auch unfere Antwort ausfällt, so muß, wie es icheint, einer der Sate verneint werben, die wir in der Lehre von Gott bejaht und als nothwendig zusammengehörig ertannt haben: entweder kein "Deus = ens absolute indeterminatum" ober kein "Deus sive natura!"

### 2. Die Attribute als bloße Erkenntnißformen.

Der nächste Berfuch die Schwieriakeit zu lösen, besteht darin. daß man jene Borfrage, ob in dem Befen Gottes beftimmte Attribute enthalten sein können, entschlossen verneint und den Begriff bes .. ens absolute indeterminatum" mit aller Strenge fefthalt. Gott hat in Wahrheit teine Attribute, diefe find nicht Realitäten in Gott, fondern Borftellungs= ober Auffaffungsweisen bes Berftandes, der ohne Pradicate nicht zu urtheilen, ohne Eigenschaften Gott nicht zu ertennen vermag, baber genothigt ift, ibn unter gewiffen Attributen Rach diefer Unficht find die Attribute intellectuelle Erzu benten. kenntnißformen, die auf Rechnung des unendlichen oder endlichen (menfclichen) Berftandes tommen und Gott nicht vorftellen, wie er an fich ift, benn an fich ift er attributlos, fondern wie er bem Berftande ericheint und erscheinen mußt. Ohne Attribute gebacht, haben wir das Wesen Gottes, unabhängig von aller Erkenntniß; mit oder unter Attributen gedacht, haben wir Gott als Ertenntnißobject, nicht mehr das Wefen Gottes, sondern die Art feiner Erfcheinung. Es ist J. E. Erbmann, ber nach bem Borgange Hegels diese so begründete Ansicht vertritt und in einer Reihe von Schriften bis auf die jüngste Zeit scharfsinnig mit allen Gründen, die dafür aufgebracht werden können, vertheidigt.\*) Wir haben die Aufgabe, diese Ansicht um der Bedeutung ihres Vertreters und ihrer Gründe willen genau zu prüfen.

Bunachft ift es für Erdmanns ganze Auffaffung nicht gunftig, bag er zu ihrer Begrundung fich genothigt fieht, die in dem Syftem gegebene Ordnung ber Grundbegriffe ju andern und die Lehre vom Attribut nach der Lehre vom Modus zu behandeln, mahrend Spinoza felbft in feinen Definitionen erft ben Begriff ber Subftang, bann ben des Attributs, bann den des Modus erklärt.\*\*) Freilich ift diese Aenberung, vom Gefichtspuntte Erdmanns aus betrachtet, eben fo nothwendig, als fie uns in Rudficht auf Spinoza willfürlich erscheinen muß. Sind die Attribute, wie Erdmann will, blos in intellectu, fo feten fie ben Begriff bes Intellects voraus, ber nach Spinoza unter die Modi gehört, fie find bann blos Modificationen, fie mußten es, wie Erdmann will, auch in ber Lehre Spinozas fein, und der lettere hatte mit Unrecht in feinen Grundbegriffen das At= tribut vom Modus unterschieden, mit doppeltem Unrecht bemfelben in der Reihe feiner Definitionen die logifche Priorität zuerkannt. Soon diese Ordnung der Begriffe zeigt, daß Spinoza unmöglich gemeint haben tann, der Begriff des Attributs fete den des Modus voraus und konne ohne Intellect b. h. ohne Modus weder fein noch gedacht werden. Es ist zu fürchten, daß Erdmann in dieser seiner Erklärung der spinozistischen Lehre vom Attribut mit der Lehre Spinozas felbst in einen Widerstreit von Grund aus gerath und nicht blos mit dem Syfteme Spinozas, sondern auch mit seiner eigenen Erklärung. 3ch spreche jest von den Attributen überhaupt, noch nicht

<sup>\*)</sup> Joh. Eb. Erdmann: Bersuch einer wissenschaftlichen Darstellung ber neuern Philosophie, Bb. I. Abth. 2. (1836), S. 60 sigd.; Bermischte Aussätze (1846): die Grundbegriffe des Spinozismus, S. 145—52; Grundriß der Gesch. der Philosophie, 3. Aust. (1878), Bb. II. S. 57—62. Ich nenne diese Anstächt "formalistisch", weil sie die Attribute für bloße Ersenntnißformen hält; Erdmann selbst würde, weil die Attribute blos die Erscheinungsart Gottes vorstellen, den Ausdruck "modalistisch" vorziehen, den ich aber gestissentlich vermeibe, um seine Ansicht nicht sogleich dem Scheine auszusehen, als ob sie den spinozistischen Begriff des Attributs von dem des "Wodus" nicht unterscheiden wolle. Grundriß Bb. II. S. 61 sigd. (Anmerkung). — \*\*) Eth. I. Def. III—V.

von ihrer Berschiedenheit, weder von ihrer zahllosen Fülle noch von der bestimmten Unterscheidung des Denkens und der Ausdehnung.

Seken wir Erdmanns Erklärung in ihre volle Araft, fo gelten die Attribute als bloge Erkenntnifformen, an welche der Berftand in seiner Auffassung Gottes gebunden ift, fie find nicht Eigenschaften Gottes, fondern blos Bradicate, die der Berftand Gott zuschreiben muß, fie find nothwendige Prabicate. unmöglich, daß der Berftand ohne diese Erkenntnifformen d. h. ohne diese Pradicate und ohne alle Pradicate überhaupt Gott jemals vorzuftellen vermag, es ift unmöglich, daß er ben eigenschaftslofen Gott (Gottes Wesen, wie es an fich ift) erkennt, unmöglich, daß Gott als "ens absolute indeterminatum" jemals ein Erkenntnifobject ausmacht, wie es Spinoza lehrt und nach Erdmann bergeftalt behauptet, daß dieser Begriff den allein wahren Sinn seiner Gotteslehre aus-Ift der attributlose Gott das allein wahre Object unserer Erkenntniß, fo konnen die Attribute nicht nothwendige, alfo auch nicht bloge Ertenntnifformen fein, und es barf in der Lehre Spinozas überhaupt von teinem "ens absolute indeterminatum" geredet werben, es fei benn, daß es für bas unerkennbare Ding an fich gilt, womit der handgreifliche Widerspruch nicht gelöst, sondern nur verändert mare. Es giebt in diefer Lehre tein unertennbares Ding an sich. Gelten aber die Attribute für nothwendige Erkenntnißsormen und muß ber Berftand, wie Erdmann will, Gott in ober unter Attributen benten, fo muß auch Gott diefe Attribute haben und feine nothwendige Erscheinungsart darf von seinem nothwendigen Wirken und Sein nicht getrennt werden. Erdmann selbst wiederholt ausbrücklich den richtigen Sat, daß bei Spinoza "gedacht werden müffen" fo viel bedeutet als "sein": cogitari = esse. Wenn daher nach Erd= mann Spinoza lehrt, daß Gott dem Berftande nothwendig unter Attributen erscheint oder, was dasselbe heißt, daß er vom Berftande unter Attributen gedacht werden muß, fo lehrt er auch nach Erdmann, daß Gott diese Attribute hat, und wenn er das Gegentheil lehren foll, fo widerstreitet Erdmann feiner eigenen Erklarung, nach welcher die Attribute nothwendige Erkenntnifformen sein mögen, aber eben deshalb nicht bloße Erkenntnißformen fein können. Sind fie das Erste, so ist ihre Realität nicht ausgeschlossen, vielmehr bejaht; find fie das Zweite, so ist diese Realität ausgeschlossen und verneint. Und in dieser zweiten Behauptung liegt der Punkt, worin Erdmann nicht

blos dem Syfteme Spinozas, sondern seiner eigenen Erklärung widerftreitet und deren Richtschnur verläßt. Wenn der Verstand nothwendig Eigenschaften Gottes bejaht, so kann auch nach Erdmann das Wesen, welches mit dieser Erkenntniß übereinstimmt (das Ideat dieser Vorstellung) nicht absolut eigenschaftslos sein. Die Frage ist nur, welcher Art die Eigenschaften oder Attribute Gottes sind, die sich mit seiner absoluten Volkommenheit, die keine Determination duldet, vertragen? Mit dieser Frage ist die eigenkliche Schwierigkeit nicht überwunden, sondern erst erkannt.

#### 3. Die Realität ber Attribute.

Es steht schon sest, daß alle die Stellen, worin Spinoza die Attribute auf den Verstand bezieht und Gott unter diesem oder jenem Attribut betrachtet werden läßt, die Realität der letzteren keineswegs ausschließen oder im mindesten zweiselhaft machen, daher auch den anderen Stellen nicht widerstreiten, worin die Realität der Attribute oder deren Unabhängigkeit von der Erkenntniß einsach und unumswunden erklärt wird. Reine Stelle der ersten Art darf im Sinne Spinozas als Zeugniß wider die Wirklichkeit der Attribute gelten, jede der zweiten gilt als Zeugniß dafür. Hören wir die Sähe des Philosophen.

Die Definition des Attributs lautet: "ich verstehe unter Attribut, mas der Verftand von der Substanz erkennt, als deren Wefen ausmachend (quod intellectus de substantia percipit tanquam ejusdem essentiam constituens)". Sier ift eine grammatische Zweideutigkeit. Das Barticipium "constituens" tann mannlicher ober fächlicher Art fein, es tann auf intellectus ober auf quod bezogen werben: im erften Fall muffen wir übersetzen: "was der Berftand von der Subftang erkennt, indem er gleichsam beren Wefen ausmacht ober feft= ftellt"; im zweiten Fall: "was der Berftand als Wefensbeschaffenheit ber Subftang erkennt". Die Frage ift fogleich zu entscheiben. einer anderen Stelle, die fich auf unfere Definition gurudbezieht, fagt Spinoza: "was auch nur, als das Wefen der Substanz ausmachend, vom unendlichen Berftande begriffen werden tann, das gebort zu ber einen und einzigen Substanz (quidquid ab infinito intellectu percipi potest, tanquam substantiae essentiam constituens etc.)".\*) Das fragliche Participium ift also sächlich zu nehmen

<sup>\*)</sup> Eth. II. Prop. VII. Schol.

und gehört zu quod; daher heißt die Definition: "ich verstehe unter Attribut, was der Berstand als deren Wesensbeschaffenheit extennt".

Die Definition Gottes lautet: "ich verftehe unter Gott das abfolut unendliche Wesen d. h. die Substanz, die aus unendlich vielen Attributen besteht, beren jedes ewige und unendliche Wefenheit ausbrudt". Dazu die nähere Erklärung: "ich fage absolut, nicht blos in feiner Art (in suo genere) unendlich, denn was nur in feiner Art unendlich ift, hat nicht unendlich viele Attribute; was aber vollkommen unendlich ift, zu beffen Wefen gehört alles, was Wefenheit ausbrudt und keinerlei Berneinung in fich fcließt".\*) Der Philosoph lehrt bemnach: 1. Gott ober die Substanz besteht aus Attributen, 2. jedes Attribut brudt ewige und unendliche Wefenheit aus, 3. das Attribut unterscheibet fich barin von der Substanz, daß es nicht, wie biefe, absolut, sondern nur in feiner Art unendlich ift. Wefenheit bedeutet im Sinne Spinozas fo viel als Realität, diese so viel als Bolltommenheit, benn er lehrt ausbrudlich: "Je mehr Realität oder Sein ein Ding bat, um fo mehr Attribute muffen ihm gutommen". "Unter Realität und Bolltommenheit verstehe ich basselbe."\*\*) der Definition des Attributs folgt der Satz: "Jedes Attribut muß burd fich begriffen werben". \*\*\*) Aus ber Definition Gottes folgt, daß jedes Attribut das Wefen der göttlichen Substanz ausdrückt und barum ewig ift: "Gott ober alle Attribute Gottes find ewig".+) Spinoza fagt: "Gott ober alle Attribute Gottes (Deus sive omnia Dei attributa) b. h. er fest Gott gleich bem Inbegriff aller feiner Attribute.

Diese Sate widerlegen jeder die formalistische Auffassung. Diese lehrt: die Attribute sind nicht in dem Wesen Gottes enthalten, sond dern werden von außen an dasselbe herangebracht. Spinoza lehrt: Gott besteht aus den Attributen, er ist gleich allen seinen Attributen. Dort heißt es: Die Attribute folgen aus dem Verstande, einige derselben aus dem endlichen (menschlichen) Verstande und drücken das Wesen der menschlichen Natur aus, die weder ewig noch unendlich ist. Spinoza lehrt: jedes Attribut ist der Ausdruck etwiger und unendlicher Wesenheit, jedes ist in seiner Art unendlich und

<sup>\*)</sup> Eth. I. Pef. VI. Explic. Lgl. Ep. II. (Op. I. pg. 461): Deum definio esse ens, constans infinitis attributis, quorum unumquodque est infinitum sive summe perfectum in suo genere. — \*\*) Eth. I. Prop. IX. Eth. II. Def. VI. — \*\*\*) Eth. I. Prop. X. — †) Eth. I. Prop. XIX. Dem.

höchst vollkommen. Zusolge der formalistischen Aufsassung sind die Attribute nicht Realitäten. Nach Spinoza sind die Attribute Realitäten: je mehr Realität einem Wesen zusommt, um so mehr Attribute. Dort wird erklärt: die Attribute müssen aus dem Verstande begriffen werden. Spinoza sagt: jedes Attribut muß durch sich begriffen werden. Nach der sormalistischen Ansicht sind die Attribute blos "in intellectu". Nach Spinoza sind die Attribute "extra intellectum". Er sagt wörtlich: "Alles, was ist, ist entweder in sich oder in anderem, d. h. außerhalb des Verstandes giebt es nur Substanzen und deren Beschaffenheiten (Affectionen). Es giebt daher außerhalb des Verstandes nichts, wodurch die Dinge von einander unterschieden werden können, als Substanzen oder, was dasselbe heißt, ihre Atstibute und ihre Nodi (Affectionen)."\*)

Spinozas Definition Gottes genugt icon, um die reale Geltung der Attribute in feiner Lehre außer Zweifel zu feten. "Ich verftehe unter Gott das absolut unendliche Wesen d. h. die Substanz, die aus unendlich vielen Attributen besteht, beren jedes ewige und un= endliche Wesenheit ausbruckt." Ware das Attribut im Sinne unseres Philosophen nicht volltommene Realität, sondern eine bloge Borftel= lungsart des Berftandes, fo konnte es unmöglich jur Definition Gottes gebraucht werden. Spinoza definirt das Attribut, um den Begriff Gottes befiniren ju tonnen. Und wenn es beißt: "Gott wird burch ein Attribut begriffen", "er wird unter einem beftimmten Attribute gedacht", "er ift die Urfache der Modi eines Attributs, fofern er unter eben diesem Attribute betrachtet wird" \*\*), fo tann nur die Frage fein: ob die Erkenntniß Gottes durch die Attribute abaquat ift ober nicht? Ift fie abäquat, so hat Gott diese Attribute. Nun zeige man uns in den Schriften Spinozas die Stelle, nach welcher Gott, unter ben Attributen betrachtet, nicht abaquat erkannt wirb!\*\*\*)

<sup>\*)</sup> Eth. I. Prop. IV. Dem. Der letzte Satz ist an den vorhergehenden angeknüpft durch "ergo". Darum dürfte sich Erdmann, um die Attribute von den Dingen extra intellectum auszuschließen, nicht auf diese Stelle, auch nicht auf den ersten Satz allein berusen, denn er steht nicht allein, sondern hat deu anderen zur unmittelbaren Folge. Die Modi oder Affectionen setzen die Attribute voraus und tönnen ohne dieselben weder sein noch gedacht werden, daher ist auch in dem ersten Satz von den Attributen mit die Rede. Dasselbe gilt von den Ausstührungen in Ep. IV. (Grundriß. Bd. II. S. 57. Anntg.). — \*\*) Eth. II. Prop. VI. — \*\*\*) Etheißt Erdmanns Ansicht nicht bestreiten, sondern nur wiederholen und weniger deutlich vortragen, wenn man mit Trendelendurg (Hist. Beitr. III. S. 366—71) unter

# II. Die gahllofen Attribute Gottes.

1. Problem und Begründung.

Die Realität der Attribute ist festgestellt: sie find wirkliche im Wefen Gottes enthaltene Eigenschaften, die unabhangig von der Erkenntnik und aukerhalb bes Berftandes eriftiren. "Gott befteht aus unendlichen Attributen (infinitis attributis), beren jedes ewige und unenbliche Wesenheit ausbruckt." Was bedeuten jene infinita attributa, woraus die Substanz besteht? Jedes Attribut, weil es ewige und unendliche Wefenheit ausdrudt, ift feinem Wefen nach etwig und unendlich. Es hieße überflüffige Worte machen, wenn ertlart würde: Gott besteht aus unendlichen Attributen, beren jedes unend= lich ist. Offenbar will Spinoza mit der ersten Bezeichnung nicht gefagt haben, was er in der zweiten wiederholt. Diefe bezieht fich auf die Qualität der Attribute (jedes ift "in feiner Art" unendlich), jene mithin auf die Quantitat. Jedes brudt ewige und unendliche Befenheit auß: es giebt daher viele Attribute in Gott. Die Zahl berfelben tann nicht begrenzt fein, fonft mare in biefer Rudficht bas gottliche Wesen selbst begrenzt. Es ift "absolut unendlich". Daher ist auch die Bahl feiner Attribute unbegrenzt ober unendlich ("infinita attributa" = unenblich viele). Die Erklärung heißt bemnach: ich verftebe unter Gott das absolut unendliche Wesen oder die Substanz. die aus zahllosen Attributen besteht, deren jedes ewige und unendliche Wesenheit ausdrückt (oder in seiner Art unendlich und höchst vollkommen ift). Wir haben in diefer Erklärung eine dreifache Un= endlichkeit: die absolute Gottes, die numerische (quantitative) der Attribute und die spezifische (qualitative) jedes Attributs.

Was bedeuten die zahllosen Attribute? Es giebt keine Stelle, worin Spinoza diese Bestimmung, die er als einen Lehrbegriff einsführt und wiederholt braucht, wirklich erklärt. Tschirnhausen frägt in einem seiner Briese: wie man sich die zahllosen Attribute zu denken habe: ob wir mehr Attribute erkennen als Denken und Aus-

ben Attributen verschiedene Ausdrucks- oder Erklärungsweisen einer und berselben Sache versteht, wie etwa das Wesen des Kreises durch eine geometrische Construction und durch eine algebraische Gleichung richtig befinirt werden kann. Die hinfälligkeit dieses Beispiels wird jedem einleuchten, der dasselbe mit den angeführten Sätzen Spinozas vergleichen und die Probe machen will, ob es paßt. Mit vollem Recht erwiedert Erdmann, daß er keinen Unterschied zwischen diesen Behauptungen und seinen eigenen zu entbecken vermöge (Grundr. Bb. II. 3. Aust. S. 61 sigd. Anmkg.).

behnung, ob die Geschöpfe, die aus anderen Attributen befteben. teinen Begriff der Ausdehnung haben, ob es fo viele Welten gebe, als Attribute? Spinoza antwortet auf die erfte Frage, daß der menfoliche Geift teine anderen Attribute als die des Dentens und ber Ausbehnung zu erkennen vermöge, er antwortet auf bie zweite nicht und verweist die dritte an ein Scholion der Ethik, worin es heißt: "Sofern die Dinge als Modi des Denkens betrachtet werden. muffen wir die Ordnung der gefammten Ratur oder den Caufalnerus durch das Attribut des Dentens erklären; und fofern fie als Mobi ber Ausbehnung erscheinen, muß auch die gesammte Ordnung der Dinge durch das Attribut der Ausdehnung erklärt werden. Sbenso denke ich, was die anderen Attribute betrifft. Daher ift Gott, sofern er aus zahllosen Attributen besteht, in Wahrheit die Ursache der Dinge, wie fie in fich find (rerum, ut in se sunt). Ich kann die Sache für jekt nicht deutlicher erklären."\*) Damit läkt er die Sache dunkel, und ich sehe nicht, daß er fie an einer anderen Stelle deutlicher erklärt hat. Er beantwortet die Frage so, daß wir vor eine zweite gestellt werden: was bedeuten "die Dinge, wie fie in oder an fid find (res, ut in se sunt)"?

Wie Spinoza dazu kommt, zahllose Attribute zu setzen, läßt fich Die Wefensfülle Gottes will unbegrenzt fein, wie leicht erklären. Gott felbst; das schrankenlose Wefen fordert zahllose Attribute, in ber Betrachtung Gottes foll unfer Gefichtstreis nicht auf eine beftimmte Wirkungssphäre eingeschränkt, sondern ins Unendliche erweitert werden. Dies geschieht durch die jahllose Fulle der Attribute. Je mehr Realität ein Wefen hat, um fo mehr Attribute: daber ge= hören dem Inbegriff aller Realitäten offenbar unendlich vielc. Das Attribut drudt ewige und unendliche Wesenheit aus, jedes in feiner Art, diefe Art ift bestimmt, es find baber auch andere möglich. Das Attribut schließt die Determination nicht aus, während fie dem Wefen Gottes widerstreitet. Bare Gott nur im Befit einer bestimmten Bahl von Attributen, jo mare ber Umfang feiner Macht beschränkt, er ware bann nicht die unendliche Macht, alfo nicht bas unendliche Wesen. Da nun die Attribute der Art nach bestimmt find, so muffen fie ber Bahl nach unbestimmt ober unbegrenzt fein, wenn fie bas Wefen Gottes wirklich ausfüllen sollen, wie es die Gleichung "Deus sive omnia Dei attributa" fordert. Es wird fich zeigen, daß Spinoza

<sup>\*)</sup> Ep. LXV-LXVI. (Jul. 1675). Eth. II. Prop. VII. Schol.

in der Folge immer nur zwei Attribute hervorhebt, unter denen wir das Wesen Gottes erkennen. Wider den Einwurf, daß er durch die Zahl und Art dieser Attribute das Wesen Gottes beschränkt und dessen Unendlichkeit verneint habe, schützt ihn von vornherein die Bestimmung der infinita attributa; er kann erwiedern, daß jene zwei bestimmten Attribute eben nur zwei aus der zahllosen Fülle der göttlichen Eigenschaften sind.

Wir haben erklärt, wie Spinoza zu dem Lehrbegriff oder der nothwendigen Annahme ber zahllosen Attribute geführt wird: damit ift noch nicht erklärt, was fie bedeuten. Jedes Attribut ift ewig, jedes in seiner Art unendlich und höchst vollkommen, jedes nur durch fich felbst ertennbar. Zahllose Attribute find demnach zahllose ur fprüngliche, unendliche, ewige Wefenheiten. Es wird gefragt, was fie bedeuten? In dieser Frage liegt das Problem. Es wird uns durch bie formalistische Auffaffung nicht gelöst, nach welcher die Attribute blos die Pradicate find, die der Berftand dem Wefen Gottes gufcreibt: ber unendliche Berftand ertheilt ihm gabllofe Brabicate, ber endliche (menschliche) nur die beiden des Denkens und der Ausdehnung.\*) Erkannte ober abaquate Brabicate find in ber Lehre Spinozas bie wirklichen Gigenschaften bes erkannten Objects: baber wird burd jene Erklärung die Frage nicht gelöst, fondern auf benfelben Buntt jurudgeführt.

## 2. Die Attribute als Substanzen.

Wir befinden uns auf einer Stelle der Lehre Spinozas, wo unsere ganze bisherige Auffassung Gefahr läuft Schiffbruch zu leiden. Wir haben uns gegen jene Ansicht geschützt, nach welcher die Attribute für bloße Erkenntnißsormen, für Prädicate des Verstandes erstärt und damit in Modi verwandelt werden, denn der Verstand, der unendliche wie der endliche, gilt in der Lehre Spinozas als Modus; es ist kein Grund mehr, das Attribut als einen besonderen Begriff vom Modus zu unterscheiden. Jetzt droht uns die entgegengesete Gesahr von Seiten einer Auffassung, die zwar keineswegs die Realität der Attribute angreift, vielmehr bestätigt, aber keinen Grund sindet, die Attribute von. der Substanz zu unterscheiden.

Spinoza erklärt: "ich verstehe unter Substanz dasjenige, was in sich ist und durch sich begriffen wird"; er sagt vom Attribut:

<sup>\*)</sup> Erdmann: Grundriß Bd. II. (3. Aufl.) S. 60.

"jedes muß burch fich begriffen werben". Jedes brudt ewige und unenbliche Wefenheit aus, gleich ber Substanz. Wie unterscheibet fich noch das Attribut von der Substanz? Es ist, wie diese, unendlich, es ift, wie diese, ursprünglich und durch fich selbst einleuchtend. Wenn es fic aber von der Substanz nicht unterscheidet, so find verschiedene Attribute verschiedene Substanzen, zahllose Attribute zahllose Sub-Die Substang ift untheilbar, fie ift bas Grundwefen der Dinge; zahllose Substanzen find demnach eine zahllose Vielheit un= theilbarer Grundwefen. Worin unterscheiden fich biefe Substanzen noch von den Atomen, von der Position einfacher Urwesen? Die zahllosen Attribute, richtig verstanden, find zahllose Substanzen, fie ftreiten nicht mit dem Begriff der Substanz, im Gegentheil fie machen ihn aus, aber fie wiberlegen und vernichten ben Begriff ber einen und einzigen Substanz. Wenn Spinoza Gott als "das unendliche Wesen" erklart und hinzufügt: "bas ift die Substanz, die aus zahllosen Attributen besteht", so ist der wahre Sinn dieses Satzes, daß Gott den Inbegriff zahlloser Substanzen bildet, welche die einfachen Elemente aller Dinge ausmachen. Diefer Gottesbegriff widerftreitet nicht dem Pantheismus, wohl aber dem Monismus, wofür man die Lehre Spinozas gewöhnlich halt. Die moniftische Auffaffung diefer Lehre ist ein Diftverständnif von Grund aus, ein verhängniftvolles und folgenschweres, weil es die Philosophie, die fich unter den Gin= fluß Spinozas geftellt, in die Irre geführt und auf jene Wildbahn geleitet, wo fich Schelling und hegel mit ihrem Gefolge befinden, und beren grundfaliche Richtung Berbart erleuchtet hat. Um fo wichtiger ericeint es, jenes Difverftandnig, das in der neueren Philosophie die Macht eines πρώτον ψεύδος ausübt, gründlich zu beseitigen und an die Stelle der monistischen Auffaffung der Lehre Spinozas die atomistische ober individualistische treten zu lassen, die durch die richtige Auslegung bes Shitems das mahre Verftandniß besfelben eröffnet. Spinoza war ein Pantheift, aber nicht als Monift, sondern als Individualift. Dies ift der Gefichtspunkt, unter dem Karl Thomas seine Anficht von der Lehre Spinozas in mehreren Schriften scharffinnig, aber erfolglos auszuführen versucht hat.\*) Seine Tenbeng ftorte ihm die unbefangene Würdigung der Sache.

<sup>\*)</sup> K. Thomas: Spinoza als Metaphyfifer (1840). Spinozas Individualismus und Pantheismus (1848).

In jener einzigen Stelle ber Ethit, worin Spinoza ben Bearif der zahllosen Attribute erläutert haben wollte und auf die er Tidirahausen hinwies, wurde gesagt: "Gott ift, sofern er aus zahllosen Attributen besteht, in Wahrheit die Ursache der Dinge, wie sie in fich find, und ich tann für jest die Sache nicht beutlicher erklaren." Diefe Worte icheinen die individualiftische Auffaffung zu begunftigen Was in sich ift und durch sich begriffen wird, nennt Spinoza Substanz. Wenn es nach ihm Dinge giebt, die in sich sind, darum auch ihre Urfache nicht außer fich haben konnen und durch fich begriffen jein wollen, so erscheinen diese Dinge als Urwesen oder Substanzen Und wenn Gott, fofern er aus gahllofen Attributen befteht, in Babrheit die Ursache dieser Dinge sein soll, so kann er es nur sein, sofem er felbst in jenen Urwesen besteht ober beren Inbegriff ausmacht. Spinoza gab diese Erläuterung nicht, sondern schloß sein Scholion mit der Bemerkung, daß er den Begriff der zahllosen Attribute für jest nicht deutlicher darthun könne. Wir mußten finden, daß er damit die Sache dunkel gelaffen. Nach Thomas hat er fie gefliffentlich dunkel gelaffen und den eigentlichen Rern feiner Lehre abficht= lich verhüllt. Er habe, um seine Lehre den Borurtheilen der Welt jo viel als möglich anzupassen, seinem Gottesbegriff den Schein der Einheit verlieben, der von den berkommlichen Borftellungen weniger grell und schroff absteche als die collectivische Fassung, nach welcher Gott ben Inbegriff zahlloser Substanzen bilbet. In Wahrheit lehre Spinoza nicht eine Substanz, sondern viele; in Wahrheit lehre er das Gegentheil von dem, was er zu lehren scheine. Um dem großen Publicum zu gefallen, habe er die Einheit Gottes zum Aushangeschilde genommen; um den wahren Sinn seiner Lehre zu verhüllen, habe er die mathematische Methode als Deckmantel gebraucht. gab absichtlich ein zweideutiges System, dessen exoterische Seite den Monismus jur Schau trug, während der efoterische Rern den Individualismus enthielt und tieferen Rennern, die hinter den Borhang zu blicken wußten, auch nicht verborgen bleiben konnte. Die eigentliche Lehre von den unerschaffenen einfachen Urwesen, den Elementen der Ausdehnung und des Denkens, war schon in dem Tractat über die Verbefferung des Verftandes ausgesprochen und wurde bann in der Cthit verftectt.\*)

<sup>\*)</sup> Thomas: Spinozas Panth. und Individ. S. 9—17.

Indessen ist die Anwendung der mathematischen Methode nicht nach dem Geschmack des großen Haufens, noch dient fie unserem Phi= Losophen dazu, feine Lehre zweideutig zu machen. Wenn er in diefer Form die cartesianischen Brincipien dargestellt hat, während er von ihrer Unhaltbarkeit überzeugt war, so folgt daraus keineswegs, daß er die mathematische Demonstration für unsicher gehalten und als Trugmittel gebraucht hat. Dieser grundlose Einwand ist schon früher widerlegt worden. \*) Was aber die "Substanzen" betrifft, so muß nach der Richtschnur der mathematischen Methode offenbar die Möglichkeit derfelben fo lange gelten, bis die Ginheit und Gingigkeit der Substanz bewiesen ist. Dies geschieht im 14. Lehrsat bes erften Buchs Wenn daher in vorhergehenden Lehrfäten von "Subftanzen" geredet wird, \*\*) fo beweift die Reihenfolge ber Sage nicht für, sondern gegen Thomas: es find die Stationen, die zu dem Sat führen, daß es nicht viele, sondern nur eine Substanz giebt. Und wenn in dem Beweise des 15. Lehrsates noch einmal das Wort "Substanzen" wiederkehrt, wie Thomas nachdrücklich geltend macht, fo zeigt eine einfache Prüfung ber Stelle, daß fie seine Anficht nicht ftust, fondern widerlegt. Der Beweis beginnt mit dem Sat : "außer Bott tann teine Substang fein ober gedacht werden". Aus der Ginheit Gottes folgt die Ginheit der Substang; teine Substang außer Gott, teine Mobi ohne Subftang: baber ift alles in Gott, nichts außer ihm, benn "alles ift entweder in fich oder in anderem", wie ber erfte Grundfat behauptet. Mit ausdrudlicher Beziehung auf biesen Grundsat (der die Bielheit der Substanzen noch nicht aus= fcließt) fagt Spinoza: "Nun aber giebt es nichts außer Substanzen und Modi. Alfo tann ohne Gott nichts fein noch gebacht werden. " \*\*\*)

Die Einheit der Substanz steht fest, eben so die unendliche Bielsheit der Attribute. Die Frage heißt: wie ist beides zu vereinigen? Wenn man mit Thomas antwortet: "es giebt in der Lehre Spinozas nicht eine Substanz, sondern viele, die zahllosen Attribute sind zahllose Substanzen", so wird damit die Frage nicht gelöst, sondern verneint, und das Problem erhebt sich von Neuem. Die Lehre Spinozas steht und fällt mit dem Begriff der einen Substanz, der keine Scheingeltung hat, sondern das ganze System trägt. Der Begriff der

<sup>\*)</sup> S. ob. Buch II. Cap. XI. S. 283 flgd. — \*\*) Eth. I. Prop. II., IV—VIII., X. — \*\*\*) Thomas: Spinozas Pantheismus und Individ. S. 20—22.

zahllosen Attribute geht dem Sat von der Einheit der Substanz voraus. Es wird gezeigt, unter welchen Bedingungen allein Substanzen verschieden sein können; dann wird bewiesen, daß von diesen Bedingungen keine stattsindet; die Einheit der Substanz erhellt aus der Unmöglichkeit des Gegentheils d. h. aus der Unmöglichkeit verschiedener Substanzen. Die Möglichkeit der letzteren wird eingeführt, um sie zu widerlegen und daraus den Sat, daß es nur eine Substanz giedt, zu begründen. Zahllose Attribute sind daher nicht zahlslose Substanzen.

#### 3. Die Attribute als Krafte.

Bum Begriff ber Urfache gehört nothwendig ber Begriff ber Wirksamkeit und der Wirkung. Ist Gott die Ursache aller Dinge, so find biefe bie Wirkungen Gottes, fo ift Gott nicht blos ihre inwohnende, fondern zugleich ihre wirkfame und erzeugende Urfache. Wirtsame Ursache ift Araft. Gott ift die alleinige Ursache, baber ift auch er allein die alle Erscheinungen hervorbringende, in jeder auf beftimmte Art thatige Rraft; es giebt zahllose Erscheinungen, baber giebt es gabllofe Arafte, in benen die Wefensfülle Gottes beftebt: "substantia constat infinitis attributis". Die Attribute Gottes find seine Aräfte. Was könnten sie anders sein? Der Zusammenhang ist der einfachste: das Attribut verhält sich zu Gott oder der Substanz wie die Kraft zur Urfache, wie die Urkraft zum Urwesen. will jedes Attribut durch sich begriffen werden, benn es ift Urkraft; barum brückt jedes Attribut ewige und unendliche Wefenheit aus, benn es ift Ausdruck des göttlichen Wefens; aber weil jedes in jahlloser Külle Erscheinungen bestimmter Art hervorbringt, so ist es auch nur "in feiner Art (in suo genere)" unendlich und höchft volltommen". Die einzelnen Dinge find vorübergehend und hinfällig; was aber in den Dingen wirkt und im Wechsel der Erscheinungen fortwirtt, ift ewig und gottlichen Ursprungs. Diese in ben Dingen wirtfamen Arafte find die Dinge, nicht wie fie kommen und geben, fonbern "wie fie in fich find". Trager biefer Rrafte find nicht bie Dinge felbst, fondern Gott, benn er allein ift das traftvolle Urwesen. Jest erleuchtet sich jener Sat der Ethik, der uns die attributa infinita erklaren follte und bunkel gelaffen hatte: "Gott, fofern er in zahllosen Attributen besteht, ist in Wahrheit die Urfache der Dinge, wie fie in fich find". Das beift: Gott als Inbegriff ber Urkrafte ift die Urfache der Dinge, sofern fie wirtsamer Natur find.

Auf dem Standpunkte Platos erscheinen die Ideen oder Urbilder (Endawecke) ber Dinge als bas mahrhaft Wirkliche; hier entfaltet fich die eine Ibee, welche die bochfte und volltommenfte ift (bie des Guten), in einer unendlichen Bielheit von Ideen. Auf bem entgegengesetzen Standpunkte Spinozas, der alle Zwecke verneint, gilt die wirtende Urfache als dag wahrhaft Seiende: hier enthält die eine Substanz eine unendliche Bielheit von Attributen. Bei Blato besteht die Idee des Guten, die das Wefen der Gottheit am vollkommenften ausdrudt, in einer Welt von Ibeen; bei Spinoza befteht bie Subftang, die gleich Gott ift, in einer Welt von Rraften. Wie in ber Mathematit jene zahllosen ewigen Wahrheiten, die in dem Wesen bes Raumes enthalten find, mit bem Begriffe bes einen Raumes nicht ftreiten, eben fo wenig ftreiten in der Lehre Spinozas die jahllofen Attribute mit dem Beariffe der einen Substang, vielmehr erfüllen fie dieselbe mit dem unendlichen Reichthum der Arafte, woraus die gahllofen Dinge immer mit derfelben Rothwendigkeit von Ewigkeit ju Emigteit folgen. Die Attribute fegen die Substang in Rraft, die fonft nur ein ftarres und unvermögendes Wefen, eine unfruchtbare und leblofe Ginheit ware, "die Nacht des Absoluten, in der alle Unterichiede erfterben".

Die Attribute in der Lehre Spinozas find demnach nicht Subftangen ober Atome, fondern Rrafte ober Potengen. Rur burch diefe Auffassung konnen wir dem Dilemma entgehen, bas von entgegengefetten Seiten bas Verftandniß jener Lehre bedroht. Die Attribute find weder formalistisch noch atomistisch (individualistisch) zu erklären. In dem ersten Fall wird die Realität der Attribute, in dem andern die Einheit der Substanz verneint, in beiden sehen wir uns vor die Alternative geftellt: entweder du bejahft die eine Substanz und verneinst alle in ihr enthaltenen Attribute, oder du bejahst die Wirklichteit der Attribute und verneinft die eine Substanz, um zahllose gelten ju laffen. Der erfte Weg führt jur formaliftischen, der andere zur individualistischen Anficht, auf beiden geht der caratteristische Begriff ber Attribute verloren. Entweder gelten fie fur Ertenntniß= formen und verlieren ihre Realität, ober fie gelten für Realitäten und hören auf Attribute ju fein. Das Dilemma ift falfc. Anfichten widerstreiten bem Sinn und ben Worten Spinozas, beffen Lehre auf dem Sat ruht: die Substanz und ihre Attribute. Beide Begriffe hangen fo genau jusammen, wie die der Ursache und Kraft.

Wir lehren nur, was Spinoza selbst gelehrt hat. Schon in dem turzen Tractat hat er ausbrücklich erklärt, daß Ausdehnung und Denten, wie die Attribute überhaupt, wirksame Bermögen ober Krafte find; wir weisen hier auf jene Stelle gurud, die wir ichon im Borblick auf die gegenwärtige Frage als fo bemerkenswerth bezeichnet hatten.\*) Dak Spinoza biefe feine Lehre geandert und, wie Trendelenburg meint, in der Ethit nicht mehr aufrecht gehalten, vielmehr hier unter den Attributen die verschiedenen Arten der Definition verstanden habe, ift eine unbegrundete und in der Hauptsache schon widerlegte Anficht.\*\*) Es giebt keine Stelle, worin fich Spinoza in biefem Bunkte berichtigt hat. Ueberall finden wir die Beftätigung ber früheren Lehre. Er hatte fonft das Attribut des Dentens nicht, wie in der Ethit zu lefen fteht, als "infinita cogitandi potentia" erklaren konnen. Unfere Auffassung des fpinozistischen Begriffs ber Attribute ift in der Lehre des Philosophen so einfach begrundet und so unzweideutig ausgesprochen, daß fie auch die Beiftimmung anderer gefunden, die neuerdings das Thema eingehend behandelt haben.\*\*\*)

Die Attribute sind Grundkräfte. Aus ihrem Begriff solgt, daß sie von einander unabhäng sind und keines aus dem andern abgeleitet werden kann. Aus der göttlichen Alleinheit solgt der durchgängige und einheitliche Zusammenhang aller Dinge, worin es keine von einander unabhängige Welten geben kann. Eine solche Anschauung ist in der atomistischen, nicht aber in der monistischen Lehre Spinozas möglich. Darum müssen wir der Ansicht entgegentreten, nach welcher die zahllosen Attribute zahllose Welten sein sollen und der Pantheismus Spinozas sür "Polykosmismus" erklärt wird. Auf Tschirnhausens Frage, ob es so viele Welten als Attribute gebe, antwortet Spinoza mit der Hinweisung auf jenes bekannte und vielerwähnte Scholion,+) worin der fragliche Punkt unerörtert bleibt. Wohl aber schreibt Spinoza ausdrücklich, daß der menschliche Geist nur zwei Attribute Gottes zu erkennen vermöge, und daß aus diesen beiden Attributen kein anderes erschlossen oder begriffen werden

<sup>\*)</sup> S. oben Buch II. Cap. VIII. S. 225—26. Tract. brev. II. cap. 19. — \*\*) Trenbelenburg: Hik. Beitr. III. S. 365—70. Bgl. ob. S. 359 figb. — \*\*\*) Jch nenne besonders Th. Camerer: Die Lehre Spinozas (1877) S. 3—12. Der Berf. hat ein von mir gebrauchtes mathematisches Beispiel richtig angeführt, aber in einem Sinn auf die inf. attr. bezogen, den es nicht haben sollte, und der es misverständlich macht ich lasse es daher fallen. — †) Eth. II. Prop. VII.

könne.\*) Bor allen weiteren Fragen ist daher zu untersuchen: worin bestehen jene beiden Attribute und wie verhalten sie sich zu den zahl-losen? Wir haben in den letzteren die Kraststülle Gottes erkannt und sassen unser Gesammtresultat in die Formel Spinozas: "Deus sive omnia Dei attributa".\*\*)

# Biertes Capitel.

Die Attribute des Denkens und der Ansdehnung. Die wirkende Natur.

#### I. Die beiden erkennbaren Attribute.

Das Attribut soll durch sich begriffen werden, keines läßt sich aus einem andern herleiten, daher ist jedes von jedem unabhängig und völlig verschieden. Was uns durch sich selbst einleuchtet, erkennen wir nicht durch Nittelglieder, sondern in der Weise unmittelbarer Gewißheit. Unmittelbar gewiß ist uns zunächst, wie schon Descartes gezeigt hatte, nur unser eigenes Sein und Wesen; daher vermögen wir von den Attributen Gottes oder den Urträften nur diejenigen beutlich zu unterscheiden und zu erkennen, die in uns selbst wirken. Nun existiren wir nicht blos, sondern wissen, daß wir existiren; wir sind nicht blos Körper, sondern haben zugleich die Borstellung oder Ibee unseres körperlichen Daseins. Eben darin besteht der menschliche Geist. "Was das wirkliche Sein des menschlichen Geistes aus-

<sup>\*)</sup> Epist. LXVI. Op. I. pg. 674. — \*\*) Gegen biese meine Erklärung ber Attribute sagt Erdmann (Grundriß, Bd. II. S 61 Anmerk.): "Trotz ber glänzenben, in vielen Punkten bewundernswerthen Reproduction des spinozistischen Systems durch Kuno Fischer kann ich mich mit dessen Behauptung, daß die Attribute Kräfte seien, nicht befreunden, weil wir in dem allerersten Punkte disserieren, indem ich leugne, daß die spinozistische Substanz wirkende Ursache sei, worauf Fischer eigenklich seine ganze Darstellung gründet". Ich erlaube mir dem verehrten Manne zu erwiedern, daß ich damit nur erkläre, was Spinoza selbst gelehrt hat, nicht etwa in beiläusigen Aeußerungen, auf welche Erdmann selbst hinweist (S. 50), sondern als einen wichtigen Sat seines Systems. Der Satz heißt: "Gott ist die dem irkende Ursache nicht blos des Daseins, sondern des Wesens der Dinge (Deus non tantum est causa essentiae)." Eth. I. Prop. XXV. Bgl. LXVI.

macht, ift nichts Anderes als die Idee eines einzelnen in Wirklickeit exiftirenden Wesens." "Gegenstand der Idee, die den menschlicken Geist ausmacht, ist der Körper oder ein gewisser, in Wirklickeit existirender Modus der Ausdehnung und nichts Anderes."\*) Die in uns wirksamen Kräfte sind demnach die Bermögen Ideen und Körper zu bilden: jenes ist die Kraft des Denkens, dieses die Kraft der Ausdehnung. Unter den zahllosen Attributen sind diese beiden die einzigen, die aus der Natur des menschlichen Geistes einleuchten und uns daher unmittelbar gewiß sind; daher redet Spinoza im Weiteren auch nur von diesen beiden allein erkennbaren Attributen.

Denken und Ausdehnung find die uns klaren Attribute Gottes. Der zweite Theil der Sthik beginnt seine Lehrsätze mit dieser Festsstellung: "Das Denken ist ein Attribut Gottes oder Gott ist ein denkendes Wesen". "Die Ausdehnung ist ein Attribut Gottes oder Gott ist ein ausgedehntes Wesen."\*\*) Als Attribute sind Denken und Ausdehnung von einander völlig verschiedene und unabhängige Grundkräfte, als Attribute Gottes sind beide in einem und demsselben Wesen vereinigt; in Kücksicht auf ihr gegenseitiges Verhältniß sind sie völlig verschieden, in Kücksicht auf Gott sind sie völlig idenstisch: wie verhält es sich mit diesem Gegensat und dieser Ibentität?

Wir muffen hier noch einmal auf die formaliftische Unficht qurucktommen, die in der Lehre von den beiden beftimmten Attributen eine ihrer Stüten sucht. Sind nämlich diefe beiben Attribute in Gott ibentisch, so sind sie in ihm nicht verschieden, also fällt ibr Unterschied blos in den (menschlichen) Berftand, und da ohne reale Berfchiebenheit die Attribute teine reale Geltung haben tonnen, fo fällt mit ihrem Unterschiede auch ihre Geltung überhaupt blos in den menschlichen Berftand. Diefer ist es, der Gott die beiben Attribute zuschreibt und zwar kraft seiner Ratur, die ihn nöthigt, unter diefen beiden Formen, das Wefen der Dinge zu betrachten. und Ausdehnung find gleichsam die verschiedenartig gefärbten Brillengläser, durch welche unser Berstand alle seine Objecte sehen muß: durch das Blaue erscheint alles blau, durch das Gelbe gelb. Gott unter dem Attribute des Denkens betrachtet, fo erscheint er als benkendes Wefen, wie unter dem der Ausdehnung als ausgedehntes. Dasfelbe gilt von den Dingen: unter dem Attribute des Denkens

<sup>\*)</sup> Eth. II. Prop. XI., XIII. - \*\*) Eth. II. Prop. I-II.

betrachtet, erscheinen fie uns als Geifter (Seelen), unter bem ber Ausbehnung als Körper. Nun ift diefe Betrachtungsweise teineswegs willkurlich, fondern in unserer Natur begrundet; es hangt nicht von uns ab, ob wir durch jene Gläfer sehen wollen ober nicht, ober ob wir lieber durch das eine feben als durch das andere. Wir müffen durch beide feben: daher muß uns Gott zugleich als bentendes und ausgebehntes Wefen und alle Dinge muffen uns jugleich als Beifter und Rorper ericheinen. Bieben wir biefe unfere Betrachtungsweise von der Natur der Dinge av, feben wir die lettere, bilblich ju reden, ohne Brille, fo ift fie in Wahrheit teines von beiben. 36 weise hier auf meine früheren Ginwürfe gurud. Wir unterscheiden nach Spinozas Lehre Gott von feinen Attributen, alfo konnen wir bon ben letteren abstrahiren, mas wir nicht vermöchten, wenn unfer Berftand ganglich an bieselben gebunden und, bilblich zu reben, die Brillenglafer feine Augen maren. Soweit aber ber Berftand genöthigt ift, gerade diese Attribute ju unterscheiden und alles unter benfelben au betrachten, find die letteren in feiner Ratur begrundet und, wie biefe, eine nothwendige Folge ewig wirkender Krafte, die an fich unterschieden fein muffen, weil fonft ihr Unterschied nicht aus einer ihrer Wirkungen einleuchten tonnte. Gine folche Wirkung ift bie menschliche Ratur und beren Berftand.\*)

Spinoza hat in den Anfängen seiner Ethik ausdrücklich gelehrt, daß die verschiedenen Attribute keineswegs verschiedene Substanzen sind, wohl aber in einer und derselben Substanz reale Geltung haben; er hat damit die Möglichkeit einer atomistischen wie sormaliskischen Auffassung seiner Lehre von den Attributen ausgeschlossen. Der bewiesene Lehrsah sagt: "Zedes Attribut einer und derselben Substanz muß durch sich begriffen werden". Das dazu gehörige Scholion giebt solgende Erklärung: "Hieraus erhellt, daß aus der Erkenntniß der realen Berschiedenheit zweier Attribute, deren jedes ohne Hilse des anderen begriffen wiro, wir keineswegs schließen dürsen, daß sie selbst zwei Wesen oder zwei verschiedene Substanzen ausmachen, denn es gehört zur Natur der Substanz, daß jedes ihrer Attribute durch sich erkannt wird, weil alle ihre Attribute stets zugleich in ihr sind und keines von einem anderen erzeugt werden kann, sondern jedes die Realität oder das Wesen der Substanz ausdrückt.\*\*)

<sup>\*)</sup> S. oben S. 356. - \*\*) Eth. I. Prop. X. Schol.

Diese Stelle war es, die Simon de Bries, den uns bekannten Freund und Schüler Spinozas, bedenklich gemacht und zu der brieflichen Frage veranlaßt hatte, ob aus zwei verschiedenen Attributen nicht auf zwei verschiedene Substanzen zu schließen sei? Aus der jüngst aufgesundenen Ergänzung des Brieses geht hervor, daß Bries nicht blos für sich geschrieben, sondern im Namen des Spinozacollegiums in Amsterdam dem Philosophen Bedenken vorgetragen und um Auskunft gebeten hatte.\*)

Auf die Antwort, welche Spinoza ertheilt, ift neuerdings und insbesondere mir und meiner Auffassung der Attribute gegenüber ein sehr großes Gewicht gelegt worden. Hier soll mit klaren Worten gesagt sein, daß die Attribute nicht verschiedene Kräfte, sondern blos verschiedene Definitionsarten eines und desselben Wesens seien,\*\*) daß sie "nicht Wesensunterschiede in die Substanz bringen", sondern nur "Auffassungsweisen des betrachtenden Berstandes angeben".\*\*\*)

Um Spinozas Antwort richtig zu verftehen, muß man fich wohl die Frage vergegenwärtigen. Es wird keineswegs die Realität der Attribute bezweifelt, Spinoza hatte baber nicht nöthig diefe in Sout zu nehmen oder gegen irgend welche Bedenken zu sichern. Sondern der Unterschied zwischen Substanz und Attribut ift es, was ben Spinozofreunden in Amsterdam und ihrem Sprecher Bries Robfzer-Wie kann eine Substanz mehrere Attribute brechen gemacht hat. haben? Sind nicht verschiedene Attribute verschiedene Substanzen? In biefer Richtung liegt die Frage. In diefer Richtung geht die Antwort. Spinoza hatte seinen Schülern in Amsterdam deutlich zu machen, wie ein und dasselbe Wefen verschiedene Gigenschaften haben tonne. Diese Schüler standen in den Anfängen der (erst in der Ausarbeitung begriffenen) Ethik. Der Meifter durfte ja nicht zu viel voraussehen. Um sie den Unterschied zwischen Substanz und Attribut merken ju laffen, wies er fie an den Unterschied zwischen Subject und Bradicat und gab ihnen Beispiele, worin dieselbe Sache mit zwei verschiedenen Ramen zu bezeichnen war.

Hören wir jett, was Spinoza wörtlich erwiedert. "Unter Subftanz verstehe ich, was in sich ist und durch sich begriffen wird, d. h.
ein Wesen, bessen Begriff nicht den eines anderen in sich schließt.

<sup>\*)</sup> Ep. XXVI. (24. Febr. 1663). Lgl. oben Buch II. Cap. IV. S. 132—36. — \*\*) Trendelenburg: Hift. Beitr. III. S. 368—70. — \*\*\*) Erdmann: Grundriß (3. Aufl.) Bb. II. S. 58.

Dasselbe verftebe ich unter Attribut, nur baf wir diese Bestimmung im Sinblid auf den Berftand, der eine gewiffe Beschaffenheit folder Art ber Substang zuschreibt, Attribut nennen (nisi quod attributum dicatur respectu intellectus, substantiae certam talem naturam tribuentis). Diefe Definition, fage ich, erklärt deutlich genug, was ich unter Substanz und Attribut verftanden wissen will. Doch du willft, so wenig es nothig mare, ein Beispiel haben, wie eine und dieselbe Sache mit zwei Ramen bezeichnet werden konne. sparfam zu scheinen, will ich dir zwei geben. Unter Ifrael verfteht man den dritten Patriarchen, eben fo unter Jacob, welcher Name ihm beigelegt wurde, weil er die Ferfe des Bruders ergriffen hatte. Ein zweites Beifpiel: unter "eben" ift zu verftehen, was alle Lichtftrahlen unverändert zurückwirft; ganz dasselbe versteht man unter "weiß", nur daß diese Bezeichnung rudfichtlich des Menschen gilt, der etwas Chenes betrachtet u. f. w. "\*)

3ch tann auch jett in diefer Stelle keinerlei neue und erleuch= tende Aufschlüffe finden. Die Realität der Attribute war nicht in Frage geftellt und wird von der Antwort nicht beruhrt. war: wie kann eine Substanz mehrere Attribute haben? antwortet, indem er feine Definition jener beiden Begriffe wieder= holt, und halt diese Erklarung für genügend; doch fügt er zum Ueberfluß etwas hinzu, wornach der andere gar nicht gefragt hatte. "Du willst ein Beispiel haben, wie eine Sache mit zwei Ramen bezeichnet werden könne. Hier haft du zwei." Wenn diese Beispiele mehr bedeuten wollten, als wofür fie Spinoza ausdrucklich braucht, nämlich für die zweifache Bezeichnungsart einer und derselben Sache, fo wären fie elend. Dag ein Zwillingsbruder dem andern auf der Ferse gesolgt und darum Jacob genannt ist, dieser Borgang ist boch tein Attribut, welches ewige und unendliche Wefenheit ausbrückt! Die beiden Attribute Denten und Ausbehnung verhalten fich ju ber einen Substanz doch nicht, wie die beiden Ramen Ifrael und Jacob zum dritten judischen Erzvater. Und wenn das Attribut nur die Beziehung der Sache zu unserer Auffassung bezeichnen foll, fo kann in dem zweiten Fall, den Spinoza anführt, nicht "eben", fondern nur "weiß" als Beispiel eines Attributs gelten.\*\*) Es sind nicht

<sup>\*)</sup> Ep. XXVII. (Op. I. pg. 525—26. — \*\*) Man bemerke ben Parallelismus ber beiben Sätze: "Idem per attributum intelligo, nisi quod attributum dica-

Beispiele für Attribute, die Spinoza giebt, sondern — er sagt es selbst — nur Beispiele für die Möglichkeit, eine Mehrheit von Prädicaten oder Namen einem und demselben Subject beizulegen. Die eigentliche Frage, die Brieß gestellt hatte, ob auß verschiedenen Attributen nicht auf verschiedene Substanzen zu schließen sei, läßt er unerörtert, wie er später Tschirnhausenß Frage, ob es so viele Welten als Attribute gebe, auch nicht beantwortet hat. Wan wird deshalb dem 27. Brief trotz des Spinozacollegiums, an daß er gerichtet sein soll, keineswegs eine so entscheidende Bedeutung, wie Erdmann will, zuschreiben bürfen.

Auch die Definition des Attributs, die Spinoza hier wiederholt und mit der Wendung "ni fallor" aus dem Ropfe citirt, bestätigt die formalistische Anficht fo wenig, daß fie derfelben vielmehr wider streitet. Offenbar will ber Philosoph seine Schüler auf die Bedeutung des Wortes Attribut hinweisen, darum exklärt er es im Hinblick auf den "intellectus tribuens". Die Bestimmung heißt Attribut, weil fie (vom Berstande) der Substanz tribuirt wird. Er nennt diese Bestimmung nicht Prädicat, sondern Katur (cortam talem naturam); der Berftand macht aus der Natur der Substanz beren Prädicat, aber er macht nicht ihre Natur. "Ich verstehe unter Substanz", sagt Spinoza, "was in sich ift und durch sich begriffen wird; basselbe verstehe ich unter Attribut, nur daß diese Bestimmung im Sinblid auf den Berftand, der eine gewiffe Beschaffenheit solcher Art ber Substanz beilegt, Attribut genannt wird." Offenbar ist die Bescanffenheit, die Spinoza als "certam talem naturam" bezeichnet, von der Art der Substanz d. h. fie ift eine folde, welche durch fich ist und durch sich begriffen wird, daher nicht durch den Berstand gemacht und aus demfelben abgeleitet sein tann. Wenn das Attribut sein Bestehen blos in und durch den Berstand hatte, so konnte es nicht burch fich fein und begriffen werben: es ware tein Attribut mehr. Aus dem "intellectus tribuens" folgt demnach tein Beweis für die formalistische Ansicht, aber aus dem, was der Berstand "tribuirt", nämlich "certam talem naturam", folgt der Beweis ihres Gegentheils.

tur respectu intellectus substantiae certam talem naturam tribuentis". "Idem per album intelligo, nisi quod album dicatur respectu hominis planum intuentis etc."

Als Attribute find Denken und Ausbehnung ewige und unenbliche Bermögen ober Urkräfte, die von einander vollkommen unabhangig find und von fich aus nichts mit einander gemein haben weber tann das Denten aus der Ausdehnung noch diefe aus jenem begriffen werden; fie treuzen fich nie und wirken nie auf einander ein. Was traft des Dentens geschieht, ift nur dentender Natur; was traft der Ausdehnung ftattfindet, nur ausgedehnter.\*) Jener Dualismus zwischen Denken und Ausdehnung, welchen Descartes erklärt hatte, gilt auch in der Lehre Spinozas. Bahrend aber bei ienem Denten und Ausbehnung die Attribute entgegengesetter Substanzen ausmachen, find fie bei diesem die entgegengesetzen Attribute berselben einen Substanz. Daber ift bei Descartes die Ausbehnung traftlos, benn fie ift bas Attribut ber bem Geifte entgegengesetten Subftang, dagegen bei Spinoza Urtraft, benn fie ift bas Attribut Gottes. Sier sind die beiden Attribute in Rucksicht auf einander grundver= fcieben und ohne jede Gemeinschaft, aber in Rudficht auf die Subftang ober Gott find fie identifc.\*\*)

Durch den Begriff diefer Ibentität unterscheidet fich Spinoza bon Descartes und beffen Schule, die den fubstantiellen Gegenfat zwischen Denten und Ausbehnung nicht zu überwinden vermochten. bie Unmöglichkeit, die Bereinigung von Seele und Rorper im Menfchen, die Bereinigung der Ibeen und Dinge in der Extenntnig rational zu erklären. Spinoza begreift die Substanz als die innere Urfache aller Dinge, Denten und Ausbehnung als beren ewig aufammengehörige und zusammenwirtende Grundfrafte; fie find als At= tribute in ihrer Wirkungsweise von einander völlig unabhangig, aber als Attribute berfelben einen Substanz wirken fie vereinigt: die Ausdehnung nie ohne das Denken, diefes nie ohne jene. Es giebt darum keine Ausdehnung, die abgesondert von der denkenden Natur eine Körperwelt für sich ausmacht, und es giebt ebenso wenig ein Denken, das abgesondert von der materiellen Ratur eine Ideenwelt oder ein Seelenreich für sich bilbet. Wo Ausdehnung ift, da ift auch Denken und umgekehrt; wo Seele ift, da ift auch Körper; wo Geift ift, da ift auch Materie. Die beiden Attribute stehen in keiner Art ber Gemeinschaft ober des Wechselverkehrs, aber fie wirken in jeder Erscheinung zusammen, nicht burch Zufall, sondern nach ewiger und

<sup>\*)</sup> Eth. II. Prop. V-VI. - \*\*) S. oben Buch II. Cap. I. S. 87-88.

göttlicher Nothwendigkeit. Jedes Ding ist eine Wirkung zugleich des Denkens und der Ausdehnung, also zugleich denkendes und ausgedehntes Dasein, zugleich Idee (Seele) und Körper.

Mus dem Wefen der einen Substang folgt die Ordnung ber Dinge, die nicht anders fein tann als fie ift; fie folgt zugleich aus ber unendlichen Macht bes Dentens und aus ber unendlichen Macht ber Ausdehnung. Daher wirken bie beiden Attribute genau in berfelben Ordnung: diese Ordnung ift der Causalnerus. Rach derfelben Causalordnung erfolgen die Modificationen des Dentens, nach berfelben Die Mobi bes Dentens find die 3been, die die der Ausdehnung. ber Ausbehnung bie Rorper (ober Dinge im engeren Sinn): baber ift die Ordnung und der Zusammenhang der Ideen vollkommen berfelbe als die Ordnung und der Ausammenhang der Dinge (Körber).\*) Eben darin befteht die Ibentität von Denken und Ausdehnung. Und wie beide Attribute in dem Wefen Gottes vereinigt b. h. ewig identisch sind, so hat die denkende Natur nie ohne die ausgedehnte gewirtt, fo find von Ewigteit her die Rorper gedacht und die Ibeen verkörbert worden.

Gott mit seinen Attributen ist die Natur in ihren ewigen Bermögen: die wirkende Ratur (natura naturans). "Unter der wirkenden Ratur", sagt Spinoza, "ist dasjenige zu verstehen, was in sich ist und durch sich begriffen wird oder solche Attribute der Substanz, die ewige und unendliche Wesenheit ausdrücken, d. h. Gott, sosern er als freie Ursache betrachtet wird."\*\*)

## II. Die zahllosen und die erkannten Attribute.

Die beiben Attribute bes Denkens und der Ausdehnung find in bem Wesen Gottes vereinigt und wirken daher in jeder Erscheinung zusammen. Dasselbe muß auch von den zahllosen Attributen gelten: sie sind ebenfalls in der einen Substanz vereinigt und müssen daher in allen Dingen, also auch im Menschen zusammenwirken. Wenn nun der Mensch die in ihm wirksamen Bermögen zu erkennen und zu unterscheiden vermag, so muß er alle Attribute klar und deutlich einsehen können, und es ist kein Grund, warum er in seiner Er

<sup>\*)</sup> Ordo et connexio idearum idem est ac ordo et connexio rerum. Eth. II. Prop. VII. — \*\*) Eth. I. Prop. XXIX. Schol.

tenntnig auf jene beiden eingeschräntt fein foll. Befteht die Subftang in gahllosen Attributen, so find auch alle erkennbar, und es läßt fich nicht rechtfertigen, warum uns nur zwei bavon einleuchten. Wenn aber im Menfchen teine anderen Bermogen als Denten und Ausdehnung wirtfam find, fo tonnen auch in ber Subftang teine anderen Rrafte vereinigt sein, so find diese beiden Attribute die einzigen, und jene zahllofen, von denen geredet wird, muffen unter ienen beiden begriffen ober in ihnen enthalten fein. Dann werben fie nicht mehr jedes aus fich begriffen, bann find fie nicht mehr im Sinne Spinozas Attribute, beren Erklärung heißt: "per se concipi debent". So ergiebt fich folgendes Dilemma: entweder begreift die Fülle ber zahllosen Attribute Denken und Ausbehnung in fich und biefe find Attribute unter anderen, oder Denten und Ausbehnung begreifen unter und in fich die jahllosen Attribute; im erften Fall barf die Unterscheidung der Attribute nicht bei zweien fteben bleiben, im andern Fall find die achllosen Attribute nicht mehr, was fie sein follen. Nun find Denken und Ausdehnung in Wahrheit die einzigen, im menschlichen Dasein wirksamen Attribute, also find fie bie einzigen überhaupt, benn gabe es mehr, fo mußten alle in allen Dingen, also auch im Menschen ausammenwirken. Entweder also find bie Attribute der Substanz nicht zahllos, ober die zahllosen Bermögen derfelben find nicht Attribute. Welche Seite wir auch ergreifen, fo gerathen wir mit den Sätzen Spinozas in einen Widerstreit, den wir hier festzuftellen und zu erklaren haben.

Spinoza läßt in der Substanz zahllose und für die menschliche Erkenntniß nur zwei Attribute gelten. Die Substanz begreift nach ihm in jedem Sinne mehr in sich als der Mensch: sie ist die ewige Ursache aller Dinge, der Mensch ist ein Ding unter Dingen, eine vorübergehende, einzelne Wirkung. Der Abstand zwischen beiden ist in dieser Betrachtungsweise so groß, daß der Philosoph unmöglich in der Schranke des menschlichen Wesens alle die Vermögen vereinigt denken kann, die in der schrankenlosen Substanz wirken. Ihm ist der Mensch nicht mehr Substanz, wie in der Lehre Descartes, sondern Modus; in diesem Modus wirken zwei Vermögen, nicht mehr, denn aus Denken und Ausdehnung erklärt sich das ganze menschliche Dassein. Daß nun in einem einzelnen endlichen Wesen zwei Vermögen wirken, ist für Spinoza schon Erund genug, um zu erklären, daß es in dem unendlichen, allumfassenden Wesen nicht blos zwei Vermögen

giebt, sondern zahllose. Daß bie Substanz mehr ift als ber Modus, biefe Grundanschauung ift im Geiste Spinozas weit machtiger als jeme Ibentitätsprincip, nach welchem alle Attribute nothwendig jusam menwirken und barum in jedem Dinge vorhanden fein muffen. Wenn Spinoza Denten und Ausdehnung, diefe beiden uns ertennbaren Attribute, für die alleinigen Attribute Gottes ertlart batte, fo wan ibm der Menich eine beschränkte Substanz gewesen, und er batte mit seinen Begriffen entweder ju Descartes jurudgehen ober bis ju Beibnig fortschreiten muffen. Aber mußte Spinoga nicht folgenden Schluß machen: wenn die Substanz aus zahllosen Attributen besteht, von benen der menschliche Verstand nur zwei erkennt, so erkennt ber menfolice Berftand die Substang nicht gang, so hat er teine abaquate Borftellung derfelben und erreicht teine wahre Erkenntniß der Dinge? Bu einem Ergebniß dieser Art hatte er freilich tommen muffen, wenn er in erster Instanz den menschlichen Berftand untersucht und von biefem Gefichtspunkt aus die Ertennnbarkeit ber Dinge festgestellt Dann aber mare er ein kritischer Philosoph in der Beije Rants und nicht das volltommenfte Beifpiel eines dogmatifchen gewefen; bann wurde er von dem Wefen bes Menfchen einen gang anderen Begriff gehabt und noch mehr barin entbeckt haben, als nur eine beschräntte Substanz, geschweige benn blos einen Modus.

So erklärt fich jener Wiberftreit zwischen ben zahaofen und den beiden bestimmten Attributen aus dem Berhältniß zwischen Substanz und Mobus, aus dem Begriffe des Modus, unter bem Spinoza bie menschliche Ratur zu benten genöthigt mar. Satte er biefen Biderspruch nicht auf fich genommen und das Wesen des Menschen nicht als Modus gedacht, so wäre er nicht Spinoza gewesen, sondern entweder Descartes ober Leibniz ober Kant. Hätte er diesen Widerspruch eingesehen, so würde er nicht unter seinem Banne gestanden haben. Es ift einer jener inneren und tiefliegenden Widersprüche, die das Syftem vermoge feiner Grundanschauung in fich trug, und die bem Philosophen selbst eben barum verborgen blieben, weil sein Rachbenken ohne Rest in dieses System aufging. Es war ein scharffinniger und unwiderleglicher Einwurf, den Tschirnhaufen dem Philosophen im 67. Briefe entgegenhielt, daß, die Einheit der Welt gesetzt, zahllose Attribute in jedem einzelnen Dinge, also auch in der menschlichen Natur wirtsam fein muffen: "1. das Denten, 2. die Ausbehnung, 3. ein mir unbekanntes Attribut Gottes und fo fort ins Endlofe, benn es giebt aabllofe Attribute".

Substantia = Deus = natura = omnia Dei attributa:

Natura naturans

Cogitatio:

cogitandi potentia.

Extensio:

Deus = res cogitans. Cogitatio infinita = infinita

¥

Œ.

3.

3

!

=

Deus = res extensa.

Extensio infinita = quantitas infinita.

Fünftes Capitel.

Die unendlichen und endlichen Modi. Die bewirkte Natur.

# I. Der Begriff bes Dobus.

1. Das endliche Befen.

Der erste Grundbegriff der Lehre Spinozas ist der Begriff der Substanz als des ursprünglichen und unendlichen Wesens, der zweite ist der des Attributs (der Wesensbeschaffenheit der Substanz) als des ursprünglichen und unendlichen Vermögens: beide zusammen sind die Substanz mit ihren Attributen, das ist Gott in seiner Araftsülle oder die wirkende Natur. Zu jenen beiden Grundbegriffen kommt als der dritte der des Modus. Der Begriff des Ursprünglichen sorbert den des Abgeleiteten, der Begriff der Ursache den der Wirkung, der Begriff des Unendlichen den des Endlichen.

Spinoza erklärt die causa sui als dasjenige, deffen Wesen das Dasein in sich schließt, oder das schlechthin nothwendig existirt; er erklärt die Substanz als dasjenige, was in sich ist und durch sich begriffen wird: aus beiden Erklärungen solgt, daß die Begriffe des Urwesens und der Substanz völlig übereinstimmen. Die Substanz ist Ursache ihrer selbst, also ursprünglich, unbedingt, nicht durch anderes begrenzt, darum nothwendig unendlich. Dem Begriffe des Unendlichen steht der des Bedingten gegenüber. Was durch ein anderes Wesen seiner Art begrenzt werden kann, nennt Spinoza endlich; was in anderem ist und durch anderes begriffen wird, nennt er Modus:

aus beiben Erklärungen folgt, daß die Begriffe des endlichen Befend und des Modus völlig übereinstimmen.\*)

Außer der Substang ift nichts, also konnen die Mobi nur in ihr fein und gedacht werben. Nun ift die Substanz bas Wefen, bas allem Anderen zu Grunde liegt; daher muß alles, was nicht Substanz ift, deren Beschaffenheit sein. Diese Beschaffenheiten find entweder unendlich ober endlich, entweder Attribute ober Dobi; jebe endliche ift ein bestimmter ober begrenzter Ausdruck der unendlichen die Modi find daher die besonderen, endlichen Formen der Attribute und können ohne die letteren weder fein noch gedacht werben. lagt fich teine Figur ohne ben Raum vorstellen, benn fie ift nur in ihm möglich; wohl aber ift ber Raum ohne biefe ober jene Geftalt bentbar, ja er muß ohne alle Configuration und Ginfchräntung gebacht werden, wenn fein wahres Wefen d. h. feine Unendlichkeit ein: leuchten foll. Wie fich die einzelnen Figuren zum Raum verhalten, fo verhalten fich die Modi zu der Substanz und beren Attributen: fte find Beschaffenheiten, die der Substanz nicht nothwendig autom-In biefer Rückficht nennt fie Spinoza Mobificationen ober Accidenzen. \*\*) Betrachten wir die Substanz als das Substrat ober ben Trager biefer Beschaffenheiten, fo verhalten fich bie Dobi jur Substanz, wie die Eigenschaften zum Dinge, wie die nady zur ovoie. In dieser Rücksicht nennt sie Spinoza die Affectionen der Substanz Was die Attribute auf ewige und unendliche Art find, das find die Modi nur auf eine gewiffe und eingeschränkte: daber heißen fie "certi et determinati". Jeber ist in seinem Dasein von außen beftimmt; er ist vollkommen unfrei und fteht durchgangig unter bem Zwange einer äußeren Nothwendigkeit: baber ift er nicht "res libera", fondern "res necessaria vel potius coacta". Ein Befen aber, bessen Dasein von äußeren Bedingungen abhängt, existirt nur bebingungeweise, nicht unter allen, sondern nur unter gewiffen, gegebenen Umftanden, die möglicherweise nicht ftattfinden, daher tann ein folches Wefen auch als "nicht exiftirend" gedacht werben: es ift nicht folechterbings nothwendig, fondern zufällig. Aus diefem Grunde bezeichnet Spinoza die Modi als "contingentes". Sie find durchgangig verurfacht und beißen barum "causati".\*\*\*)

<sup>\*)</sup> Eth. I. Def. II. V. — \*\*) Ep. IV. — \*\*\*) Eth. I. Ax. VII. Prop. XXV. Cor. Eth. II. Prop. XXXI. Coroll.

#### 2. Unendliche und endliche Mobi.

:

Aus dem klaren und deutlichen Begriffe des Endlichen ergiebt sich die gesammte Lehre vom Modus. Jedes endliche Wesen ist durch ein anderes seiner Art begrenzt, das wiederum endlich und von außen begrenzt ist. Wo etwas Endliches ist, muß auch ein Anderes sein, wodurch es determinirt wird. Daher reicht der Zusammenhange der endlichen Wesen ins Endlose, und jedes einzelne endliche Ding ist nur in diesem Zusammenhange denkbar. Der endlose Zusammenhang alles Endlichen gehört zum Begriffe des Endlichen, also zum Begriffe des Modus. Dieser letztere schließt demnach zwei Werthe in sich: er ist 1. als der Zusammenhang alles Endlichen, 2. als das endliche Einzelwesen zu denken. Das einzelne Ding ist von außen begrenzt und bedingt, es existirt nur innerhalb seiner Grenze und nur unter äußeren Bedingungen, daher ist sein Dasein endlich und zusällig. Der Zusammenhang alles Endlichen dagegen ist endlos, nicht mehr von außen begrenzt und bedingt, daher unendlich und nothwendig.

Wir muffen bemnach zwei Arten ber Mobi unterscheiden: un= endliche und endliche, nothwendige und zufällige. Spinoza selbst trifft diese durch seine Definition bes endlichen Wesens und bes Mobus geforderte Unterscheidung und lehrt in einigen Saten seiner Ethik bas Dasein unendlicher und nothwendiger Modificationen.\*) Auf den erften Blick konnte es befremblich und widersprechend scheinen, bag der Modus, deffen Begriff dem der Substanz und des Attributs entgegengefest wird, auch wieder diefelben Beftimmungen, als diefe, haben foll. Wie tann basfelbe Wefen, das in anderem ift und burch anderes begriffen wird, zugleich für nothwendig und unendlich er= Mart werden? Diefe Frage ift schon den Schülern Spinozas auf= gefallen und als ein fraglicher Buntt ber Lehre erschienen. Inbeffen verschwindet jede Schwierigkeit, fobald man fich ben Begriff bes end= licen Wefens (Modus) vollständig klar macht. Es leuchtet ein, daß ber Zusammenhang alles Endlichen unter jenen Begriff fällt, daß Spinoza diefen Zusammenhang als Modus denten und biefen Modus von den endlichen Ginzelbingen wohl unterscheiden mußte. In der That ift unter den nothwendigen und unendlichen Modificationen nichts Anderes zu verstehen, als der endlose Zusammenhang alles Endlichen, d. h. der Inbegriff aller Mobi.

<sup>\*)</sup> Eth. I. Prop. XXI-XXIII. Dem. Prop. XXVIII. Schol. Eth. I. App.

Die Attribute der Substanz oder die ewigen Bermögen der wirtenden Ratur find Denten und Ausbehnung. Die Modi des Dentens find die Ideen, die ber Ausbehnung find die Rorper, bie ber Substanz überhaupt die einzelnen Dinge (res particulares). Der Inbegriff aller Ibeen ift ber abfolut unendliche Berftand, ber Inbegriff ober Busammenhang alles torperlichen Dafeins ift Bemegung und Ruhe, der Inbegriff aller einzelnen Dinge überhaupt ift bas Weltganze, das im Wechsel der einzelnen Erscheinungen stets basselbe bleibt. Sind nun die einzelnen Ideen Modi des Dentens, so ift auch der Inbegriff aller einzelnen Ideen oder der unendliche Berftand ein Modus bes Denkens. Dasfelbe gilt von der Bewegung und Rube der Körperwelt in Ruckficht ber Ausbehnung und von bem Weltgangen in Rudficht ber Substang überhaupt. Die 3beenwelt, die Körperwelt, das Weltganze find Modi, weil die Iden, die Körper, die Dinge Modi find, aber fie find nicht in demselben Sinn Mobi, als biefe. Gabe es keine Ideenwelt, fo mare bas Denten eine Araft ohne Aeußerung d. h. teine Araft, tein Attribut der Substanz, die Substanz ware dann Urfache ohne Rraft b. h. teine Urfache, also nicht mehr Substanz. Dasselbe gilt von der Körpermelt (Bewegung und Rube) in Rudficht ber Ausbehnung, von dem Weltganzen in Rudficht ber Substanz überhaupt. Gabe es diefe Modi nicht, fo ware bamit auch ber Begriff ber Substanz außer Rraft gesett; barum find diese Modi nothwendig und unendlich und muffen es fein. Spinoza, von Tichirnhaufen brieflich gefragt, mas unter ben nothwendigen und unendlichen Modificationen zu verfteben sei, antwortet: "Die Beispiele der ersten Art, die du verlangft, find im Denken ber absolut unendliche Berftand, in ber Ausbehnung bagegen Bewegung und Ruhe; das Beispiel zweiter Art ist die Form des gesammten Weltalls, die in dem unendlichen Wechsel ber Dinge ftets diefelbe bleibt\*)."

1

Hieraus erklären sich die Sähe der Ethik, welche die unendlichen Modificationen betreffen. Was aus dem Wesen der Substanz (Gottes) als ewige Folge begriffen wird, existirt nothwendig und ist unend-

<sup>\*)</sup> Denique exempla, quae petis, primi generis sunt in cogitatione intellectus absolute infinitus, in extensione autem motus et quies; secundi autem facies totius Universi, quae, quamvis infinitis modis variet, manet tamen semper eadem. Ep. LXVI. (Op. I. pg. 674—75. Ueber bas lest Beijpiel vgl. Eth. II. Lemma VII. Schol.

ich. Das Wesen der Substanz besteht in den Attributen. Was also 1118 der Natur eines Attributs nothwendig folgt, exiftirt nothwendig ind ift unendlich. Aus der Ratur jedes Attributs folgt der Inbegriff iller seiner Modi: daher sind alle Modi in diesem Sinne nothwendig und unendlich. Und ebenso ift alles, was aus bem Ausammenjange aller Modi als ewige Folge begriffen wird, nothwendig und inendlich. Mithin ift jebes unendliche und nothwendige Dafein (aber ruch nur dieses) eine unmittelbare Folge entweder aus der Natur eines Attributs ober aus dem Inbegriff aller feiner Dobi. demfelben Grunde ift bas endliche Dafein nie eine unmittelbare Folge des unendlichen; das einzelne Ding ift nie die unmittelbare Wirtung ber Substang ober eines Attributs ober bes unendlichen Modus, fondern es ist die Wirkung eines anderen einzelnen Dinges, velches feine Urfache ebenfalls in einem andern einzelnen Dinge hat. Daher die folgenden Sate ber Ethik. "Was aus der absoluten Natur eines göttlichen Attributs folgt, mußte von jeher als unendliches Dasein existiren oder ist kraft jenes Attributs ewig und unendlich." "Was aus der nothwendigen und unendlichen Modification eines göttlichen Attributs folgt, muß ebenfalls nothwendig und als un= endliches Dafein exiftiren." Zeder Modus, der nothwendig und un= endlich existirt, ist eine nothwendige Folge entweder aus der abso= luten Ratur eines göttlichen Attributs ober aus beffen nothwendiger und unendlicher Modification \*.)" "Was endlich ift und ein bestimmtes Dasein hat, kann nicht aus ber absoluten Ratur eines göttlichen Uttributs hervorgegangen sein, denn was aus der absoluten Ratur eines göttlichen Attributs folgt, ift unendlich und ewig. Es muß also aus Gott oder einem seiner Attribute, sofern dasselbe in irgend einer Beise modificirt ift, gefolgt fein. Denn nichts existirt außer Substanz und Modi, und die letteren find nichts anderes als Affec= tionen der Attribute Gottes. Run aber kann das endliche Dafein nicht aus Gott ober einem seiner Attribute, fofern basselbe in ewiger und unendlicher Weise modificirt ift, gefolgt sein. Also muß bas endliche Dasein von Gott ober einem seiner Attribute bewirkt ober ju seiner Existenz und Thatigkeit bestimmt fein, fofern dieses Attri= but fich in einem Modus ausdrückt, der endlich ist oder ein bestimm= tes Dafein hat. Und biefer Mobus mußte wieder von einer anderen

<sup>\*)</sup> Eth. I. Prop. XXI-XXIII.

Die Attribute der Substanz oder die ewigen Bermögen ba wirkenden Ratur find Denken und Ausbehnung. Die Dobi bei Dentens find die Ideen, die ber Ausbehnung find die Rorper, du ber Substanz überhaupt die einzelnen Dinge (res particulares). Der Inbegriff aller Ideen ift der absolut unendliche Berftand, ber Inbegriff ober Bufammenhang alles forperlichen Dafeins ift Bemegung und Rube, der Inbegriff aller einzelnen Dinge überhaupt ift bas Weltganze, das im Wechsel der einzelnen Erscheinungen ftets dasselbe bleibt. Sind nun die einzelnen Ideen Modi des Dentens, fo ift auch der Inbegriff aller einzelnen Ibeen oder der unendliche Berftand ein Mobus bes Denkens. Dasfelbe gilt von ber Bewegung und Rube ber Körperwelt in Rückficht der Ausbehnung und von bem Weltganzen in Rudficht ber Substanz überhaupt. Die Ibeenwelt, die Körperwelt, das Weltgange find Modi, weil die Been, bie Rörper, die Dinge Modi find, aber fie find nicht in bemfelben Sinn Modi, als diefe. Gabe es teine Ideenwelt, fo ware bas Denten eine Rraft obne Aeukerung b. b. teine Kraft, tein Attribut der Substanz, die Substanz ware bann Ursache ohne Rraft d. h. keine Urfache, alfo nicht mehr Substanz. Dasfelbe gilt von ber Rorperwelt (Bewegung und Rube) in Rudficht der Ansbehnung, von dem Weltgangen in Ruckficht ber Substang überhaupt. Gabe es biefe Robi nicht, fo mare damit auch der Begriff der Substanz aufer Rraft gefest; barum find biefe Mobi nothwendig und unendlich und muffen es fein. Spinoza, von Tichirnhaufen brieflich gefragt, was unter den nothwendigen und unendlichen Modificationen zu verfteben sei, antwortet: "Die Beispiele ber erften Art, die bu verlangft, find im Denten ber absolut unendliche Berftand, in ber Ausbehnung bagegen Bewegung und Rube; bas Beifpiel zweiter Art ift bie Form bes gefammten Weltalls, die in dem unendlichen Wechsel der Dinge flets dieselbe bleibt\*)."

Hieraus erklären sich die Sätze der Ethik, welche die unendlichen Modificationen betreffen. Was aus dem Wesen der Substanz (Gottes) als ewige Folge begriffen wird, existirt nothwendig und ist unend-

<sup>\*)</sup> Denique exempla, quae petis, primi generis sunt in cogitatione intellectus absolute infinitus, in extensione autem motus et quies; secundi autem facies totius Universi, quae, quamvis infinitis modis variet, manet tamen semper eadem. Ep. LXVI. (Op. 1. pg. 674—75. Reber bas leste Beijpiel vgl. Eth. II. Lemma VII. Schol.

nmittelbar, sondern mittelbar: aus dem Wesen Gottes folgen unzittelbar die Attribute, aus den Attributen folgen unmittelbar die
nendlichen Modissicationen, aus diesen solgen mittelbar die einelnen Dinge, denn jedes einzelne Ding hat zu seiner nächsten Urziche ein anderes einzelnes Ding. Schon in seinem kurzen Tractat
atte Spinoza erklärt, Gott sei die nächste Ursache der unendlichen
nd ewigen Dinge, er sei gewissermaßen die letzte aller besonderen.\*)

Die einzelnen Dinge find Wirkungen Gottes: diefer Sat fteht eft, und jede Berneinung besselben ift im Widerspruch mit ber Lehre nd den Worten Spinozas. Wie hatte er barüber auch anders benten Wie batte er fo nachdrudlich in einem feiner wichtigften sätze behaupten können, daß Gott die inwohnende Ursache aller Dinge fei, wenn boch die einzelnen Dinge die Wirkungen Gottes nicht ein sollen? Sie find die mittelbaren Wirkungen Gottes. ehre ift gegen mancherlei Migverftandniffe zu schüten. Die einzelnen Dinge gehen aus dem Wefen Gottes nicht unmittelbar, fondern burch ine Reihe von Mittelursachen (per causas intermedias) hervor. Ilso mussen wir zwischen Gott und den einzelnen Dingen eine Reihe virkender Ursachen vorstellen. Da nun Gott das vollkommenste Wesen, ie einzelnen endlichen Dinge bagegen die unbollkommenften find, fo iegt es nabe, diese Reibe der Mittelurfachen zugleich als eine Rangrbnung zu benten, die von dem Bolltommenen zu dem Unvolltomrenen herabsteigt und in jedem ihrer Glieder um so unvolltommener pird, je weiter fie sich von Gott entfernt. Unter diesem Gefichts= untte erscheinen die Wirkungen Gottes als Emanationen, und nan hat in der Lehre Spinozas das Hervorgehen der Welt aus dem Besen Gottes nach Art der Emanation auffassen wollen, wobei dann ie Denkweise Spinozas mit der tabbaliftischen verglichen wurde, oelche lehtere er felbst gelegentlich für Unsinn erklärt hat. Nun findet ich im Anhange jum erften Buch ber Ethit eine Stelle, Die fcheinar jener emanatistischen Auffassung bas Wort rebet. Spinoza erklärt ich hier gegen die teleologische Betrachtungsweise, nach welcher Gott ie Natur um des Menschen willen gemacht habe, und diefer als as vorzüglichste Geschöpf gelten foll; dawider beruft fich der Phi= osoph auf die eben angeführten Sätze und sagt wörtlich: "Jene Birkung ist die vollkommenste, die unmittelbar aus Gott hervorgeht,

<sup>\*)</sup> Tract. brev. I. Cap. 3. S. oben Buch II. Cap.VIII. S. 212. Fifcher, Cefc. b. Philosophie. 11. 3. Aug.

und je mehr Mittelursachen nothig find, um etwas herborgubringen, besto unvolltommener ift die Wirtung".\*) Was aber ber teleologischen Borftellungsart entgegengeset wird, ift nicht die emanatistische, sondern die mathematische Dentweise. Wir wiffen bereits, was Folgen im mathematischen Sinne bedeutet, und daß Spinoza bas Folgen, Hervorgehen, Bewirken u. f. w. in keinem andern Sinne verfteht. Seine Lehre ist so wenig ein Emanationsspftem, als die Geometrie. Die Eigenschaften und Berhältniffe, die aus dem Wesen einer Riaur folgen, sind nicht deren Emanationen. Bas aus bem Befen Gottes unmittelbar folgt, ift nothwendig und ewig, wie Gott felbft, und in diefem Folgen oder bei diefer Art des Hervorgebens leidet die Bolltommenheit Gottes keinen Abbruch. So folgen aus Gott unmittelbar seine Attribute, so folgen aus den Attributen unmittelbar die unendlichen Modificationen; Gott ift gleich bem Inbegriff aller feiner Attribute, das Attribut ift gleich dem Inbegriff aller feiner Dobi-Diefe Gleichungen waren unmöglich, wenn die Folgen als Emanationen b. h. als eine Stufenreihe abnehmender Bolltom= menheit begriffen sein wollten. Wenn nun Spinoza bennoch die unmittelbaren Wirkungen Gottes als die vollkommenen, die mittelbaren als die unvollkommenen bezeichnet, um fo unvollkommener, je vermittelter sie sind, so hat er dabei keinen andern Unterschied im Auge als den des Unendlichen und Endlichen, des Indeterminirten und Determinirten. Die volltommenste Wirkung ist bas unendliche Dasein der Attribute und Modi, die unvolltommenfte ift das Dafein der einzelnen Dinge. Aber bas Endliche ift tein Ausfluß bes Unendlichen, benn die unendlichen Modificationen find ja nichts anderes als ber Inbegriff und Zusammenhang aller einzelnen Dinge.

### 2. Der Inbegriff ber Mobi als bewirkte Ratur.

Gott ist die innere Ursache aller Dinge. Als diese Ursache ist er die wirkende Ratur (natura naturans) d. i. Gott in seinen Attributen. Ist Gott die innere Ursache aller Dinge, so sind alle Dinge Wirkungen Gottes und bilden als solche das Reich der bewirkten Ratur (natura naturata). "Unter der bewirkten Ratur", sagt Spinoza, "verstehe ich Alles, was aus der Nothwendigkeit der göttlichen Natur oder eines ihrer Uttribute solgt, das heißt alle Modi der Attribute Gottes,

<sup>\*)</sup> Eth. I. Append. (Op. II. pg. 72).

sofern sie als Dinge betrachtet werden, die ohne Gott weder sein noch gedacht werden können."\*) Unter der bewirkten Ratur begreisen wir alle Modi, die unendlichen und endlichen, oder mit andern Worten: wir begreisen darunter alle Wirkungen Gottes, die unmittelbaren und vermittelten. Die wirkende Ratur ist der Inbegriff der Attribute, die bewirkte Ratur ist der Inbegriff der Modi: jene ist Gott als unendliche Macht, diese ist Gott als das unendliche Reich seiner Wirkungen.

Mit diefer Auffaffung finde ich Erdmann in einem Wiberftreit, der in feinen früheren Schriften ftarter als in der jungften hervortritt, aber auch hier noch einen gewissen Stützunkt findet. Die Frage betrifft Spinozas Begriff von der "natura naturata". Es handelt fich um die Realität der Modi, wie es fich vorher um die der Attribute gehandelt hatte. Ift nach Spinoza unter "natura naturata" ber Inbegriff aller Dinge zu verstehen, fofern fie Dobi b. h. Wirtungen der Attribute (Glieder des Caufalnerus) find, oder fofern fle nicht Modi find, fondern unferer Ginbilbung als felbftftandige Ginzelwesen ericeinen? Wenn man, bemerkt Erdmann in seinem jungften Werke, mit Spinozas kurzem Tractat zwischen "natura naturata generalis" und "natura naturata particularis" unterfceibet, so gilt jene in der erften, diefe in der aweiten Bedeutung ber eben geftellten Wir konnen die Sache unerörtert laffen, da die angeführte Unterscheidung fich in der Ethit nicht mehr findet und hier die "natura naturata" in keinem andern Sinn genommen wird als ber tutze Tractat die "natura naturata generalis" genommen hatte. Sie bedeutet den Inbegriff aller göttlichen Mobi.\*\*)

Nun hatte Erdmann in einer früheren, sehr lehrreichen Schrift zwar diese Bedeutung auch nicht in Abrede gestellt, aber die natura naturata selbst in dieser Bedeutung für einen Gegenstand blos unserer Einbildung erklärt, also ihre reale Geltung in Spinozas Lehre und damit auch die der Modi bestritten. Seine Erklärung lautet: "Gott oder die Natur kann in einer doppelten Weise betrachtet werben. Erstlich, was sehr schwer ist, mit der Vernunft, da ist sie die natura naturans, zweitens mit der Imagination, was viel leichter ist und was wir meistens thun, da ist sie die natura naturata d. h.

<sup>\*)</sup> Eth. I. Prop. XXIX. Schol. — \*\*) Erdmann: Grundriß (3. Aufl.) Bb. II. S. 56—57.

ber Complex der göttlichen Modi, wie sie als Dinge betrachtet werden. Sie verhalten sich nicht, wie man aus der Activ= und Passitosorm dieser nicht von Spinoza erfundenen Ausdrücke vermuthen könnte, wie Ursache und Wirkung, sondern wie richtige und abstracte Aussachung zu einander".\*)

Dies ift die Frage, mit der wir zu thun haben. Erdmanns. Auffassungen find uns burch die Art ihrer Begründung und das Gewicht ihres Bertreters viel gu bebeutend, um fie nicht eingebend zu würdigen; wir dürfen unsere Ansicht nicht für begründet erachten. bevor wir eine folche Gegenansicht zu widerlegen gesucht. Wie nach der letteren die Attribute nicht in das Wefen Gottes, fondern blos in den menschlichen Berstand fallen und dessen Erkenntnikformen ausmachen, so sollen die Modi ober die einzelnen Dinge nicht in das Wefen Gottes, fondern blos in die menfchliche Ginbildung und beren Vorstellungsart fallen. Es giebt in uns eine doppelte Betrachtung ber Dinge: burch ben Berftand und die Ginbilbung, jene ift intellectuell, diefe finnlich. Auf dem Standpunkt des Berftandes ericbeint uns Gott in feiner Ginheit, auf dem der Imagination ericheint uns die Welt in ihrer Mannigfaltigkeit: bort die Ginerleiheit der Substanz, hier das bunte Allerlei der Dinge. Die Welt als Object unserer Bernunftbetrachtung ift die "natura naturans", die Welt als Object unserer Imagination ift die "natura naturata". Die Betrachtungsweise der Bernunft ift die mabre, die der Imagination die faliche: jene vereinigt, diese isolirt die Dinge. Daber verhalten fich nach Erdmann die beiden Raturen, die wirkende und die bewirkte, nicht wie Ursache und Wirkung, sondern wie Intellect und Imagination oder wie die mahre und falsche (abstracte) Auffassung der Dinge. die Welt mit einer Arcisfläche verglichen, so erscheint dem Verftande die Kreisfläche ungetheilt, bagegen der Imagination als getheilt in unendlich viele Segmente, die ebenfo, wie die ungetheilte Rreisflache, unter ben verschiedenen Attributen verschieden erscheinen, durch das blaue Brillenglas blau, durch bas gelbe gelb gefehen werden. beiden Naturen verhalten sich, wie der Name ankündigt, wie Spinoza erklärt, und der Sinn seines ganzen Systems fordert, wie Wirkendes und Bewirktes, wie Urfache und Wirkung, fie bilden die Seiten eines Begriffs, nämlich der unendlichen, göttlichen Caufalitat. Die

<sup>\*)</sup> Erbmann: Bermifchte Auff. (bie Grundbegriffe bes Spinozismus) S. 134.

Caufalität ift entweder nichts, oder fie ift der Zusammenhang von Urfache und Wirkung. Ift es möglich, daß in der Erkenntniß biefes Busammhangs ber Berstand die Ursache wahrnimmt und die Imagination die Wirkung? Ift es möglich, daß in der Erkenntniß der Caufalität die eine Salfte berfelben bem Berftande und die andere ber Einbildung zufällt? Entfteht auf einem andern Standpuntte ber Betrachtung der Begriff ber Urfache, auf einem andern der der Wirtung? Erdmann felbft hat für feine Unficht von ben Attributen den Sat wiederholt angeführt, daß außerhalb des Verftandes in Wirtlichkeit nichts exiftirt als Substanz und Mobi; er hatte baraus nicht folgern follen, baf die Attribute blos in den Berftand fallen, denn da die Substanz in den Attributen besteht, so muffen mit der Subftang auch die Attribute in Wirklichkeit existiren. Dazu tommt, bag es Spinoza ausdrudlich fagt, felbft an ben angeführten Stellen. "Es giebt außerhalb bes Berftandes nichts als Substanzen ober, was dasselbe heißt, beren Attribute und Mobi." "Nichts existirt in Wirklichkeit als Substanz und Modi, und die letztern find nichts anderes als Affectionen ber Attribute Gottes. "\*) Aus diesen Sagen folgt die Realität der Attribute, die Erdmann in Abrede stellte; nach feiner eigenen Erflärung folgt aus ben angeführten Sagen bie Realität der Modi. Wo aber bleibt diese von ihm felbst bejahte Realität, wenn die Modi oder die einzelnen Dinge feiner Meinung nach blos in unsere Imagination fallen? Die Modi find "Mobi ber Attribute Gottes", fie gehören also zweifellos zu ben Attributen. Wenn nun die Attribute (nach Erdmanns Erklärung) blos in den Berftand fallen, wie konnen die Modi, die ja den Attributen angehören, einem anderen Bermögen als dem Berftande, nämlich ber Imagination zufallen? Um die Sache in dem bezeichneten Bilbe auszudrücken: wir feben die blaue ober gelbe Rreisfläche in viele Segmente getheilt, wir feben ein blaues Segment, bas Segment fieht nur die Imagination; daß es blau ift, fieht nur der Berftand. Wie ift es moglich, eine aus Berftand und Ginbildung fo gemischte Betrachtungsweise gelten zu laffen? Run erklärt zwar Erdmann, daß die Modi nicht als folche in die Imagination fallen, fondern nur fofern fie als Einzeldinge betrachtet d. h. isolirt und verselbstständigt Dies ift richtig. Aber fo betrachtet, find die Mobi nicht

<sup>\*)</sup> Eth. I. Prop. IV. Dem. Prop. XXVIII. Demonstr. S. oben S. 359.

mehr Modi und ihr Inbegriff nicht mehr "natura naturata". Und eben hier liegt der Jrrthum. Was von der "natura naturata" gilt, gilt von den Dobis, beren Inbegriff fie ift; was bagegen von den Einzeldingen gilt, die ohne Zusammenhang betrachtet werden, gilt nicht von der "natura naturata". Ohne Zufammenhang betrachtet, erscheinen die einzelnen Dinge als felbstiftandige Wefen, die nichts mit einander gemein haben: diefe Anfchauungsweise ift allerdings inadäquat und imaginär. In ihrem Zusammenhange betrachtet, ericheinen die einzelnen Dinge als Glieber eines endlosen Caufalnexus, als Wirtungen, beren lette Urfache Gott ift, b. h. als Modi ber Attribute Gottes, als Dinge, deren Inbegriff das Reich der bewirkten Natur, die natura naturata ausmacht. Erdmann aber fagt: "Auf bem Standpunkte der Imagination, welche die Dobi als einzelne Dinge betrachtet, entsteht die Anschauung der natura naturata" und beruft fich auf Spinogas Ertlärung : "Unter der bewirkten Ratur verstehe ich alle Modi der Attribute Gottes, sofern fie betrachtet werben als Dinge". Aber bies fagt Spinoza nicht, seine Erklärung lautet vielmehr: "Unter der bewirkten Ratur verstehe ich alle Modi der Attribute Gottes, fofern fie als Dinge betrachtet werden, die in Sott find und ohne Gott weder fein noch begriffen werden können".\*) Rach Erdmann besteht die natura naturata in den Modis, sofern fie als Dinge ohne allen Zusammenhang genommmen werben, d. h. (fpinozistisch zu reben) sofern fie nicht Modi find. Rach Spinoza besteht die natura naturata in den Modis, sofern fie als die Dinge in ihrem ewigen Zusammenhange genommen werden, als Dinge, die in Gott find und ohne Gott weder fein noch begriffen werden tonnen, d. h. als Wirtungen Gottes. Erdmann fagt: in der natura naturata werben die Modi betrachtet als Dinge; dies thut die Imagination. Spinoza fagt: in der natura naturata werben die Dinge betrachtet als Modi d. h. als Wirkungen, deren lette Urfache Gott ift, und diefe Betrachtungsweise gilt ihm als die mabre Ertenntnif.

<sup>\*)</sup> Bersuch einer wissenschaftlichen Darstellung der Gesch. der neuern Philos. Bb. I. Abth. II. S. 66. Bgl. Berm. Aufs. S. 134. Per naturam naturatam intelligo id omne, quod ex necessitate Dei naturae sive uniuscujusque Dei attributorum sequitur, hoc est, omnes Dei attributorum modos, quatenus considerantur ut res, quae in Deo sunt et quae sine Deo nec esse nec concipi possunt. Eth. I. Prop. XXIX. Schol.

# III. Das Berhaltniß zwischen Gott und Belt.

#### 1. Problem und Lösung.

Berftehen wir unter der wirkenden Natur Gott als unendliche lacht (die Macht oder das Wesen Gottes), dagegen unter der be= irkten Natur den Inbegriff aller Dinge oder was man gewöhnlich it bem Borte Belt bezeichnet, fo ift bas Berhaltnig amifchen beiben aturen gleich bem Berhaltniß zwischen Gott und Welt. Gott und Belt verhalten fich bann in ber Lehre Spinozas, wie die "natura iturans" zur "natura naturata". Und da Gott unendlicher, die inge aber endlicher Natur find, so läßt sich auch sagen, daß hier 18 Berhältnig bes Unenblichen und Endlichen in Frage tomme. amit erhebt sich in Betreff ber Lehre Spinozas ein vielverhandeltes roblem, beffen Löfung in ber berfchiedenften Weise versucht worden t und als ein Probirstein für das richtige Verständniß des Philophen gelten darf. Freilich ift schon die Frage nicht richtig gestellt, enn man die bewirkte Ratur gleichsett der Welt im Unterschiede in Gott und die Welt gleichsett dem Endlichen im Unterschiede im Unendlichen. Dann werben Gott und Welt, Unendliches und ndliches als Seiten eines Verhältnisses betrachtet, die eine relative elbstständigteit gegen einander haben. Es ift tein Bunder, wenn i einer solchen schiefen Stellung der Frage auch die Antwort schief Giebt es zwischen Gott und Welt in ber Lehre Spinozas berhaupt keine Relation, fo darf auch nicht nach der Art ihrer elation gefragt werden.

Um also das Problem richtig zu fassen und im Sinne Spinozas i lösen, vergegenwärtigen wir uns den Gehalt der beiden Naturen. nter der wirkenden Natur begreisen wir alle Attribute Gottes, nter der bewirkten alle Modi dieser Attribute. Da nun die Attriete Gottes in beiden Naturen enthalten sind, so leuchtet ein, daß ch die natura naturans zur natura naturata (Gott zur Welt) mau so verhält, wie die Attribute zu ihren Modissicationen. Man 11ch deshalb eigentlich nicht sagen, daß hier ein Verhältniß zwischen ott und Welt stattsinde, denn was hier Welt genannt wird, die natura naturata", ist das göttliche Wesen selbst in seinen Wirzugen. Eben so wenig darf man von einem Verhältniß des Unendschen zum Endlichen reden, denn die Modissicationen sind als die nmittelbaren Folgen der Attribute (als der Zusammenhang aller

einzelnen Modi) selbst unendlich und ewig; die Attribute aber verhalten sich zu den unendlichen Modisicationen (dem Inbegriff aller endlichen Dinge), wie der Grund zu seiner nothwendigen und ewigen Folge. Wir wissen, was im Sinne Spinozas ewige Folge bedeutet: was ewig solgt, das ist ewig, wie die Wahrheiten in der Mathematik.

#### 2. Die falichen Auffaffungen.

Jebe andere Borstellung versehlt den Sinn unserer Lehre. Zwei einander entgegengesette Auffassungen sind grundsalsch: man verneint zwischen den beiden Naturen (Gott und Welt) entweder jede Art der Berbindung oder jede Art des Unterschiedes; im ersten Fall gilt der Dualismus zwischen Gott und Welt, im zweiten deren unmittelzbare Einheit. Es giebt noch einen dritten Standpunkt, der jene beiden Extreme vermeiden möchte, aber nicht weniger sehlgreist, indem er von Gott zur Welt eine Art Uebergang sucht, um zu erklären, wie im Geiste Spinozas die Entstehung der Welt zu denken sei. Untersuchen wir in der Kürze diese drei Irrwege, auf denen das Berständniß unseres Philosophen verloren geht.

Erscheint die Welt als durch einen besonderen Act aus dem Wesen Gottes hervorgegangen, so muß dieser Act eine Folge ent= weber bes göttlichen Willens ober bes göttlichen Befens fein: erften Kall ift die Entstehung der Welt eine freie That des Willens. im zweiten ein nothwendiges Product des Wefens oder der Macht Gottes. Als Werk des göttlichen Willens ift die Entstehung der Welt Schöpfung, als Product des göttlichen Wefens naturgemäße Genefis. Das göttliche Wesen geht in die Welt über, indem seine Bolltom= menheit in diesem Fortgange entweder abnimmt ober zunimmt: im ersten Fall ist die nothwendige Entstehung (Genesis) der Welt Emanation, im zweiten Entwicklung. Das find die drei Formen, worin die Entstehung der Welt aus Gott durch einen besonderen Act seines Willens oder Wesens erklärt wird: sie erscheint entweder als Schöpfung oder als Emanation ober als Entwicklung. Als Schöpfung kann fie in Spinozas Lehre nicht gedacht werden, denn es giebt in Gott weder Verstand noch Wille. Als Emanation ebensowenig, wie wir schon früher gezeigt haben. Was hier aus dem Wefen Gottes folgt, emanirt nicht, fondern ift, die Dentweise Spinozas ift nicht emanatiftifc, sondern mathematisch. Als Entwicklung kann sie auch nicht gedacht werben, benn Gott kann nicht vollkommener werden, als er ift. Mithin giebt es von Gott zur Welt keinen Uebergang. Es bleibt alfo, um das Berhältniß beiber außeinanderzusetzen, nur der Gegensatz oder die unmittelbare Einheit übrig: der Unterschied ohne Einheit oder die Einheit ohne Unterschied.

Die Substanz oder Gott ift nach Spinoza das absolut unendliche und bestimmungslose Wesen: es darf daher in Gott keine Bestimmungen, keine Attribute, keine Modi der Attribute geben; alles
Bestimmte und Endliche muß von ihm unterschieden und als etwas
betrachtet werden, das in Wahrheit dem Wesen Gottes nicht zukommt.
Die Welt als der Inbegriff der Dinge steht in durchgängigem Gegensatze zum Wesen Gottes: sie ist das, was Gott nicht ist. Nun sorbert die Lehre Spinozas, daß Alles aus Gott begriffen wird. Was
baher aus dem Wesen Gottes nicht begriffen werden kann, gilt solgerichtigerweise als unbegreislich. Unter diesem Gesichtspunkte wird
erklärt, daß im Spinozismus die Existenz der Welt oder das Dasein
ber Dinge etwas Unbegreisliches sei.

Gott ist nach der Lehre Spinozas Alles in Allem. Außer ihm ist nichts. Kann also die Welt aus dem Wesen Gottes nicht begriffen werden, muß fie als etwas außer Gott angesehen werden, so muß man im Geist dieser Lehre folgerichtig erklären, daß die Welt nicht in Wahrheit existirt, daß sie nicht blos unbegreislich, sondern vollstommen nichtig und ohne alle Realität ist. In Wahrheit giebt es im Systeme Spinozas nur Gott und keine Welt. Die Bejahung der Gottheit fordert hier die Berneinung der Welt: dem Pantheismus entspricht der "Akosmismus", mit welchem Worte Hegel Spinozas Weltanschauung bezeichnet hat.

Es bleibt noch ein Mittelweg übrig, um diese beiden Extreme zu vermeiden und das Dasein der Dinge in unserer Lehre weder für volltommen unbegreislich noch für volltommen nichtig zu erklären. Allerdings könne die Welt aus dem Wesen Gottes nicht abgeleitet werden, aber deshalb sei sie nicht schreckenings unerklärlich und dürse es nicht sein, da es in der Lehre Spinozas nichts Unbegreisliches gebe; allerdings können hier die Dinge keine wahrhafte Wirklichkeit haben, aber deshalb seien sie nicht volltommen nichtig, denn sie seien unleugbare Vorstellungen des menschlichen Geistes: sie erklären sich nicht aus dem Wesen Gottes, sondern aus der menschlichen Betrachtungsweise, unabhängig von welcher sie keine Realität haben. Die Attribute seien nicht in Gott, sondern in unserem Ber-

stande, die Modi und deren Inbegriff (natura naturata) nicht in Gott, sondern in unserer Einbildung.

Es find also drei Arten, wie die Welt von Gott getrennt und bem Wefen besfelben entgegengefett wird: in biefem Gegenfate gilt fie entweder für unbegreiflich ober für nichtig ober für ein Objet blos ber menschlichen Borftellung. Wir haben die lette Anficht in den vorhergehenden Capiteln bereits ausführlich erörtert und unfer Einwürfe bargelegt. Die natura naturata foll aus der menichlichen Imagination erklärt werden. Woher kommt die menschliche Imagination ? Sie ift eine Borftellungsweise bes menschlichen Beiftes. Und ber menfcliche Geift? Diefer ift ein beftimmter Mobus bes Dentens, selbst angehörig der natura naturata. So wird die lettere aus etwas abgeleitet, das felbft erft aus ihr hervorgeht. "Außer unferem Berftanbe", fagt Spinoza, "exiftirt nichts als Substanz ober, was Also existiren unabbasselbe heißt, deren Attribute und Modi." hängig von unserer Borstellung alle Modi der Attribute Gottes d. h. bie natura naturata als ewige Folge ber natura naturans.

Wird die Welt für unbegreiflich erklärt, fo ist zwischen Gott und Welt eine Rluft, die ben Zusammenhang der Ertenntnig und damit die Möglickkeit der Philosophie aufhebt, also der Lehre Spinogas aufs Aeuferfte widerftreitet. Wird die Welt für nichtig er-Mart, fo tann fie nicht mehr als eine nothwendige Folge Gottes gelten und überhaupt nichts aus dem Wesen Gottes folgen, dann ift Gott wirkungslos, also machtlos, der Begriff der göttlichen Caufalität wird null und nichtig und mit ihm die ganze Lehre Spinozas. "Die Macht Gottes", fagte ber Philosoph, "ift bas Befen Gottes." Mit seiner Macht wird auch sein Wesen verneint. So sehr widerftreitet bem Spinozismus biejenige Auffassung, bie ihn für "Atosmismus" erklärt hat! Es giebt zwischen Gott und Welt teinen Es bleibt ber lette Ausweg ju Nebergang und teinerlei Gegenfat. versuchen: die Geltung der unmittelbaren Ginheit beider. Die Substanz besteht in den Attributen, deren jedes unendliche und ewige Besenheit ausdrückt, die Attribute bestehen in dem Inbegriff aller Modi. Werden die Modi der Attribute mit der Substang unmittel= bar identificirt, fo giebt es für diese Auffassungsweise zwei verfciebene Formen: entweder die Attribute ober die Modi theilen fich in bas Wefen ber Substang. Jebes Attribut brudt unendliche Wefenheit aus, jedes ift bemnach felbft Substang, es giebt nicht blos eine Sub-

ftanz, fonbern zahllofe: biefe Auffaffungsweise ist atomistisch ober individualiftisch. Jeder Modus ift ein endliches, bestimmtes Ding. Theilen fich die Modi in das Wesen der Substanz, so gilt diese als das Ganze und die einzelnen Dinge als deffen Theile, so ist jedes Ding ein Theil Gottes, also das Wesen Gottes theilbar und getheilt, daber im Grunde materiell und ftofflich: bann ift Gott ober die Substana ber Weltstoff, beffen Theile bie einzelnen Dinge bilben: bies ift bie Borftellungsweise, welche Bierre Baple dem Spinozismus zuschrieb, um ihn auf wohlfeile Art lächerlich zu machen. Beibe Auffaffungen find unmöglich. Die atomiftifche fcheitert an bem Begriff ber einen und einzigen Substanz, mit der die gesammte Lehre Spinozas fteht und fällt; die materialiftische scheitert an dem Begriff ber Substanz, wie an dem des Modus. Die Substanz ist untheilbar. Wie kann bas Untheilbare getheilt sein? Die Modi find nicht beständig. Wie tann die Substang aus ihnen bestehen? Wie man bas Berhaltnig amifchen Gott und Welt auch zu faffen fucht, burch llebergang ober Gegenfat oder unmittelbare Ginheit: in jeder Form verfehlt man ben Sinn Spinogas und gerath in eine ihm wiberftreitende Dentweise. Identificirt man die Attribute mit der Substanz, so verneint man ben Spinozismus und nähert fich ben Atomiften ober Leibnig; identificirt man die Modi mit der Substang, so verneint man dieses Syftem völlig und gerath in einen ihm fremden Materialismus. Sest man die Attribute der Substang entgegen und macht fie ju Formen des menschlichen Verstandes, so verläßt man den Dogmatismus Spinozas und nähert fich einer Art von kritischem Ibealismus, der nach der Gegend Rants zu liegt; fest man die Modi der Substanz entgegen und macht sie zu bloßen Objecten unserer Einbil= dung, so verläßt man den Realismus Spinozas und geräth in die Rabe des berkelen'ichen Idealismus. Jede diefer Auffassungen ift in bem Berftandnig ber Lehre unferes Philosophen ein Fehlgriff.

Gott verhält sich zur Welt, wie die wirkende Natur zur bewirkten. Es giebt nur eine Art, dieses Verhältniß im Geiste Spisnozas richtig zu sassen: die wirkende Natur ist die ewige Ursache, die bewirkte ist die ewige Folge. Die Einheit dieser Ursache und dieser Wirkung ist die Einheit von Gott und Welt, der Unterschied jener beiden ist der Unterschied zwischen Gott und Welt; es giebt in der Lehre Spinozas keine andere Einheit und keinen anderen Unterschied beider.

#### IV. Gefammtrefultat.

Substantia = Deus = natura = omnia Dei attributa

Cogitatio Extensio

Natura naturans

Natura naturata = omnes Dei attributorum modi

Necessarii et infiniti modi

Intellectus absolute Motus et Quies.

infinitus.

Facies totius Universi.

Res particulares

Ideae Corpora (res)

Sechstes Capitel.

Die Ordnung der Dinge. Geifter und Körper.

# I. Die Ordnung ber Dinge.

#### 1. Der Caufalnerus.

Die endlichen Modi d. h. die einzelnen endlichen Dinge folgen mittelbar aus den nothwendigen und unendlichen Modificationen, welche selbst unmittelbar aus den Attributen Gottes hervorgehen. Dieser Sat steht sest; alle Bestimmungen, welche die Natur der endlichen Dinge näher betreffen, müssen aus demselben abgeleitet werden. Nun waren die nothwendigen und unendlichen Modificationen der Zusammenhang aller Dinge oder deren endloser Causalnezus. Jedes einzelne Ding ist ein Glied in der Kette der Dinge; keines solgt unmittelbar aus der ganzen Kette, vielmehr ist jedes dieser Glieder zunächst von anderen Dingen, die ebenfalls Glieder der Kette sind, bedingt und abhängig. Kein endliches Ding ist durch sich, jedes ist in seinem Dasein und Wirken von außen bedingt, durch gängig determinirt, die Wirkung äußerer Ursachen, und da diese

felbst endlicher Natur, selbst Wirkungen anderer, äußerer Ursachen sind, so herrscht in dem Reiche der Dinge d. h. innerhalb der natura naturata die endliche Causalität oder, was dasselbe heißt, die Caussalität der Mittelursachen.

Wir müssen daher in Rücksicht der Dinge die unendliche Causasität von der unendlichen wohl unterscheiden. In der unendlichen wirkt eine erste Ursache, die von nichts Anderem abhängt (causa prima), ein wahrhaft ursprüngliches Wesen, das durch sich ift und durch sich begrissen wird (causa sui); in der endlichen wirken Ursachen, die selbst Wirkungen anderer Ursachen sind, also abgeleitete, endliche Wesen, die durch anderes sind und begrissen werden. Die unendliche Causalität wirkt unmittelbar, die endliche wirkt nur durch Mittelursachen (causae secundae); jene ist unbedingt, diese bedingt. Daraus solgt der Gesichtspunkt für die Erklärung der Dinge. Positiv ausgedrückt: in der Kette der Dinge ist jedes Ding Wirkung einer äußeren Ursache. Negativ ausgedrückt: in der Kette der Dinge giebt es keine erste oder letzte Ursache, kein ursprüngliches Wesen, keine primäre, sondern nur secundae.

Die endliche Caufalität ift bas Gefet und die Ordnung der Dinge. Wenn nun jedes einzelne Ding die Wirtung einer außeren Urfache ift, so ift sein Dafein von Bedingungen abhängig, die nicht in ihm felbst liegen. Man tann beshalb von teinem einzelnen Dinge fagen, baß fein Wefen die Exiften, in fich fcließe. Bielmehr gilt bas Ge= gentheil: es kann gedacht werben als nicht existirend, es existirt nicht nothwendig, nicht unbedingt. In diefer Ruckficht gilt von jedem einzelnen Dinge, daß sein Dasein zufällig ift; es ift in feinem Da= fein und Wirken durchgangig von außen beterminirt, daher handelt es weber indeterminirt noch aus eigenen inneren Beweggrunden; es handelt nicht indeterminirt, also unfrei; nicht aus eigenen inneren Beweggrunden, also nicht nach Zwecken. Dies gilt von allen einzelnen Dingen, also auch bom Menschen, auch dieser ift ein einzelnes Ding, ein Glied der Rette, die das Gefet der Caufalität zusammen= balt. Daber ift die menschliche Freiheit eine bloße Ginbildung, die nur fo lange besteht, als man die Ursachen nicht einfieht, aus denen man handelt; fie ift eine Täuschung, durch die Unwissenheit verurfact. Gin Menfc, der fich einbildet frei zu fein, ift in den Augen Spinozas wie ein Stein, ber geworfen wird und in ber Bewegung bes Wurfs fich einbildet zu fliegen. Wie der gewoxfene Stein in ber Bewegung fortstrebt, die er von außen empfangen hat, jo befindet fich der menschliche Wille in einem bestimmten Streben ober Berlangen, deffen Urfache nicht er felbft, fondern die Dinge find. bie außerlich auf ihn einwirten. "Das ift jene menschliche Freiheit, mit der die Leute großthun, und die lediglich darin besteht, daß die Menichen wohl ihre Begierden kennen, die Urfachen aber, von benen fie beftimmt werben, nicht tennen.\*)" Die wirtende Caufalitat felbft kann nur auf eine Art gedacht werden. Die Wirkung exfolgt, wenn bie Bedingungen gegeben find, die ju ihrem Dafein gehören. So verschieben auch die Wirkungsart der Ursachen oder die Ratur der wirkenden Arafte ift, das Gefet, nach bem fie wirken, ift in allen Fällen dasfelbe. Wie alfo auch die Dinge beschaffen fein mogen, es giebt in ihnen nur einen Zusammenhang und eine Ordnung: die der wirkenden Caufalität. Daber fagt Spinoza: "ordo totius naturae sive causarum connexio".\*\*)

#### 2. Beifter und Rörper.

Nun find die Dinge insgesammt Modi der einen Substanz und können nichts Anderes sein, sie drücken alle dasselbe eine Wesen "certo ac determinato modo" aus. Die Substanz aber wirkt in verschiedenen Attributen, sie wirkt kraft des unendlichen Denkens und kraft der unendlichen Ausdehnung. Mithin sind alle Dinge Modi sowohl des Denkens als der Ausdehnung: als Modi der Ausdehnung sind sie ausgedehnte Katuren oder Körper; als Modi des Denkens sind sie denkende Katuren oder Seelen (Geister). Nach Desecartes war der Geist oder die Seele eine Substanz, ihr Attribut war das Denken, dessen Modi die Ideen. Nach Spinoza ist das Denken Attribut der einen unendlichen Substanz, der Geist ein Robus des Denkens (eine einzelne denkende Katur), daher nennt er die Geister als Modi des Denkens auch Ideen und versteht unter den Ideen, weil sie Modi des Denkens sind, auch Geister.

Jedes Ding ift zugleich Seele (Geift, Ibee) und Körper. Ausbrucklich erklärt Spinoza im hinblick auf den Menschen, daß auch die übrigen Individuen sämmtlich beseelt find, wenn auch in ver-

<sup>\*)</sup> Epist. LXII. &gl. Eth. III. Prop. II. Schol. — \*\*) Eth. II. Prop. VII. Schol.

schiebenen Graben.\*) Alle Dinge find befeelt, alle Seelen verkörpert. Es giebt teine Seelen ohne Körper, teine Körper ohne Seelen. Der Inbegriff aller Dinge, sosern sie Modi des Denkens sind, bildet die Geisterwelt (Ibeenwelt); der Inbegriff aller Dinge, sosern sie Modi der Ausdehnung sind, bildet die Körperwelt. Die Ursache der Geisterwelt ist das Attribut des Denkens und ihre Ordnung der Causalnerus der Ideen; die Ursache der Körperwelt ist das Attribut der Ausdehnung und ihre Ordnung der Causalnerus der Körper. Wie verhalten sich die Geister zu den Körpern, da doch beide offenbar dieselben Dinge und dieselbe Welt ausmachen?

ı:

k

Á

ı

i

1

Geister und Körper sind Wirkungen verschiedener Attribute, jedes ist in seiner Art uxsprünglich und unendlich, darum kann keines aus dem andern hergeleitet, keines durch ein anderes erklärt werden, keines unter der Mitwirkung eines andern handeln. Was aus dem Denken solgt, solgt nur aus diesem Attribut, aus keinem andern. Innershalb des Denkens darf nichts durch die Ausdehnung, innerhalb der Ausdehnung nichts durch das Denken erklärt werden. Beide Attribute wirken volksommen unabhängig von einander, es giebt zwischen beiden keine Art der Causalität oder der gegenseitigen Einwirkung; daher wird in der Geisterwelt alles blos durch des Denken, in der Körperwelt alles nur durch die Ausdehnung erklärt.

Rein einzelner Wodus folgt unmittelbar aus dem Attribute, bessen Modus er ist, sondern allemal aus Wodisicationen dieses Attributs: Ideen können nur aus Ideen, Körper nur aus Körpern erklärt werden. Es ist eben so unmöglich und widersinnig, die denkende Natur aus der körperlichen zu erklären, als diese aus jener; in der Ideenwelt gilt keine andere Erklärungsweise als die idealistische, in der Körperwelt keine andere als die materialistische. Die Ideen solgen allein aus dem modisicirten Denken, also im letzten Grunde aus Gott, sosen er ein denkendes Wesen ist; dasselbe gilt von den Körpern in Rücksicht der modisicirten Ausdehnung. Spinoza nennt das wirkliche, in der bestimmten Form eines Attributs ausgeprägte Dassein "esse formale". Dieses sormliche Dasein kommt daher sovohl den Ideen als den Körpern zu, nicht blos den letzteren, wie man bisweilen gemeint hat, sonst hätte Spinoza nicht sagen können: "esse formale idearum". Er unterscheidet davon das gedachte ober

<sup>\*)</sup> Eth. II. Prop. XIII. Schol.

vorgestellte Dasein d. h. das Objeet der Borftellung als "esse objectivum". Er nennt bas Ding, welches burch bie Ibee vorgeftellt ober ausgedrückt wird, Ideat. Diefe Bezeichnungen habe ich in der Ruge erklärt, damit folgende Sage richtig verftanden werden. "Das wirtliche Sein der Ideen hat Gott zu feiner Urfache, fofern er blos als bentendes Wefen genommen, nicht aber, fofern er burch ein anderes Attribut erklärt wird. Das heißt: die Ideen fowohl der Attribute Gottes als der einzelnen Dinge haben zu ihrer wirkenden Ursache nicht die Ibeate oder die vorgestellten Dinge, sondern Gott selbst, sofern er ein bentendes Wesen ift." "Die Modi jedes Attributs haben Gott zu ihrer Urfache, sofern er blos unter jenem Attribute. beffen Modi fie find, nicht aber unter irgend einem anderen betrachtet "Das wirkliche Sein einer Ibee tann nur burch einen andern Mobus des Denkens als feine nächste Ursache und biefer wieder durch einen anderen erklart werben und fofort ins Endlose: so daß wir die Ordnung der gesammten Natur oder den Causalnexus, fofern die Dinge als Modi des Denkens betrachtet werden, lediglich burch das Attribut des Denkens, und sofern fie als Modi ber Ausdehnung erscheinen, lediglich burch das Attribut der Ausdehnung erklären muffen. Dasfelbe gilt von ben übrigen Attributen."\*)

Indessen sind Denken und Ausdehnung, obwohl sie ganz unabhängig von einander wirken, doch von Ewigkeit her identisch, denn sie sind Attribute einer und derselben Substanz. Also gehören auch ihre Modi zu einer und derselben Substanz, und so verschieden sie in Rücksicht der Attribute sind, der Substanz, und so verschieden sie in Rücksicht der Attribute sind, der Substanz oder dem Wesen nach sind sie identisch. Das modisicirte Denken besteht in den Geistem (Seelen, Ideen), die modisicirte Ausdehnung in den Körpern. Geister und Körper sind daher nicht verschiedene Dinge, sondern verschiedene Formen eines und desselben Dinges. Dasselbe Ding ist zugleich Geist und Körper. Was in dem Attribute des Denkens als Geist existirt, eben dasselbe existirt in dem Attribute der Ausdehnung als Körper. Was im Denken vorgestellt wird, das wird in der Ausdehnung verstörpert; und es wird im Denken nichts Anderes vorgestellt, als was in der Ausdehnung körperlich eristirt.

Diefelben Dinge find zugleich Geifter und Körper, diefelbe Belt zugleich Geifter (Ideen)= und Körperwelt. Run ift die Ordnung ber

<sup>\*)</sup> Eth. II. Prop. V-VI. - \*\*) Eth. II. Prop. VII. Schol.

inge schlechterdings nothwendig und kann nicht anders sein als sie :. Within ist dieselbe Ordnung und berselbe Zusammenhang in den deen als in den Körpern. Jede Idee ist die Folge einer andern, e wiederum Folge einer anderen Idee ist, jeder Körper ist Folge nes anderen, der wiederum Folge eines anderen Körpers ist. Nun nn jede Wirkung nur aus der Ursache erkannt werden, die sie beirkt hat. Also müssen die Ideen genau nach derselben Wethode kannt werden als die Körper und umgekehrt. Daher der Satz: "Die ronung und Verknüpfung der Ideen ist dieselbe als die Ordnung nd Verknüpfung der Körper".\*)

Das Wesen der Substanz besteht in der Causalität, die Ordung der Dinge im Caufalnerus. Diefer Caufalnerus ift in den Ideen rielbe als in den Körpern. So existirt z. B. der Kreis im Denken 18 3bee, in ber Ausbehnung als Figur. Diefe 3bee und biefe Figur nd ihrer Entstehung nach verschieden, ihrem Inhalte nach identisch. de Ibee bes Areifes ift ein Modus des Denkens, die Figur ein lodus ber Ausdehnung; jene gehört in ben Zusammenhang ber been und kann nur aus ihm erklart werben, biefe gehort in ben ufammenhang der Körper und läßt fich nur aus diefem begreifen. immermehr tann aus ber raumlichen Geftalt bie Ibee berfelben der aus der Idee die räumliche Gestalt erzeugt werden. Dennoch ruden diese Idee und biese Figur eine und dieselbe Sache aus, ämlich die Natur des Kreises, und es ift in der Idee dieser geojetrischen Größe genau bieselbe Realität enthalten als in ihrer Figur. Bas von allen Dingen gilt, eben basfelbe gilt auch vom Menschen. er menfcliche Geift und ber menfcliche Körper bruden ein und asselbe natürliche Ding aus und verhalten fich zu einander, wie er gebachte Areis jum ausgebehnten. Wäre ber menfchliche Rorper n Rreis, fo mare ber menfcliche Geift bie Ibee biefes Rreifes. Der tenschliche Geift ift die Idee des menschlichen Körpers, dieser ift n Glied der Körperwelt und kann nur aus der Ordnung oder dem aufalnegus berfelben begriffen werden. Daher muß man die Ginichtung der körperlichen Ratur kennen, um zu wissen, was der mensch= de Rorper ift; und bas Berftandnig bes menfclichen Korpers ift öthig, um zu wiffen, was der menschliche Geist ift. In dieser Abcht entwirft Spinoza die Grundzüge der Körperlehre, die er in seiner

<sup>\*)</sup> Eth. II. Prop. VII. Dem.

Sifder, Gefd. b. Abilofophie. II. 3. Auft.

Ethik gestiffentlich nicht weiter ausdehnt, als die Idee der menfclichen Natur fordert.\*)

# II. Die Rörperwelt.

#### 1. Der Causalnerus der Körper.

Nach Descartes find die Modi des Denkens Adcen, die der Ausdehnung Bewegungen: barin ftimmt Spinoza mit feinem Borganger überein; aber nach ihm find auch die Geifter nur Modi des Dentens und die Körper nur Modi der Ausdehnung, daher identificirt Spinoza Geifter und Ideen, Körper und Bewegungen. Alle Körper find Dodificationen der Ausdehnung, alle Modi der Ausdehnung find Bewegungen; die Bewegungen unterscheiden fich nach bem Grabe ihrer Geschwindigkeit, fie find langfamer ober fcneller, und die langfame Bewegung geht am Ende in den Zuftand ber Rube über. Daber bie beiben Axiome, womit Spinoza feinen Abrif ber Körperlehre beginnt: "Alle Körper sind entweder in Bewegung oder in Rube". "Jeber Körper bewegt fich balb langfamer, balb schneller."\*\*) Sieraus erhellt, worin die Körper fich unterscheiben und übereinftimmen. Sie unterscheiden fich nicht ber Substanz nach, benn fie find nicht Subftangen; sie unterscheiden sich auch nicht dem Attribute nach, benn fie find alle Modificationen besselben Attributs, fie unterscheiden fic nur als Modi der Ausdehnung, b. h. in Rückficht der Bewegung und Ruhe, der mehr oder weniger geschwinden Bewegung. Sie ftimmen barin überein, daß fie Mobi besfelben Attributs find, baf fie fich schneller und langfamer bewegen, daß fie aus ber Bewegung in die Ruhe, aus diefer in jene übergehen konnen. Run ift die Ordmung der Körver beren Caufalnerus. In biefem Zusammenhange ift jedes Glied Wirkung einer außeren Urfache. Alfo ift die Bewegung ober Ruhe jedes Rorpers bewirkt von außen, jeder Rorper wird jur Bewegung ober Rube von einem andern bestimmt, der gu feiner Bewegung ober Rube ebenfalls von einem andern bestimmt ist und so

<sup>\*)</sup> Eth. II. Prop. XIII. Schol. Die Körperlehre wird daher auch nicht in einer spstematischen Folge von Lehrsätzen, sondern in vier Axiomata, acht Lemmata und sechs Postulaten behandelt. Die Lemmata (Lehnsätze) enthalten die allgemeine Körperlehre, die Postulate deren Anwendung auf den menschlichen Körper. Op. II. pg. 90—94. Bgl. Tract. drev. II. Praes. Cor. S. ob. Buch II. Cap. VII. S. 216—17.

— \*\*) Eth. II. Ax. 1—II.

fort ins Endlose. Aus biefem Caufalnerus muffen alle Erscheinungen in der Körperwelt erklärt werden, d. h. fie entstehen sämmtlich nach bem Befet ber mechanischen Caufalitat. Daber bie brei erften Lehnfähe: "Die Körper unterscheiden fich in Rückficht der Bewegung und Rube, ber Geschwindigkeit und Langfamkeit, nicht aber in Rudficht der Substang". "Alle Körper ftimmen in einigen Sachen überein" (nämlich barin, daß fie alle ausgebehnt find und bewegt ober rubend, foneller ober langfamer bewegt fein können). "Der bewegte ober rubende Rorper mußte jur Bewegung ober Rube von einem anbern Rörper beftimmt werben, ber ebenfalls jur Bewegung ober Ruhe von einem andern bestimmt wurde, und dieser wieder von einem andern, und fo fort ins Endlofe. "\*) Jebe Bewegung ift alfo die Wirkung einer außeren Urfache. Diefe Urfache ift ber bewegende Körper. Die Arten, wie ein Körper von einem andern bewegt wird, folgen aus der Ratur sowohl des bewegenden als des bewegten Rorpers, fei es nun bag mehrere verschiedene Rorper einen und benfelben bewegen ober ein und berfelbe mehrere. \*\*)

## 2. Ginfache und aufammengefette Rorper.

Die Körper find entweder bewegt ober nicht bewegt, fie bewegen fich entweder foneller ober langfamer, b. h. bie Große ihrer Geschwindigkeit hat verschiedene Grade. Diese Unterschiede find die ein= fachsten. Darum find die Körper, die nur folche Unterschiede zeigen, die einfachsten (corpora simplicissima). Aus diesen find alle anderen zusammengesett. Je zusammengesetzter ein Körper ift, um so mehr bewegende Rörper oder Krafte find in ihm vereinigt, um fo größer ift feine Machtvollkommenheit, um fo größer alfo auch feine Wirtungsfähigkeit fowohl im activen als im paffiven Sinn, b. h. um fo größer ift fowohl feine Fähigteit zu wirten als feine Empfänglichteit für die Einwirkungen anderer Körper. Je mächtiger aber ein Wesen ift, um fo vollkommener ift es. Daher gilt der Sat: daß bie Abrper, je zusammengefetter, um so vollkommener find. Die einfachften Rorper find die unvolltommenften, weil fie am wenigsten vermögen. volltommenfte Körper ift bas Universum, ba es alle Körper in fic begreift. So bildet die Körperwelt ein Stufenreich zunehmender Bollkommenheit oder fortschreitender Zusammensehung, die von der Ber-

<sup>\*)</sup> Eth. II. Lemma I-III. - \*\*) Lemma III. Ax. I.

binbung ber einfachsten Körper beginnt, diese Berbindungen oder Körper zweiten Ranges (corpora secundi generis) zu einer höheren Berbindung vereinigt (corpora tertii generis) und so immer umsassendere und vollkommenere Bildungen hervorbringt.\*)

Gine folde Bufammenfegung, beren (einfache ober gufammengesette) Theile ein Ganges ober eine wirkliche Gemeinschaft bilben. nennt Spinoza ein Individuum; je umfaffender und complicirter eine folche Gemeinschaft ift, um fo volltommener ift bas Individuum. Amei Bedingungen find dazu erforderlich, daß Körper eine Gemeinschaft ober ein Individuum ausmachen: die verschiedenen Körper muffen einen aggregativen Zusammenhang eingehen, und ihre vericiebenen Bewegungen muffen fich zu einer gemeinschaftlichen Bewegung verbinden. Jedes Individuum ift ein bestimmtes Rorberaagregat und ein bestimmter Bewegungscomplex b. h. ein Dechanismus, deffen Theile sowohl in Rücksicht ihrer Lage als ihrer Bewegungen fich wechselseitig bestimmen. Diese wechselseitige Causalität der Körper giebt ber Zusammensetzung den Charakter eines Ganzen und die Form der Individualität. "Wenn einige Körper von gleicher oder verschiebener Größe bergestalt zusammengehalten werben, daß fie fich wechsel= seitig berühren, ober wenn fie fich mit gleichen ober verschiedenen Graben ber Geschwindigkeit fo bewegen, daß fie auf eine bestimmte Weise ihre Bewegungen einander mittheilen, so sagen wir, daß bieje Körper in wechselseitiger Verbindung stehen und alle zusammen einen Rörper ober ein Individuum ausmachen, das fich burch biefe Bereinigung der Körper von anderen unterscheibet."\*\*)

Der aggregative Zusammenhang der Körper oder die Anlagerung der Theile eines Individuums hat zwei verschiedene Formen: ente weder hängen diese Theile dergestalt an einander, daß sie nicht ohne Widerstand getrennt werden können, oder die Theile sind gegen einander vollkommen beweglich und in ihrer Lage verschiedbar: im ersten Fall sind die Körper sest, im zweiten flüssig. Die gegenseitige Lage der Körper ist bestimmt durch die Oberslächen, die sich berühren; diese Oberslächen sind größer oder kleiner, es sind daher die beiden Källe möglich, daß die Theile eines Individuums entweder mit ihren größeren oder mit ihren kleineren Oberslächen sich gegenseitig berühren, d. h. die Körper hängen mehr oder weniger an einander. Im

<sup>\*)</sup> Eth. II. Lemm. III. Ax. II. — \*\*) Eth. II. Lemm. III. Ax. II. Defin.

ersten Fall halten sie stärker zusammen, und es ist eine größere Kraft nöthig, um sie zu trennen; im zweiten Fall ist der Zusammenhalt der Theile weniger stark, und es ist also leichter, ihre gegenseitige Lage und damit die Form des Individuums zu verändern. Sind die Theile mit großen Oberstächen an einander gelagert, so nennt man den Körper hart, im andern Falle weich.\*)

Das Individuum besteht bemnach in einer bestimmten Berbin-So lange biefe Berbindung dauert, bleibt bie bung bon Körpern. Natur und Form des Individuums diefelbe. Innerhalb diefer Berbindung find eine Menge Beränderungen möglich, welche die Berbindung felbft nicht aufheben, alfo auch die Ratur und Form des Individuums nicht verandern. Nun besteht jene Berbindung in einem beftimmten Quantum von Korpern, die fich ihre Bewegungen gegenfeitig mittheilen. So lange bas Quantum ber Theile und beren Bewegungsverhältniß fich gleich bleibt, beharrt die Ratur und Form des Individuums. Also bleibt Ratur und Form des Individuums unverändert: 1. wenn gewiffe Theile ausscheiden und eben so viele berfelben Art an die Stelle treten, 2. wenn die Theile größer ober Kleiner werden, ohne ihre Summe und ihr Bewegungsverhaltniß zu ändern, 3. wenn einige Theile die Richtung ihrer Bewegung andern, aber alle Theile ihr Bewegungsverhältniß behalten, 4. wenn das Inbividuum fich bewegt oder ruht, die Richtung feiner Bewegung fei welche fie wolle, aber bas Bewegungsverhältniß aller Theile basselbe bleibt.\*\*)

## 3. Der menschliche Körper.

Der menschliche Körper ist außerorbentlich complicirt. Er ist zusammengesetzt auß verschiedenen Individuen, deren jedes sehr zusammengesetzt ist. Die Bestandtheile des menschlichen Körpers haben alle Formen der Cohäsion, die einen sind hart, andere weich, andere stüffig. Der menschliche Körper besteht in sortwährendem Stoffwechsel, indem er Theile außscheidet, die er durch Aufnahme anderer Körper wieder ersetzt, und sich so beständig gleichsam wiedererzeugt. Je zusammengesetzter ein Körper ist, um so vollkommener d. h. um so mächtiger ist er und um so empfänglicher. So kann der menschliche Körper auf mannigsaltige Weise von anderen Körpern afficirt werden und selbst wieder andere Körper auf mannigsaltige Weise be-

<sup>\*)</sup> Eth. II. Lemm. III. Ax. III. — \*\*) Eth. II. Lemm. IV—VII.

wegen.\*) Es liegt bemnach in der Natur des menschlichen Körpers, daß er bei dem Reichthum seiner Complexion sehr vieler und mannigsfacher Veränderungen fähig ist. Diese Veränderungen nennt Spinoza Affectionen des Körpers. Wenn diese Affectionen auch das Vermögen und die Machtvolltommenheit des Körpers verändern, so werden sie die Kraft desselben entweder befördern oder hemmen, entweder vermehren oder vermindern. Jede Vermehrung steigert die Realität der körperlichen Natur und macht ihren Zustand volltommener, jede Verminderung bewirkt das Gegentheil.

Nun sind Seele und Körper ein und dasselbe Wesen. Es ist daher unmöglich, daß die Macht des Körpers vermehrt oder vermindert wird, ohne daß auch die Seele an dieser Beränderung theilnimmt. Bliebe sie bei den Affectionen des Körpers völlig unberührt, so wären Seele und Körper nicht mehr ein Wesen, so wäre die menschliche Katur ein anderes Ding unter dem Attribute des Denkens, ein anderes unter dem der Ausdehnung; denn die Kealität oder Macht des Körpers würde verändert, während die der Seele nicht verändert wird.

Der menichliche Geift ift bie Idee des menichlichen Rorpers. Aus biesem Begriff folgt bie gesammte Geifteslehre Spinozas. Affectionen des Körpers von Seiten des Geiftes entspricht, find die Ibeen dieser Affectionen: nämlich die Beränderungen, welche die benkende Natur afficiren und beren Macht entweder vermehren ober Diese Ideen der körperlichen Affectionen find die Gevermindern. muthebewegungen. Da nun Seele und Körper zusammen bas Wefen der menschlichen Natur ausmachen, so wird in den Affectionen des Körpers und den ihnen entsprechenden Gemüthsbewegungen das Bermögen der menschlichen Natur selbst auf positive oder negative Beije ergriffen. Eine folde Machtäußerung ber menschlichen Natur nennt Spinoza Affect. Sind wir die alleinige Ursache dieser Beränderungen, so ift unser Affect activ; find wir diese alleinige Ursache nicht, so verhalten wir uns im Affect leidend, und der lettere ift paffiv. Diesen paffiven Affect nennt Spinoza Paffion ober Leibenschaft. "Unter Affect verftehe ich die Affectionen des Körpers, durch welche das Bermögen (die Wirkungsfähigkeit) des Körpers entweder vermehrt oder vermindert, entweder befördert oder gehemmt wird, und zugleich

<sup>\*)</sup> Postulata I-VI.

die Ideen dieser Affectionen. Wenn wir nun von irgend einer dieser Affectionen die adäquate Ursache sein können, so begreise ich den Affect als Thätigkeit, im andern Fall als Leiden." Aus der Natur des menschlichen Körpers folgen nothwendig die Affectionen; aus der Natur des menschlichen Geistes folgen nothwendig die Ideen dieser Affectionen d. h. die Gemüthsbewegungen: aus dem Wesen der menschlichen Natur folgen daher nothwendig die Affecte. Da nun die menschlichen Natur ein Glied in der Kette der Dinge ist, also von anderen Dingen determinirt werden muß, so folgt, daß die menschliche Natur nothwendig leidet, und ihre Affecte daher auch Passionen oder Leisbenschaften sein müssen. Und zwar solgen diese zunächst aus der menschlichen Natur. Worin bestehen die menschlichen Leidenschaften und wie solgen sie aus dem Wesen des Menschen?

## IV. Gesammtrefultat.

| Cogitatio                         |                | Extensio              |
|-----------------------------------|----------------|-----------------------|
| Intellectus abs. inf.             |                | Motus et Quies        |
| Ideae                             |                | Corpora               |
| Ordo idearum                      | idem est ac    | Ordo rerum            |
|                                   |                | Corpora simplicissima |
|                                   |                | Individua             |
|                                   |                | I \oog                |
| İ                                 |                | II (see neri:         |
|                                   |                | III ) ജ.              |
|                                   |                | Corp. valde composita |
| Idea corp. humani - Mens humana - |                | Corp. humanum         |
|                                   | Natura humana. |                       |

## Siebentes Capitel.

Die menschlichen Leidenschaften. Thätige und leidende Affecte.

# I. Stellung ber Aufgabe.

Die Lehre von den menfchlichen Leidenschaften ift das Meifterftück Spinozas. Er hatte fich klar gemacht, daß die voruertheilsfreie und richtige Ertenntniß der menschlichen Ratur allein im Stande sei, eine Sittenlehre zu begründen, daß man die menschliche Ratur falich beurtheilen müffe, so lange man ihre Beidenschaften nicht verftehe, und daß der Mangel dieser Ginficht die Untauglichkeit der bisherigen Ethik verschulde. Geredet über die Affecte habe man viel, aber in ihrem Urfprunge erklart, in ihrer Ratur und Gewalt richtig gewürdigt habe fie niemand. Auch Descartes in feinem Werte über "bie Leidenschaften ber Seele", fo scharffinnig basfelbe fei, habe ben richtigen Gefichtspunkt verfehlt, weil er mit der falfchen Große ber menschlichen Freiheit gerechnet. Gewöhnlich pflege man über die Leibenichaften nur zu moralifiren und fie als Gebrechen zu behandeln, wobei man nicht genug einschärfen konne, wie Maglich ober lacherlich, wie verächtlich ober abscheulich fie feien. Man glaube, eine gute Moral zu geben, wenn man die menfchlichen Begierben tüchtig burchhechle und schlecht mache, aber diefe find für folche Borhaltungen taub, und die Moral bleibt fruchtlos, fo lange fie predigt, noch bazu tauben Ohren. Will die Sittenlehre zeigen, wie man die Leidenschaften beherrscht, so prüfe fie vor allem deren Ratur und Starte, benn es ift nicht möglich, einen Gegner ju befiegen, beffen Arafte man verkennt und unterschätt.

Hören wir Spinoza selbst, wie er seine Lehre von den Afsecten (den dritten Theil der Ethik) einführt. "Die meisten, die über die Leidenschaung der Menschen geschrieben, scheinen mir nicht von natürlichen, den allgemeinen Gesehen unterworfenen Erscheinungen, sondern von außernatürlichen Dingen zu reden. Ja es scheint, daß sie den Menschen in der Natur wie ein Reich im Reich betrachten. Denn sie glauben, daß der Mensch die Ordnung der Natur mehr store als besolge, daß er in Rücksicht auf seine Handelungen eine vollständige Machtvollkommenheit besitze und schlechterbings nur durch sich selbst bestimmt werde. Die Ursache der mensche

Lichen Ohnmacht und Unbeftandigkeit wird nicht ben Gefegen ber allgemeinen, sondern ich weiß nicht welchen Fehlern der menschlichen Natur zugefdrieben, die man eben beshalb beklagt, verlacht, gering= schätzt ober, was gemeiniglich geschieht, für nichtswürdig halt, und wer die Unkraft des menschlichen Geiftes mit etwas beredten und fpigen Worten burchzuhecheln verfteht, gilt für einen göttlichen Mann. Doch hat es auch nicht an ausgezeichneten Mannern gefehlt (beren Urbeit und Anftrengung uns ju großem und offenem Dante berpflichtet), bie über die richtige Lebensart viele treffliche Werke verfakt und bem Menfchengefdlecht febr kluge Rathfdlage ertheilt haben. aber die Ratur und Dacht der Affecte und was in ihrer Beherrfoung ber Geift bagegen vermag, bas hat, fo viel ich weiß, niemand beftimmt. 3ch weiß wohl, daß der hochberuhmte Descartes trog feiner Unficht von ber prattifchen Dachtvollfommenheit bes Geiftes boch bie menfchlichen Leidenschaften aus ihren erften Urfachen zu erklären und zugleich zu zeigen gesucht hat, wie fie ber Geift vollständig beberrichen könne, aber bargethan, wie ich meine und an seinem Orte beweisen werbe, hat er nichts als ben Scharffinn seines großen Genies. Um wieder auf jene Moralprediger zurückzukommen, welche die menfchlichen Gemuthsbewegungen und Sandlungen lieber verabscheuen ober belachen als begreifen wollen, fo wird es diefen Leuten gewiß feltfam ericeinen, daß ich menschliche Fehler und Thorheiten in geometrischer Weise behandeln und Erscheinungen, die fie als vernunftwidrig, eitel, ungereimt und abicheulich berichreien, methodisch begrunden will. Indeffen so ist nun einmal die Art meiner Betrachtung. Es aiebt in der Natur nichts, das einem Jehler derfelben zugefcrieben werden tonnte, fie ift ftets und überall fich felbft gleich, eben fo verhalt es fich mit ihrer Macht und Wirksamkeit: Die Gesetze und Regeln ber Natur, nach benen alles geschieht und fich verandert, find überall und ftets diefelben; fo muffen auch die Dinge, wie fie immer beschaffen fein mögen, nach berfelben Methode, nämlich nach der alleinigen Richt= fonur ber Naturgesetze ertlärt werben. So folgen die Affecte bes Haffes, Bornes, Reides u. f. w. aus derfelben Naturnothwendigteit und Rraft als andere einzelne Dinge, fie haben gewiffe Urfachen, burch bie fie begriffen werden, und gewiffe Eigenschaften, die unfeter Ertenntnif eben fo würdig find, als die Gigenschaften anderer Dbjecte, beren Betrachtung uns blos ergbit. Wie ich in den vorhergehenden Buchern bas Wefen Gottes und des Geiftes untersucht habe,

so werbe ich nach berselben Methode die Natur und Gewalt der Affecte, wie die Macht des Geiftes dagegen barthun; ich werde die menfclichen Sandlungen und Begierben gang fo betrachten, als ob es fich um Linien, Machen und Abrper handelte." Aehnlich erklärt fich der Philosoph in der Einleitung seines politischen Tractats. "Um die Gegenstände der Politik mit derfelben Geiftesfreiheit als die der Mathematit zu untersuchen, habe ich mich ernftlich bemüht, die menschlichen handlungen nicht zu belachen noch zu betlagen noch zu berabscheuen, fondern zu erkennen. So habe ich die Leibenschaften, wie Liebe, Sag, Born, Reid, Chrgeiz, Mitleid und alle die übrigen Gemuthebewegungen nicht als Fehler, fonbern als Eigenschaften ber menschlichen Natur angesehen, die zur letteren gehören, wie zur Natur der Luft Hige, Rälte, Sturm, Donnter und andere Erscheinungen ber Art, die zwar unbequem, boch nothwendig find und gewiffe Ursachen haben, durch die wir ihr Wefen zu erkennen suchen, und die wahre Betrachtung diefer Objecte gewährt dem Geift diefelbe Freude als bie Ertenntniß der angenehmften Dinge."\*)

Wir wiffen, wie weit Descartes in seinem Werk über die Leibenichaften unserem Philosophen den Weg geebnet hatte und wie abhängig der lettere in feiner erften Bearbeitung biefes Themas von seinem Borganger war, obgleich er schon damals die cartefianische Freiheitslehre verneinte.\*\*) Man erkennt auch in der Ethik noch die Spuren jener gehaltvollen Borarbeit, aber die methodische Begrunbung der Affecte ift fo felbftftandig und fo eigenthumlich, daß bier ber Philosoph völlig in feinem eigenen Elemente erscheint. einleuchtendes Beispiel zu haben, wie wenig bei Spinoza die geometrische Form der Darftellung nur ein außeres, jedem Stoffe gefügiges Schema ift, vielmehr den Inhalt felbst ergreift und eigenartig umgeftaltet, vergleiche man seine Lehre von den Affecten im kurzen Tractat und im britten Theile der Ethik. Aus der Natur der Dinge, insbesondere aus der' bes Menschen wird der Grund der Beidenschaften ober das einfache Element derfelben abgeleitet, bann werden fie in ihren Grundformen unterschieben, dann fo specificirt, daß jede Art als eine nothwendige Folge erscheint; daraus ergiebt fich eine Claffification der Affecte, und nachdem diese gesammte Auf-

<sup>\*)</sup> Eth. III. (Op. II. pg. 131). Tract. pol. Introd. § IV. (Op. II. pg. 304—5).

- \*\*) Tract. brev. II. Cap. 5—14. Bgf. oben Buch II Cap. VIII. S. 218—21.

gabe in 59 Lehrfagen gelöst ift, wird die Summe der ganzen Unterfuchung in 48 Definitionen zusammengefaßt.

# II. Der Grund ber Leibenschaften.

1. Das naturgemäße Streben.

Ware ber menschliche Geift ein Wefen für fich, abgefondert und unabhängig von den anderen Dingen, fo waren die Leidenschaften aufällige Störungen, aber nicht nothwendige Folgen. Run aber ift ber menfcliche Geift, wie bereits feftsteht, in teiner Beise unabhängig, er ist nicht Substanz, sondern Modus, ein Glied der Caufaltette, ein Theil der Natur, den Ginwirkungen anderer Dinge ausgesetzt und unterworfen, also nothwendig leidend. Die Leidenschaften find daher seine nothwendigen Folgen. Weil der Geist ein endliches bestimmtes Wesen ift, darum ift er auch bestimmbar; sein Wesen begreift die Determination und damit den Zwang ober das Leiden in sich. "Wir sehen", sagt Spinoza, "daß die Leidenschaften deshalb zum Geifte gehören, weil biefer die Berneinung in sich schließt ober als ein Theil der Natur erscheint, der für fich allein ohne die anberen Dinge nicht klar und beutlich begriffen werden kann; aus demfelben Grunde ließe fich zeigen, daß die Leidenschaften überhaupt aur Natur der einzelnen Wefen, wie zu der des Geiftes gehören und gar nicht anders aufgefaßt werden können. Doch habe ich hier nur bie Absicht, von dem menschlichen Geifte allein zu handeln."\*)

Alle einzelnen Dinge sind leidender Natur, weil sie von äußeren Einwirkungen abhängig sind; sie sind vergänglich, weil sie leidend sind. Wie ihre Entstehung durch äußere Ursachen bedingt ist, ebenso ihre Vernichtung. Jedes Ding kann nur durch eine äußere Ursache zerstört werden. Wenn aber zwei Dinge sich so zu einander verhalten, daß eines die Ursache der Vernichtung des anderen ist, so erscheinen beide einander entgegengesetzt.\*\*) Ein solcher Gegensatz ist in ber Natur der Dinge nothwendig. Gäbe es nicht entgegengesetzte Naturen, so gäbe es keine Ursache der Vernichtung, so könnte kein einzelnes Ding vergehen: dann wären die Modi unvergänglich, was unmöglich ist. Da jedes Ding nur von außen zerstört werden kann, so ist klar, daß keines durch sein eigenes Vermögen zerstört wird,

<sup>\*)</sup> Eth. III. Prop. III. Schol. - \*\*) Eth. III. Prop. IV-V.

vielmehr, da es ber zerftörenben Urfache entgegengesett ift, mit aller Kraft ftrebt, in seinem Dafein zu beharren. Rein Ding ift fich selbft entgegengesetzt, teines zerftort fich felbft; jedes, fo viel an ihm ift, bejaht fein Dasein und ftrebt es zu erhalten. Die Erhaltung ift der Gegenfat ber Zerftorung. Ift nun jedes Ding ber Urfache feiner Berftbrung mit feinem gangen Bermogen entgegengesett, fo ift fein ganzes Bermögen das Streben nach Selbsterhaltung. Das Vermögen eines Dinges ift fein Wefen; alfo befteht das Wefen jedes Dinges in bem Streben nach Selbsterhaltung. Daher die Sätze: "Ein jedes Ding, so viel an ihm ift, ftrebt in seinem Sein zu beharren". "Dieses Streben nach Selbsterhaltung ift eines mit dem wirklichen Befen bes Dinges felbft."\*) Diefes Streben nach Selbfterhaltung geht nicht auf eine bestimmte Beit, tein Ding ftrebt, fein Dafein nur fur eine gewiffe Dauer zu erhalten, benn die lettere fclieft Anfang und Ende bes Bestehens, also auch die Bernichtung in sich. Da nun tein Ding fich selbst vernichtet, so tann sein Streben nach Selbsterhaltung auch nicht eine bestimmte Dauer in fich schließen; es schließt daber eine unbestimmte in fich.\*\*)

#### 2. Der menschliche Wille.

Was von allen Dingen gilt, gilt auch von der menschlichen Natur. Ihr Vermögen oder Wesen besteht nur in dem Streben nach Selbsterhaltung sowohl ihres geistigen als ihres körperlichen Daseins. Dieses Streben nennt Spinoza "appetitus". Was die menschliche Natur erstrebt, dessen ist sich der menschliche Geist bewußt: dieses bewußte Streben nennt Spinoza "Wille oder Begierbe (voluntas, cupiditas)". Was wir wollen oder begehren, ist demnach nichts Anderes als die Erhaltung und Realität unseres Daseins. Was dieses Streben besörbert, nennen wir gut, das Gegentheil döse; also sind unsere Vorstellungen des Guten und Bösen bedingt durch unsere Begierde, nicht umgekehrt: wir begehren die Dinge nicht, weil sie gut sind, sondern wir nennen sie gut, weil wir sie begehren. "Begierde ist bewußtes Streben. Daraus erhellt, daß wir nichts suchen, wollen, erstreben oder wünschen, weil wir es für gut halten, sondern im Gegentheil, daß wir es beshalb für gut halten, weil wir es suchen,

<sup>\*)</sup> Unaquaeque res, quantum in se est, in suo Esse perseverare conatur. Conatus = ipsius rei actualis essentia. Eth. III. Prop. VI—VII. — \*\*) Eth. III. Prop. VIII.

wollen, erstreben, wünschen".\*) Der Habsücktige hält einen Haufen Geld für das Beste, der Ehrgeizige den Ruhm, der Neidische fremdes Unglück.\*\*) Da die Macht eines Dinges gleich seinem Wesen ist, so ist das Wesen der menschlichen Natur gleich ihrem Streben und das Wesen des menschlichen Geistes gleich seinem bewußten Streben d. h. dem Willen zur Selbsterhaltung. Und da die Leidenschaften als nothwendige Folgen der menschlichen Natur zu begreisen sind, so müssen sie aus dem Willen zur Selbsterhaltung abgeleitet werden.

#### 3. Die Grundformen ber Leibenschaft.

Run find die Affecte die Ideen der körperlichen Affectionen. biefe aber verhalten fich ju bem Bermögen bes Rorpers entweber vermehrend oder vermindernd, entweder fordernd oder hemmend. Daher werden auch die Leidenschaften das Bermogen der menschlichen Ratur entweder vermehren oder vermindern, entweder fördern oder Jede Bermehrung ift ein Uebergang ju größerer Bolltommenheit, jede Berminderung ein Nebergang zu geringerer. Je vollkommener aber unfer Dasein ift, besto mehr wird bas Streben ober die Begierde der Selbfterhaltung bejaht und erweitert; je größer bagegen bie Berminderung unseres Dafeins ift, um so mehr wird bie Begierde der Selbsterhaltung verneint und eingeschränkt. So wird die Begierde des menschlichen Geiftes entweder befriedigt oder gehemmt. Das Bewußtsein befriedigter Begierde ift Freude ober Luft, das Bewußtsein der gehemmten ist Traurigkeit ober Schmerz. "Unter Freude", sagt Spinoza, "verstehe ich die Leidenschaft, durch welche der Geift zu größerer Bolltommenheit übergeht, unter Traurigkeit dagegen die Leidenschaft, durch welche er zu geringerer Bollkommenheit übergeht. \*\*\*\*) Begierde, Freude und Trauer find demnach die Grundformen, woraus fammtliche Leidenschaften hervorgehen: biefe find die Variationen, jene das Thema. Sie find nothwendige Folgen der begehrenden Menschennatur, welche die Freude eben fo nothwendig erftrebt als ben Zustand der Trauer flieht.+)

<sup>\*)</sup> Eth. III. Prop. IX. Dem. Schol. Appetitus = ipsa hominis essentia. Cupiditas est appetitus cum ejusdem conscientia. — \*\*) Eth. III. Prop. XXXIX. Schol. — \*\*\*) Eth. III. Prop. XI. Schol. Lactitia == passio, qua mens ad majorem perfectionem transit. Tristitia == passio, qua ipsa ad minorem transit perfectionem. — †) Affectuum Definit. I—III.

# III. Die Arten ber Leidenschaften.

1; Liebe und Haß (Rebenformen). Hoffnung und Furcht.

Es liegt in der Natur des menschlichen Geistes, daß er die freudigen Affecte zu erhalten und die traurigen loszuwerden sucht. Run
sind die Affectionen Wirkungen gewisser Ursachen. Was uns Frende
verursacht, beglückt uns und steigert unser Dasein, wir müssen es
daher nothwendig bejahen und zu erhalten suchen: so verlangt es
der Wille zur Selbsterhaltung. Was uns dagegen Schmerz verur
sacht, vermindert unser Vasein und ist demselben entgegengesetzt, daher
müssen wir ihm widerstreben und es zu verneinen und fortzuschaffen
suchen. Aus dem Willen zur Selbsterhaltung folgt, daß wir die Ur
sache unserer freudigen Affecte lieben und die der traurigen hassen.
Die Liebe ist demnach nichts anderes als Freude, verbunden mit
der Vorstellung ihrer äußeren Ursache, der Haß nichts anderes als
Traurigkeit, verbunden mit der Vorstellung ihrer äußeren Ursache.\*

Bas wir Freudiges ober Schmerzliches erleben, steht im Busammenhange mit anderen Dingen, die nicht die wirklichen Urfachen unferer freudigen oder traurigen Affecte, fondern nur zufällig mit benfelben verbunden find. Unwillfürlich aber verbreitet fich unfere freudig ober fcmerglich geftimmte Borftellungsweife auch über biefe zufälligen Umftande, womit die Objecte, die uns begluden ober traurig machen, verknüpft find. Go werben eine Menge Dinge, die teineswegs Urfachen unferer Affecte find, unwillfürlich Gegenftande einer freudig ober traurig gestimmten Betrachtung. Run lieben wir die Objecte der freudigen Borftellung und haffen die der traurigen; daher kommt es, was wir so oft erfahren, daß wir unwillkürlich Liebe oder Widerwillen gegen Dinge empfinden, die unfere guten ober fclimmen Erlebniffe nur zufällig begleitet haben. Bir möchten mit ber Urfache unferes Glucks und unferer Freude auch bie Ilmftanbe berfelben erhalten, wir begehren beren Dafein und bermiffen fie fehnfüchtig, wenn fie fehlen. Wir wollen bie Ursache unferer Freude erhalten, denn fie ift die Arfache unferer eigenen gebferen Bolltommenheit; barum ftellen wir gern vor, was wir lieben, erquiden uns an feiner Gegenwart, leben in feiner Erinnerung. Das

<sup>\*)</sup> Eth. III. Prop. XII. XIII. Schol. Amor — lactitia, concomitante idea causae externae. Odium — tristitia, concomitante idea causae externae. Aff. Def. VI—VII.

geliebte Wefen fei ein Freund, jufällig begegnet und ein Underer, ber dem Freunde auffallend ähnlich fieht, unwillfürlich berbinden wir feine Borftellung mit der des Freundes, der Andere wird ein Mitobject unserer freudigen Betrachtung und dadurch auch ein Mitobject unserer Liebe. So entsteht, was Spinoza Sympathie und Untipathie nennt: jufallige Liebe und jufalliger Sag. Dinge werden Objecte unserer Symbathie und Antivathie und gelten uns die einen für gut, die anderen für schlimm. Wir hoffen ohne irgend einen Grund, daß uns jene Gutes bringen, und fürchten eben fo grundlos das Gegentheil von den anderen. So entsteht aus Sympathie und Antipathie der Glaube an gute und üble Vorzeichen. Sier zeigt fich ber natürliche Ursprung des Aberglaubens. Diefer meint, gewiffe Dinge feien um ihrer Beschaffenheit willen Unheil verkündend und darum zu fürchten. In Wahrheit verhält sich die Sache umgekehrt: weil wir die wirkliche Urfache unferes Ungluck haffen, barum fassen wir einen Wiberwillen auch gegen bie Umftande biefer Urfache; gleichgültige Dinge werben Objecte unferer Antipathie, wir selbst werden abergläubisch, und die Dinge als Objecte des Abersglaubens erscheinen uns als bedeutungsvolle Borzeichen. Sehr gut jagt Spinoza: "jedes Ding kann zufälligerweife (per accidens) Urjache ber Hoffnung ober Furcht sein".\*)

Wenn die Ursache unserer Frende oder Trauer, also das Object unserer Liebe oder unseres Hasses nicht als gegenwärtig, sondern als künftig vorgestellt wird, so werden auch die Affecte der Freude und Traurigkeit als bevorstehend empfunden. Diese Gemüthsbewegung ist die Erwartung. Freudiges erwarten heißt hoffen, Trauriges erwarten fürchten. Erfüllt sich das Gehoffte, so verwandelt sich die Hoffnung in Zuversicht; ist das Gefürchtete eingetrossen, so wird aus der Furcht Berzweislung. Zuversicht (securitas) ist die Hoffnung, die nichts mehr zu fürchten hat, Berzweislung die Furcht, die nichts mehr zu hossen hat. So lange wir hossen und fürchten, ist der Ausgang der Sache noch ungewiß, daher hat jede Hoffnung zu fürchten und jede Furcht zu hossen. Hoffen Hoffen und Furcht sind beshalb schwankende nud unbeständige Affecte: jene ist schwankende Freude (inconstans lantitia), diese schwankende Trauxigkeit (inconstans lantitia), diese schwankende Trauxigkeit (inconstans lantitia), diese schwankende Trauxigkeit (inconstans lantitia), diese schwankende Trauxigkeit (inconstans lantitia), diese schwankende Trauxigkeit (inconstans lantitia), diese schwankende Trauxigkeit (inconstans lantitia), diese schwankende Trauxigkeit (inconstans lantitia), diese schwankende Trauxigkeit (inconstans lantitia), diese schwankende Trauxigkeit (inconstans lantitia), diese schwankende Trauxigkeit (inconstans lantitia), diese schwankende Trauxigkeit (inconstans lantitia), diese schwankende Trauxigkeit (inconstans lantitia), diese schwankende Trauxigkeit (inconstans lantitia), diese schwankende Trauxigkeit (inconstans lantitia), diese schwankende Trauxigkeit (inconstans lantitia), diese schwankende Trauxigkeit (inconstans lantitia), diese schwankende Trauxigkeit (inconstans lantitia), diese schwankende Trauxigkeit (inconstans lantitia), diese schwankende Trauxigkeit (inconstans lantitia), diese schwankende Trauxigkeit (inconstans lantitia), diese schwankende Trauxigkeit (inconstans lantitia), diese schwankende Trauxigkeit (inconstans lantitia),

<sup>\*)</sup> Eth. III. Prop. XV. Schol. Prop. XVI. Prop. L. — Aff. Def. VIII—IX. lleber die Schnsucht: Prop. XXXVI. Cor. Schol. "haec tristitia, quatenus absentiam ejus, quod amamus, respicit, desiderium vocatur. Aff. Def. XXXII.

stans tristitia). Wenn aber ber erwartete Ausgang, ben wir gefürchtet oder gehofft haben, nicht eintrifft, vielmehr ein unerwarteter in dem einen Falle die Furcht, in dem andern die Hoffnung ju Schanden macht, fo entstehen Affecte eigenthumlicher Art: bort werden wir plöglich von dem Drucke der Furcht erlost, wir athmen wieder auf und werben fröhlich, diefen Affect nennt Spinoga "gaudium"; hier wird ploglich unfere Soffnung niedergeschlagen, unfer Bewußtsein, das in der Hoffnung gelebt hatte, wird verwundet, oft auf die schmerzlichfte Beife, diesen Affect der ploglich fehlgeschlagenen. bitter getäuschten Hoffnung nennt Spinoza "conscientiae morsus"; er war offenbar um ben Ausbruck verlegen und wollte die Art und Beise bezeichnen, wie wir diesen Affect empfinden, wie einen Big ins Innere. Er hatte vielleicht gut gethan, ben Affect anders ju bezeichnen, um ben Leuten bie Thorheit zu fparen, feinen Ausdrud mit "Gewiffensbiß" zu überfegen. Gebankenlofer tann man nicht übersehen. Unter Gemiffensbig verfteben wir nichts anderes als bie Empfindung einer peinlichen Reue, deren Object die eigene Handlung und beren Folgen find. Unter "conscientiae morsus" verfteht bier Spinoza die Trauer über eine vernichtete Hoffnung, 3. B. die Empfindung, mit welcher ber Landmann auf ben Sagelfclag hinblictt, ber seine Saat zerstört hat. Wie hätte er sonst befiniren können: "ich verstehe unter conscientiae morsus die Traurigkeit, begleitet von der Borstellung einer vergangenen Sache, die gegen alles Erwarten ausgefallen ift?" Wie hatte er fonft biefen Affect ber Freude (gaudium) entgegenseten konnen, ba boch ben Gewiffensbiffen bie Bufriedenheit mit sich gegenübersteht, die niemand "gaudinm" nennt? Der Begriff der Gewissensbisse schließt den eines unerwarteten Ausgangs nicht nothwendig in fich, er fordert aber nothwendig ben des selbstverschuldeten Ausgangs, und von der Selbstverschuldung ift in biefem Falle nirgends bie Rebe.\*)

# 2. Arten und Folgen ber Liebe und bes Saffes.

Wir begehren unsere Selbsterhaltung, wir empfinden freudig, was unser Dasein vermehrt und steigert; wir lieben, was uns diese Freude verursacht. Also müssen wir nothwendig bejahen, was den

<sup>\*)</sup> Eth. III. Prop. XVIII. Schol. I—II. Aff. Def. XII—XVII. Anders und im gewöhnlichen Sinn hatte Spinoza consc. morsus im kurzen Tractat gefaßt, wo das Wort so viel als Scrupel und Reue bebeutet (Tract. drev. II. Cap. X.).

Gegenstand unferer Liebe erhalt, und berneinen, was ihn zerftort, wir muffen in biefer Rudficht alles Erhaltende freudig und alles Berftorenbe traurig empfinden. Je mehr die Urfache unserer Freude b. h. ber Gegenstand unserer Liebe in seinem Dasein gesteigert wird und an Bolltommenheit zunimmt, defto volltommener und freudiger fühlen wir das eigene Dasein. Run wird der Nebergang ju größerer Bolltommenheit als Freude empfunden. Je freudiger also der Gegenftand unferer Liebe bewegt ift, um fo freudiger find wir felbst be-Sein Gluck ift bas unfrige. Wir flihlen in dem, was wir lieben, unfer eigenes Dafein erhalten und bermehrt. Nun ift bie Urfache unferer Freude nothwendig Gegenstand unferer Liebe. alfo die Freude des Geliebten unfere eigene Freude, die um fo größer ift, je gludlicher fich ber Geliebte fühlt, fo folgt, bag bie Urfache dieses Glückes ein Gegenstand unserer Liebe sein muß. Wir werden daher lieben, was den Geliebten erfreut, und haffen, was ihn betrübt. Da nun die Uxfache seiner Freude nothwendig auch Gegenstand seiner Liebe ift, fo werden wir lieben, was er liebt, und haffen, was er haßt. Diefe Gemuthsbewegungen folgen eben fo nothwendig aus der Natur der Liebe, als diese aus der Freude und diese aus der Begierde, das eigene Dafein zu erhalten und zu vermehren, hervorgeht. Mit berfelben Nothwendigkeit folgen die entgegengefesten Gemuths= bewegungen aus ber Natur bes Haffes. Was ben Gegenstand unferes Haffes zerftort, ift uns erfreulich, bagegen peinlich alles, was ihn erhalt. Bas ihn brudt, fteigert unfer Selbftgefühl und erregt unfere Freude: was ihn fteigert und freudig erregt, empfinden wir brudend und fomerglich. Die Urfache feiner Freude ift zugleich Urfache unferer Trauer, die Urfache seiner Trauer ift zugleich Urfache unserer Freude: daher muffen wir haffen, was er liebt, und lieben, was er haßt.\*)

Nun lieben wir unter den Wesen unseresgleichen insbesondere diejenigen, mit denen wir verdunden sind und in deren Gemeinschaft wir unser Dasein erhalten und gestärkt fühlen. Daher liebt jeder die Glieder seiner Familie, die Genossen seines Standes, seines Volks, seiner Rekigion. Wir müssen aber hassen, was den Gegenstand unserer Liebe haßt oder was er haßt: daraus erklärt sich der gemeinschaftliche Haß, an dem wir als Glied dieser Familie, dieses Standes, dieses Volks, dieser Kriche theilnehmen. Hier ist der Grund, aus dem

<sup>\*)</sup> Eth. III. Prop. XIX—XXVI. Sifder, Gefc. b. Philosophie. II. 3. Auft.

jo gewaltige und in der menschlichen Gesellschaft folgenreiche Leidensschaften, wie Feindschaft der Stände, Glaubenssund Nationalhaß u. s. w. hervorgehen.\*)

Je größer unsere Liebe ift, um so mehr sind wir bestrebt, auch ihren Gegenstand zu vergrößern; dieser wächst mit unserer Liebe und sie mit ihm. Je mächtiger und werthvoller uns das Object unserer Liebe erscheint, um so mächtiger und stärker ist diese selbst. Kun erscheint ein Object um so werthvoller, je höher es geschätt, je mehr es geliebt wird. Wenn daher der Gegenstand unserer Liebe zugleich von anderen geliebt wird, so wird der Werth desselben vergrößert und eben dadurch unsere Liebe verstärkt. Wir Lieben jeht den Gegenstand doppelt: einmal als Ursache unserer Freude, dann als Object fremder Begierde; das erste Motiv ist die eigene freudige Empfindung, das zweite der Wetteiser (aemulatio).\*\*)

Wir wollen unfer Dafein vermehren, unfere Freude fteigern, unfere Liebe verftärken; fie wird verftärkt, wenn andere dasselbe Object lieben: daher wollen wir, daß der Gegenstand umferer Liebe auch anderen gefalle, auch von anderen geliebt werbe, wo moglich von aller Welt. Unfere Liebe wird in bemselben Grade vermehrt. als wir ihren Gegenstand von anderen geliebt feben, und fie wird in demfelben Grade vermindert, als andere den Gegenstand unserer Liebe geringschähen. Diese gerath dann in eine Art Widerstreit mit fich felbft, fie fangt an ju zweifeln und ju fchwanten, und wir erleiden jene Gemüthsbewegung, die Spinoza fehr gut als "fluotuatio animi" bezeichnet. Es gehört eine große Festigkeit und eine Herrschaft über die natürlichen Gemüthsbewegungen dazu, um zu lieben. was anderen werthlos erscheint. Will man dem Anderen seine Liebe verleiden, so ift das gewöhnliche Mittel, daß man den Gegenstand derfelben herabsett; will man seine Liebe anfeuern, so braucht man den Gegenstand derfelben nur zu erheben. Wenn aber alle dasselbe lieben und begehren, fo entsteht daraus nothwendig ein Wettstreit ber Begierden, der die Menfchen entzweit. Weil alle basfelbe lieben, muffen fie fich gegenseitig haffen. Und so kommt hier zum Borfchein. daß die Wurzel der begehrenden Liebe die Selbftliebe ift.\*\*\*)

Das Object unserer Liebe fei ein Wefen unseresgleichen. 29es wir lieben, wollen wir erhalten und wünfchen baher, bag es fo voll-

<sup>\*)</sup> Eth. III. Prop. XLV. Dem. Prop. XLVI. — \*\*) Eth. III. Prop. XXXI. — \*\*\*) Eth. III. Prop. XXXI. Cor. Schol.

tommen als möglich fei. Wir werben alles thun, um ben Geliebten au erfreuen; wir möchten die Urfache feiner Freude, alfo ber Gegenstand seiner Liebe sein, d. h. wir wollen wiedergeliebt werden. Aus der Liebe folgt nothwendig das Streben nach Gegenliebe. Je größer diese Gegenliebe ift, um so werthvoller erscheinen wir dem Geliebten, um so werthvoller und vollkommener erscheinen wir uns felbst, um io bober steigt unser Selbstaefubl. Richts bebt unser Selbstaefubl fo mächtig als das Bewuftfein geliebt und wiedergeliebt zu werden: nichts ift für unfer Selbftgefühl nieberschlagenber als liebe ohne Gegenliebe d. i. ungludliche Liebe. Darum ftrebt die Liebe nach Gegenliebe und zwar nach der vollkommensten. Jeder Abbruch und jeder Berluft, den wir in diesem Puntte erleiden, wird als Selbstverluft empfunden, d. h. auf die schmerzlichste Weise. Die vollom= menfte Gegenliebe ift die ausichliekende: wir wollen fle gang befitten. fie ift unfer größtes Blud, das wir mit keinem theilen wollen und teinem Anberen gonnen. Wird nun von bem Geliebten ein Anberer mehr geliebt als wir, so fühlen wir uns grenzenlos unglitcklich. Die Urfache unseres Ungluck ift ein Gegenstand unseres Haffes; also werben wir ben Geliebten haffen, weil er uns feine Gegenliebe entzieht, umd ben Anderen beneiben, weil er diese Gegenliebe befitt. So entsteht eine Liebe, die jugleich haßt und beneidet: biefe Liebe voller Saf und Reid ift die Gifersucht.\*) Man fieht leicht, welche Bedingungen diese Leidenschaft auf das Höchste steigern werben. Es sei jemand, den wir hassen, weil er uns irgend ein Uebel zugefügt hat, gleichviel welches; jest kommt ber Gehaßte in ben Befit eines Gluds, welches wir begebren: wir werden ihn also beneiden. ist auch Haß. Also wird sich der frühere Haß verstärken. Je mehr wir ben Anderen gehaft haben, um fo mehr werben wir ihn beneiden, und je mehr wir ihn beneiden, um fo heftiger werben wir ihn fortan haffen. Diefer Reid aber ift um fo großer, je beneibenstolltbiger, je begehrenswerther fein Glad erfcheint. Run fei biefes Etud bas größte, bas wir begehren: bie Liebe bes Geliebten; und awar haben wir biefes Glud nicht blos erftrebt, sondern es ift uns zu Theil geworden, wir haben es befoffen und jetzt an einen Anderen verkoren, den wir fcon vorher haften. Unter biefen Bebingungen

<sup>\*)</sup> Eth. III. Prop. XXXIII—XXXV. Schol. Zelotypia — odium erga rem amatam invidiae junctum.

wird der Haß, mit ihm der Neid, mit diesem die Eisersucht ins Unermeßliche steigen und, wenn keine Gegenmacht sie zu Boden schlägt, unsere ganze Seele verdunkeln. Richts ist sür die Gisersucht qualender als die Borstellung, daß der Geliebte mit dem Gehaßten in Liebe vereinigt ist, daß der Gehaßte auf dem Gipfel des Glücks und daß der, den wir lieben, die Ursache dieses Glücks ist. Je inniger diese Bereinigung ist, um so peinlicher ist uns ihre Borstellung, um so qualvoller die Eisersucht. Wenn das geliebte Wesen sich dem Andern, den wir hassen, völlig hingiebt, so ist die Bereinigung die innigste. Sine solche völlige Hingebung ist nur möglich in der Geschlechtsliebe. Daher ist diese die besondere Rahrung der Eisersucht. Und am surchtbarkten wird die letztere empfunden, wenn ein Mann die Frau, die er mit der größten Leidenschaft liebt, sich einem Andern hingeben sieht, den er auf das Aeußerste haßt.\*)

Wenn wir ein Wesen, das wir lieben, zu hassen genöthigt werben, so wird dieser Haß doppelt schwer empsunden. Einmal lastet auf uns das Gesühl der verminderten oder vernichteten Liebe, und dieses Gesühl, nicht mehr lieben zu können, was wir disher geliebt haben, ist schon für sich ein großes Unglück, ein tief eindringender Schwerz. Dazu kommt das Nebel selbst, das wir ersahren haben, und das unmittelbar den Haß verursachte. So ist der Haß, den uns ein geliebtes Wesen erregt, allemal doppelt verursacht, während die Liebe einsach begründet war. Wenn daher der Haß an die Stelle der Liebe tritt, so ist er nothwendig größer, als vorher die Liebe war, d. h. wir hassen den Gegenstand mehr, als wir ihn je geliebt haben, und je größer die Liebe war, um so stärker ist der vergrößerte Haße.\*\*)

Die Liebe wird durch die Gegenliebe gesteigert, eben so der Haf durch den Gegenhaß. Der Haß nährt den Haß. Wenn ich ein Wesen hasse, das mir llebles zugefügt hat, so lebe ich schon unter dem Druck einer traurigen Empfindung, denn es ist peinlich zu hassen. Run strebt der Haß seinen Gegenstand zu beschädigen und zu vernichten; ich werde also den Gehaßten zu verlehen suchen, dadurch werde ich die Ursache seines Leidens, also ein Gegenstand seines Hasse, d. h. ich werde wiedergehaßt. Wie die Vorstellung geliebt zu werden wohlthut, so thut es weh gehaßt zu werden. Zu dem peinlichen

<sup>\*)</sup> Eth. III. Prop. XXXV. Schol. — \*\*) Eth. III. Prop. XXXVIII.

Gefühl des Haffes kommt das peinliche gehaft zu werden. Der Andere hat mir ein lebel zugefügt, beshalb muß ich ihn haffen; jest haßt er mich wieber und fligt mir baburch ein neues llebel zu, er wird von Neuem Ursache meiner Furcht und meines Leidens, also von Neuem Gegenstand meines Haffes; ich werde ihn also nothwendig noch mehr als vorher haffen, und so fteigert fich ber haß, indem er vom haffe genährt wird, ins Unermefliche.\*) Da nun bie Menfchen bei ber Selbstsucht und bem Wetteifer ihrer Begierben von Natur weit mehr aum Saffe als zur Liebe geneigt find und ber einmal begonnene haß unaufhörlich wachst, fo muß man fragen, warum fich bie Menfcen gegenseitig nicht fortwährend bie größten lebel zufügen? Die Urfache, die es verhindert, ift Mar und folgt aus derfelben Quelle. Nebes augefügte Nebel vermehrt ben Saf und erzeugt bie Bergeltung. Wir werben biefelben Uebel, die wir bem Undern gufügen, gu fürchten und zu erleiden haben; und da die Furcht auch ein Uebel ift, so find die Uebel, welche aus dem Gegenhaß folgen, allemal größer als das lebel, welches ber haß zufügt. Run liegt es in ber menschlichen Natur, die ihre Selbsterhaltung begehrt, daß fie lieber ein kleineres Uebel nicht zufügt, als felbst ein größeres fürchtet und leibet. Diese natürliche Scheu (timor) bammt ben gegenseitigen Sag und macht ihn weniger verberblich.\*\*)

Liebe und haß verhalten fich als entgegengesette Größen. Wie bie Liebe durch ben Haß, wenn fich beibe in ber Richtung auf dasfelbe Object begegnen, vermindert und aufgehoben wird, wie Liebe burch Gegenliebe, haß durch Gegenhaß fich fteigert und mehrt, fo wird ber Saft burch die Liebe aufgehoben und vertilat, wenn beide in berfelben Richtung zusammentreffen. Gin Wefen, bas wir haffen, erweist uns Gutes, es wird Urfache unferer Freude, alfo Gegenstand Dadurch werden wir um eine traurige Empfindung unserer Liebe. ärmer und um eine aludliche reicher; wir werden von dem beinlicen Drucke des Haffes befreit und zugleich durch die wohlthuende Empfindung der Liebe erquickt. So wird das gehaßte Wefen, von bem wir Gutes erfahren, die Urfache fowohl unferer Befreiung vom Haffe als unserer positiven Freude; es wird die Ursache eines doppel= ten Wohlgefühls, also nothwendig auch Gegenstand unserer doppelten Liebe. Wir werben daher dieses Object jest stärker lieben, als wir

<sup>\*)</sup> Eth. III. Prop. XLIII. - \*\*) Eth. III. Prop. XXXIX.

es vorher gehaßt haben, d. h. wir werden es mehr lieben, als wenn wir es niemals gehaßt hätten.\*) ("Jett mehr mein Freund, als du je Feind gewesen", läßt Shalespeare den Ausidius zu Coriolan seinem Todseinde sagen, als dieser dem Feldheren der Bolster seine Freundschaft anträgt.) Wenn aber die Liebe, die aus dem Hasse ihrentscht, den Haß übertrifft, so könnte es scheinen, als ob der größte Haß der beste Weg zur Liebe wäre; es könnte scheinen, daß die Liebe nothwendig am größten sei, wenn sie aus dem größten Haß hervorgeht. Man müßte also solgerichtigerweise den Haß begehren um der Liebe willen, aber man müßte auch eben so solgerichtig den Haß sortwährend steigern, um die Liebe zu vergrößern; dann aber wirde man vor Haß nicht zur Liebe kommen, daher wird niemand den Weg zur Liebe durch den Haß nehmen wollen, ebensowenig als man die Krankheit um der Gesundheit willen oder den Schaden um der Entschädigung willen wünscht.\*\*)

## 3. Liebe und haß unter ber Borftellung ber Freiheit.

In allen Fällen lieben wir, was uns erfreut, und haffen, was uns Berberben bringt. Je mehr nun ein Object Urfache unserer Freude oder Trauer ift, um so mehr müssen wir es lieben oder hassen. Gin Wefen, welches die alleinige Urfache feiner Wirtungen ift ober uns als folde gilt, nennen wir frei. Darum werben wir am meiften diejenigen Wefen lieben ober haffen, die wir als freie Urfachen ber guten oder schlimmen Wirkungen ansehen, die wir von ihnen ersahren. Nun halten wir die Raturerscheinungen für nothwendig, die Menfchen dagegen für frei. Diese Borftellung, so unbegrundet fie ift, macht, daß wir von ben menfclichen Sandlungen gang anbers afficirt werden, als von den Wirkungen der Natur. Was uns durch jene Gutes oder Schlimmes geschieht, empfinden wir mit dem Bewußtsein, daß es beabsichtigt war und unterlassen werden konnte: baber erregt ein Menfch, ber uns ein kleines lebel zufügt, unfern haß, während die zerftörende Raturgewalt eine Empfindung abnlicher Art nicht hervorruft. Hier trägt die Schuld der Zusammen= hang der Dinge. "Daher muß Liebe und Haß gegen ein vermeintlich freies Wesen größer sein als gegen ein nothwendiges." \*\*\*)

<sup>\*)</sup> Eth. III. Prop. XLIII—XLIV. — \*\*) Eth. III. Prop. XLIV. Schol. — \*\*\*) Eth. III. Prop. XLIX. Schol.

# 4. Selbstzufriebenheit und Reue.

Auch uns selbst halten wir für frei, auch unsere eigene Handlungen sind nach den Erfolgen, die ste haben, Objecte unserer freudigen oder schwerzlichen Empsindungen: diese Freude ist Selbstzufriedenheit, diese Trauer Reue. Aus der Borstellung unserer Freiheit entsteht in uns die leberzeugung: "dies hast du selbst gethan, du allein!" Eben dieses Bewußtsein macht die Selbstzufriedenheit so stolz und die Reue so nagend. Daraus erklärt sich die Natur beider Gemilithsbewegungen. "Reue ist Trauer, verbunden mit der Borstellung unserer selbst als ihrer Ursache." "Selbstzufriedenheit ist Freude, verbunden mit derselben Idee." Diese Affecte sind aus keinem anderen Grunde so heftig, als weil die Menschen sich einbilden frei zu sein.\*)

5. Born und Rache. Neib und Schabenfreube. Mitleib und Wohlwollen.

Der Haß begehrt die Bernichtung seines Gegenstandes, er will ihm schaben und erzeugt darum nothwendig die Begierde, dem Geshaßten so viel lebles zuzusügen, als er nur immer vermag: diese Begierde nennt Spinoza Jorn. Wir hassen den Anderen, weil er uns beschädigt hat; wir wollen ihn wieder beschädigen, er soll durch uns empfinden, was wir durch ihn empfunden haben; er soll nicht blos leiden, sondern eben so sehr als wir: daher wollen wir dem Anderen genau dasselbe lebel anthun, als er uns angethan hat. Der Haß fordert Auge um Auge, Jahn um Jahn; er will das lebel nicht blos erwiedern, sondern vergelten: diese Begierde ist Rachsplucht.\*\*)

Nun find die Menschen von Natur einander seindlich gesinnt, jeder fühlt durch das Dasein des Anderen sein eigenes gemindert und bedroht, daher find die Menschen von Natur geneigt, sich gegenseitig zu haffen, jedes fremde Glück schmerzlich, jedes fremde Unglück freudig zu empfinden. Jene Gemüthsbewegung ist der Neid, diese die Schadenfreude.\*\*\*)

<sup>\*)</sup> Eth. III. Prop. LI. Schol. "Poenitentia — tristitia concomitante idea sui. Acquiescentia in se ipso — laetitia concomitante idea sui." Prop. LV. Schol. — Aff. Def. XXV. XXVII. Das Gegentheil der Selbstzufriedenheit ist das Gestühl der eigenen Ohnmacht (humilitas). Aff. Def. XXVI. — \*\*) Eth. III. Prop. XL. Corol. II. Schol. — \*\*\*) Aff. Def. XXXVI—XXXVII. Eth. III. Prop. XXIV. Schol. Aff. Def. XXIII.

Um meiften beneiden wir, was wir felbft am schmeralichften entbehren. Nichts erfüllt uns mit größerer Freude als das Bewußtfein unferer Rraft und Leiftung. In diefer Borftellung verweilen wir gern, jeder betrachtet fich am liebsten in seiner Tuchtigteit, so wünscht er fich am liebsten von anderen betrachtet. Daber tommt es, daß die Leute so gern von ihren Thaten erzählen und das Gefühl ihrer überlegenen Stärke im Contraft gegen die Schwächen anderer am behaglichften genießen. Daher ift nichts brudender als bas Bewußtsein der eigenen Schwäche und Untuchtigkeit, nichts niederschlagender als die Empfindung biefes Mangels, nichts beneibenswerther als das Gegentheil dieses Mangels bei anderen. Deshalb beneiden wir folche Naturen am meisten, mit denen wir an Rraft und Fähig-Die Menschen beneiden sich gegenseitig, und was feit wetteifern. jeder dem anderen am wenigsten gönnt, find die Geiftesträfte und Talente, die ihm fehlen. Solche Wesen dagegen, mit denen wir nach ber Beschaffenheit unserer Natur nicht wetteifern, also uns auch nicht vergleichen konnen, beneiben wir nie. Rein Menfch beneibet bie Baume um ihre Sohe und die Löwen um ihre Starte.\*)

Nehmen wir aber Wefen unseresgleichen, die wir weder haffen noch lieben, alfo andere Menschen, benen gegenüber wir in voller Gemutheruhe find, fo werden wir ihre Gemuthebewegungen vorftel= len, wie sie find; biese unsere Borftellungen muffen uns afficiren, wir werden also von diesen Vorstellungen ergriffen werden und eben baburch ähnliche Affectionen haben. So werden wir die Leiben und Begehrungen anderer Menschen unwillfürlich mitempfinden: die Mitempfindung fremden Leidens ift das Mitleid und die fremden Begehrens eine Art Mitbegehren oder Mitftreben, welches Spinoza "aemulatio" nennt. Wir empfinden bas Unglud bes Geliebten als unfer eigenes, das des Gehaften freudig, das anderer, die wir weder haffen noch lieben, mitleibig. Mitleib und haß konnen fich baber in Rudficht auf basselbe Object nicht zusammen vertragen: was wir haffen, konnen wir nicht bemitleiden; was wir bemitleiden, konnen wir nicht haffen. Die Urfache fremder Leiden ift die Urfache unseres Mitleids; nun gehört bieses zu den traurigen Affecten, die wir los

<sup>\*)</sup> Eth. III. Prop. LV. Coroll. Schol. Haec tristitia, comcomitante idea nostrae imbecillitatis, humilitas appellatur. Bgl. ebendas. das folgende Coroll. und Scholion.

zu werden oder deren Ursachen wir zu entfernen bestrebt sind: daher werden wir den Anderen von der Ursache seines Leidens zu befreien suchen. So entsteht aus dem Mitleid der Trieb zu helsen, d. h. Wohl= wollen (benevolentia).\*)

Das Wohlwollen verhält fich zur Schabenfreude abnlich, wie bas Mitleid zum Reide. Bir beneiben bas Glud bes Gehaften und freuen und über fein Unglud; wir bemitleiben bas Unglud berer, die wir nicht haffen. Sobald daher in Rücksicht auf dasselbe Object dem Mitleide der haß begegnet, lofcht er es aus und verwandelt das Mitleid in Schadenfreude. Dieser haß aber liegt ber mensch= lichen Ratur febr nabe und in ber Richtung ihrer Begierde, benn wir find geneigt zu begehren, was wir andere unseresgleichen begehren fehen. Wenn nun der Andere erreicht, wonach wir streben und was wir jest nicht mehr erreichen konnen, fo fühlen wir unsere Begierde gehemmt, unfer Dasein gemindert und gerathen daber nothwendig in eine traurige und gedrückte Stimmung. Was ist die Ursache dieses traurigen Affects? Daß der Andere besitzt, was wir begehren und nicht haben, daß er glücklicher ist als wir. So wird er der Gegen= ftand unseres Hasses und Neides. Wir beneiden diesen glücklicheren Mann, nicht weil wir ihn haffen; fonbern wir haffen und beneiden ihn, weil er glücklicher ift als wir. Sein Glück ist die Ursache un= feres Saffes, aus dem nothwendig der Reid folgt. Ware er unglucklicher als wir, so würden wir denselben Mann bemitleiden. Also Neid und Mitleid, fo entgegengesett fie einander icheinen, vertragen fich in der menschlichen Natur vollkommen zusammen, auch in Ruckficht auf basselbe Object, ja fie bedingen fich gegenseitig. Man be= mitleibet die Ungludlichen und beneidet die Gludlichen. gefagt: man bemitleidet die, benen es fclechter als uns geht, und beneidet die Anderen, die beffer als wir daran find. Beide Empfindungen haben biefelbe Quelle, nämlich den Wetteifer der menschlichen Begierden, der nothwendig daraus folgt, daß jeder sein Dasein so viel als möglich zu erhalten und zu fteigern sucht. Die tägliche Erfahrung lehrt, daß es fich mit dem Neide und Mitleide der Menschen in der That so und nicht anders verhält.\*\*)

<sup>\*)</sup> Eth. III. Prop. XXVII. Schol. Coroll. II. III. Schol. Aff. Def. XVIII. (commiseratio) XXXIII. (aemulatio) XXXV. (benevolentia). — \*\*) Eth. III. Prop. XXXII. Schol. "Videmus deinde, ex eadem naturae humanae proprietate, ex qua sequitur, homines esse misericordes, sequi etiam, eosdem esse invidos et ambitiosos.

### 6. Die Selbstichätzung. Ehrgeiz und Hochmuth.

Mus unferer Liebe folgt das natürliche Streben, den Gegenstan derfelben fo vollkommen als möglich vorzustellen, denn diefe Bostellung erquickt uns, fie hebt unser Selbstgefühl und liegt in da Richtung unserer elementaren Begierde. Daber wird die Liebe ih Obiect eben fo leicht überschäten, als ber haß aus bem entgegen gesetten Grunde das feinige unterschäten wird: jene übertreibt ben Werth ihres Gegenstandes, diefer ben Unwerth bes feinigen; die erfte kann von ihrem Object nicht hoch genug, der andere nicht gering genug benten. So erzeugt die Liebe die übermäßige Schatung (existimatio), ber haß bie Beringichatung (despectus). Liebe und haß find indirecte Selbftliebe. Denn wir lieben, was uns erfreut, und haffen, was unfer Dafein vermindert. Indem wir das Object unferer Liebe vergrößern, erhöhen wir unfer freudiges Selbftgefühl und fteigern unfer Dafein. Wenn aus der Liebe bie leberichagung folgt, fo wird aus ber Selbftliebe folgen, bag wir ben eigenen Werth zu hoch anschlagen und am ersten uns selbst übericaken: diese Selbstüberschätzung ist der Hochmuth (superdia).\*)

Je größer unsere Liebe ift, um so mehr werden wir bestrebt jein, deren Gegenstand aus allen Aräften zu erhalten und zu erfreuen. Run aber wollen wir vor allem unfer eigenes Dafein erhalten und vermehrt sehen, wir wollen daher so viel Freude als möglich erleben, also von den Anderen so viel als möglich erfreut werden. Diese werden uns erfreuen, wenn fie uns lieben; fie werden um so mehr beftrebt fein, uns Freude zu machen, je größer ihre Liebe zu uns ift: darum wollen wir so viel als möglich von allen geliebt werben. Sie werden uns lieben, wenn wir die Urfache ihrer Freude find, d. h. wenn wir ihnen gefallen; daher bas Streben, den Menjchen zu gefallen und ihnen nach Wunfch zu leben: dieses leutselige Streben nennt Spinoza Humanität. Je mehr wir den Leuten gefallen, um so mehr werden fie uns lieben, um so mehr werden fie uns loben, um fo höher werden fie uns ichagen und überichagen. Wir wollen jo hoch als möglich geschätzt werben, diese Schätzung der Anderen ift unfere Chre; wir fühlen unfer Dasein in demselben Grade

<sup>\*)</sup> Eth. III. Prop. XXVI. Schol. Existimatio = de aliquo prae amore plus justo sentire. Despectus = de aliquo prae odio minus justo sentire (Aff. Def. XXI—XXII). Superbia = de se prae amore sui plus justo sentire (Aff. Def. XXVIII).

erhöht, als wir geehrt werden: fo folgt aus ber Selbftliebe die Ehr= liebe ober die Sucht nach Ehre (ambitio).\*) Die allgemeine Hochichagung wird als Ruhm, die allgemeine Geringschätzung als Schmach empfunden. Wer fich geehrt fieht, erlebt Freude an fich, er ift mit fich zufrieden und ruht in einem geficherten und gehobenen Gelbft= gefühl, das Spinoza als "acquiescentia in se ipso" bezeichnet. Das Gegentheil ift die Reue, bas gebrudte Selbstgefühl als Folge verschuldeter allgemeiner Geringschätzung. Der Ruhm steigert bas Selbst= gefühl und erhöht die Gelbftliebe, die den hochmuth erzeugt, ber nothwendig miffallt. Daber tommt es, daß berühmte Leute fo leicht hochmuthig werden und fich einbilden, aller Belt zu gefallen, wahrend fie allen läftig find.\*\*) Man tonnte im Geifte Spinozas noch eine andere Folgerung hinzufügen: wenn die Sucht zu gefallen größer als ber Stolg ift, fo werben berühmte Leute bescheiben fein ober thun, um nicht zu miffallen. Es giebt auch bavon Beifpiele.

### 7. Bewunderung und Verachtung.

Wir verknüpfen in unferer Ginbildung nothwendig die abnlichen Borftellungen. Je abnlicher nun ein Object anderen uns icon bekannten ist oder je mehr Eigenschaften es mit diesen gemein hat, um fo mehr fällt es in ben uns geläufigen Ibeentreis und mifcht fich dergeftalt in die Daffe icon gewohnter Borftellungen, bag es unsere Aufmerksamkeit nicht gewinnt. Dagegen wird ein Object, das den herkömmlichen Text unferer Borftellungen unterbricht und neuer, ungemeiner, außerorbentlicher Art ift, unfere Betrachtung an fich reißen und feffeln. Den Affect, den ein folcher Eindruck hervor-Ift der erftaunliche Gegen= ruft, nennt Spinoza Bewunderung. ftand eine furchtbare Erscheinung, fo mischt fich die Bewunderung mit der Furcht und es entsteht die Bestürzung (consternatio); sind es Borzüge menschlicher Intelligenz und Thatkraft, die unfere Bewunderung erregen, fo wird die lettere jur Berehrung (veneratio), und wenn wir ben Gegenftand biefer Berehrung zugleich lieben, fo

<sup>\*)</sup> Eth. III. Prop. XXIX. Schol. Humanitas seu modestia = cupiditas ea faciendi, quae hominibus placent, et omittendi, quae displicent (Aff. Def. XLIII.). Ambitio = immodica gloriae cupiditas (Aff. Def. XLIV.). - \*\*) Eth. III. Prop. XXX. Schol. Gloria = laetitia, concomitante idea alicujus nostrae actionis, quam alios laudare imaginamur. Pudor = tristitia, conc. idea alicujus nostrae actionis, quam alios vituperare imaginamur (Aff. Def. XXX-XXXI.).

entsteht die bewundernde Liebe, ein Gefühl wohlthuender Unterwerfung (devotio). Sind es bagegen die verberblichen und gehäffigen Beibenschaften ber Menschen, wie Born, Reid u. f. tv., die fich in ungewohnter Große vor uns erheben, fo werden wir von einem staunenden Abscheu (horror) ergriffen und gleichsam festgehalten. Das Gegentheil ber Bewunderung ift die Berachtung, beren Objet Wenn wir gudurch seinen Unwerth und seine Nichtigkeit auffällt. gleich haffen, was wir zu verachten genöthigt find, fo entsteht die höhnische Geringschätzung (irrisio), die ihr Object rücksichtslos verspottet und das Gegentheil der bewundernden Liebe ausmacht. fich die Verhöhnung zur Devotion, so verhält fich die Wegwerfung (dodignatio) jur Berehrung: biefe entspringt aus ber Bewunderung der Weisheit, jene aus der Verachtung der Dummheit. das Geschlecht derartiger Leidenschaften noch keineswegs erschöpft. Bewunderung und Berachtung konnen mit verschiedenen Affecten Berbindungen eingehen und sich bemgemäß modificiren. In Rücksicht auf dasselbe Object tann die Bewunderung mit haß, die Berachtung mit Liebe zusammentreffen, beibe mit Furcht und Hoffnung u. f. f.; ja wir können in der Borstellung besselben Gegenstandes zugleich Bewunderung und Berachtung empfinden. So unendlich ncianciren sich unsere Leidenschaften, daß wir nicht im Stande find, alle Affecte, die wir erleben, in unferem Bewußtsein zu erleuchten, genau zu unterscheiden und durch Worte zu bezeichnen. Der Reichthum ihrer Modificationen reicht weiter als die deutliche Erkenntnig und ber sprackliche Ausbruck.\*)

## IV. Classification der Leidenschaften.

1. Objective und subjective Berichiedenheit.

Alle bisher betrachteten Leidenschaften lassen sich, wenn wir dieselben in ihre Elemente auflösen, zurücksühren auf Liebe und Haß, wie diese auf Freude und Trauer, die aus dem Willen zur Selbsterhaltung nothwendig folgen. So verschieden der letztere sein kann, so verschieden sind die Leidenschaften. Der Wille zur Selbsterhaltung ist das Thema aller Begierden, die so mannigsaltig sind als die

<sup>\*)</sup> Eth. III. Prop. LII. Schol. Aff. Def. IV—V. (admiratio, contemptus). X—XI. (devotio, irrisio).

begehrenden Naturen und die begehrten Dinge: diese machen die Berschiedenheit im objectiven, jene im subjectiven Sinn. Es kommt darauf an, in welche Art der Objecte der Schwerpunkt unserer Begierde fällt: ob Sinnesgenuß oder Besit oder Ehre die Dinge sind, die erstrebt werden. Schwelgerei, Böllerei, Wollust, Reichthum, persönliche Auszeichnung sind die Ziele, denen die meisten Menschen nachjagen, und die Spinoza schon in der Schrift über die Verbesserung des Verstandes als die Güter bezeichnet hatte, welche die gewissselsen scheinen und die ungewissesten sind.\*)

Wir begehren die Dinge nach dem Maße unserer Empfänglichteit für ihre Eindrücke. Diese Empfänglichteit ist nicht bei allen Menschen dieselbe, nicht einmal jederzeit bei demselben Individuum. Was den einen reizt oder erschreckt, läßt den anderen kalt und gleichgültig; bei der gleichen Gesahr zeigt sich dieses Individuum surchtsam, jenes kühn; von demselben Object fühlen wir uns jetzt hingerissen, jetzt abgestoßen, in einem dritten Moment gar nicht afficirt. Daher sagt Spinoza: "Berschiedene Menschen können von einem und demselben Gegenstande und derselbe Mensch zu verschiedenen Zeiten von demselben Gegenstande verschiedenartig erregt werden". Die Art und Stärke der Leidenschaften richtet sich nach der Natur der Dinge und dem Maß ihrer Kräfte. Die Thiere haben andere Begierden als die Menschen, die Insecten andere als die Fische und Vögel.\*\*)

# 2. Meußere und innere Urfachen ber Affecte.

Die Grundformen aller Leibenschaften waren Begierde, Freude und Trauer. Demgemäß unterscheidet Spinoza zwei Classen der Affecte: Arten der Begierde und Arten der Freude und Trauer. Die letzteren können auf doppelte Weise verursacht werden: entweder durch ein Ding außer uns oder durch unser eigenes Wesen; im ersten Fall sind sie mit der Borstellung der äußeren Ursache, im anderen mit der der inneren verbunden. Es giebt daher drei Classen von Leidenschaften: 1. Arten der Begierde, 2. Arten der Freude und Trauer,

<sup>\*)</sup> Eth. III. Prop. LVI. Schol. Aff. Def. XLIV—XLVIII.: Luxuria = immoderata convivandi cupiditas. Ebrietas = immoderata potandi cupiditas. Avaritia = immoderata divitiarum cupiditas. Libido = cupiditas in commiscendis corporibus. S. oben Buch II. Cap. X. S. 268 figb. — \*\*) Eth. III. Prop. LI. Schol. Prop. LVII. Schol.

verbunden mit der Idee einer äußeren Ursache, 3. Arten der Freude und Trauer, verbunden mit der Idee der inneren Ursache.

Die Arten der Begierde sind: Sehnsucht, Wetteifer, Dankbarkeit, Wohlwollen, Zorn, Rachsucht, Grausamkeit, Scheu, Kähnheit, Zaghaftigkeit (pusillanimitas), Bestürzung, Leutseligkeit (Bescheidenheit), Ehrgeiz, Schwelgerei, Geiz, Wollust.\*)

Die Arten der von außen verursachten Freude sind: Liebe, Shmpathie, Hingebung, Gunft, Ueberschätzung, Hoffnung, Zuversicht, Freude über einen unerwartet guten Ausgang, Mitgeskhl mit frembem Glück. Die Arten der von außen verursachten Trauer sind: Haß, Antipathie, Hohn, heftiger Unwille, Geringschätzung, Reid, Furcht, Berzweiflung, Schmerz über eine sehlgeschlagene Hoffnung, Mitleid. \*\*)

Die Arten selbstverursachter Freude und Trauer find: Selbstzufriedenheit und Niedergeschlagenheit oder Reue, Hochmuth und Aleinmuth (übermäßiger Mangel an Selbstvertrauen), Ruhm und Schamgefühl. \*\*\*)

### 3. Leibenbe und thatige Affecte.

Das Wesen jedes Dinges ist seine Kraft, Thatigkeit ift beren Ausbruck; daher ftrebt jede Natur, soviel fie vermag, thatig zu sein. Die Begierde ift der thatige Affect ober die Action, die Rraftäußerung fteigert das Selbstgefühl und ift allemal der Uebergang zu größerer Bolltommenheit b. h. Freude. Daher find alle thatigen Affecte freudiger Art, tein trauriger Affect ift thatig. Die thatigen Affecte find nur Arten der Begierde und Freude, niemals der Trauer. "Unsere Begierde und Freude", sagt Spinoza, "tann leibender und thätiger Natur fein, aber unfere thätigen Affecte geboren lebiglich jur Natur der Freude oder der Begierde." +) Unsere Thatigkeit ift unsere Tüchtigkeit und Tugend; die Begierde darnach ift der tapfere Affect (fortitudo). Unfere Geiftesthätigkeit befteht im Denken, in der Ausbilbung ber Bernunft und des vernunftgemäßen Bebens in uns felbst und in andern. In den Sinnesgenüffen find wir abhängig und leidend, in allen Empfindungen trauriger Art gedruckt und niedergeschlagen. Die Begierde thatig zu fein, unfere Kraft auszuüben und zu fteigern erhebt uns über die leidenden Zuftande finn-

<sup>\*)</sup> Eth. III. Aff. Def. XXXII—XLVIII. — \*\*) Def. I—XXIV. — \*\*\*) Ibid. Def. XXV—XXVI. — †) Eth. III. Prop. LVIII—LIX.

licher Genüsse und gehässiger Affecte, sie erzeugt in unserem Leben das mäßige, nüchterne, besonnene Berhalten, in unserer Gesinnung gegen andere die bescheibene, milbe, wohlwollende Denkungsart, sie macht und start gegen und selbst, uneigenmüßig und hülfreich gegen andere. Daher sind Seelenstärte (animositas) und Großmuth (generositas) die beiden Arten des thätigen Affects, dessen Grundsorm die Tapferteit ist. Mäßigung und Nüchternheit sind Beispiele der Seelenstärte, Bescheidenheit und Milde Beispiele der Großmuth. So solgt aus den thätigen Affecten nothwendig das sittliche Leben. Läßt sich beweisen, daß jene Affecte die mächtigsten sind und darum herrschen müssen, so ist die Sittenlehre auf geometrische Art begründet. Ob die activen Leidenschaften gewaltiger sind als die passiven: das ist die Frage, von der die Ethit Spinozas abhängt.

V. Gesammtresultat.

# Natura humana Idea corporis humani Corpus humanum (Mens humana) Ideae affectionum corp. hum. Affectiones corp. hum. Affectus Actiones Passiones **Appetitus** Tristitia Fortitudo Laetitia Animositas. Generositas Amor. Spes Odium. Metus etc.

## Achtes Capitel.

Die menschliche Gesellschaft und der Staat.

## I. Sitten= und Staatslehre.

Alles menschliche Handeln ift bedingt durch die Affecte. den Objecten und Ursachen der letzteren find auch Wefen unfere Art, andere Menfchen. Die Begierden und Leidenschaften find bie Factoren, welche die Menschen verbinden und trennen, daher muffen alle Berhaltniffe, welche die letteren eingehen, als nothwendige Folgen ber Affecte begriffen werden, wie diese felbst als nothwendige Folgen ber Natur. Die gesehmäßige Vereinigung ber Menichen im Großen nennen wir Gemeinwefen ober Staat. Es giebt teine andere gesetliche Ordnung als ben Caufalnegus. In der Erkenntnig ber wirkenden Ursachen, woraus das Staatsleben folgt und wodurch die öffentliche Gemeinschaft der Menschen erzeugt und zusammengehalten wird, besteht die Staatslehre oder Bolitik. Damit ist der Gesichtspuntt feftgeftellt, unter bem Spinoza bie miffenschaftliche Aufgabe ber Politik begreift; es ift berfelbe, unter dem vorher bie Aufgabe ber Sittenlehre erklärt wurde: nämlich die volle Einsicht in die menfcliche Ratur, insbefondere in ihre Begierden und Leidenschaften, diese find ihre Macht und darum ihr Wesen. Ohne Kenntnif des wirklichen Menschen ift eine wahre Bolitik eben fo unmöglich als eine wahre Sittenlehre. Diese will die richtige Lebensverfaffung, jene die richtige Staatsverfaffung barthun. Wenn man nicht weiß, unter welchen Bedingungen die menfchliche Natur lebt und handelt, fo tann man die Formen des Menschenlebens nicht ertennen. Die Ctbit tommt bei folder Untenntnig in die Gefahr, fatyrifc, und die Bolitik in die, utopistisch zu werden; beide zeigen sich dann gleich unfruchtbar und untauglich. Dies ift der Borwurf, den Spinoza der bisherigen Sittenlehre entgegenhält, und den von jeher die Staats manner den Philosophen, die Polititer fein wollten, gemacht haben: daß ihre Entwürfe unpraktisch und auf die wirklichen, in ber Menschenwelt gegebenen Berhältniffe nicht anwendbar feien, daß fie bie Menschen regieren wollen, ohne fie zu kennen.

Da nun Sitten= und Staatslehre dieselbe Grundlage und denselben Ausgangspunkt haben, nämlich die Einsicht in die menschliche Natur und deren Affecte, so erhellt hieraus der Zusammenhang beider. Es ift daher falsch zu meinen, daß der politische Tractat mit der Ethit teinen Zusammenhang und in bem gangen Spftem nur die Bedeutung eines Nebenwerkes habe. Sowohl in dem theologisch= politischen Tractat als in der Ethit ift die Staatslehre vorbereitet, namentlich mit der letteren fteht fie in der genauesten und unmittel= barften Berbindung, fie ist nicht blos auf die Ethit gefolgt, sondern aus ihr hervorgegangen und insbesondere burch deren zweiten und britten Theil bedingt, die Lehre bom menschlichen Geift und von Der Zusammenhang ift hier in ber Sache fo Mar, daß er unvertennbar einleuchtet; außerdem hat der Philosoph den= jelben so nächdrücklich an mehreren Stellen hervorgehoben, daß, wer ihn verkennt ober in Abrede ftellt, nicht blos die Lehre Spinozas nicht genug verstanden, sondern auch deffen Schriften nicht genug gelefen zu haben icheint. Denn die Ethit und ber politische Tractat ftugen sich gegenseitig und weisen unmittelbar auf einander bin. In ber Schlufabhandlung bes zweiten Theiles der Ethik wird ausbrudlich gefagt, daß die hier entwickelte Lehre von ber Natur des menfch= lichen Geiftes dem socialen Menschenleben und der Bolitit forderlich fei, benn fie zeige, wie die Menfchen fich gefellig zu einander verhalten und wie fie regiert werden muffen. Und die Ginleitung zum britten Theil der Ethit, der die Affecte behandelt, ftimmt mit der Ginleitung bes politischen Tractats barin völlig überein, daß beide gang in berfelben Beife die Rothwendigkeit und ben Berth ber Leibenichaften hervorheben. Dort heift es: ohne diese Ginficht ift keine Sittenlehre möglich; hier: ohne diese Ginfict ift teine Staatslehre möglich. Der politische Tractat ftütt fich unmittelbar auf die Lehre von den Affecten und beruft fich in diefer Rudficht ausbrucklich auf die Ethit, die er voraussest.\*) Spinoza felbft fagt in der Ginleitung jenes Werts: "Ohne Zweifel haben bie Staatsmanner weit treffenber bie Gegenftande ber Politit behandelt, als die Philosophen, denn fie hatten die Erfahrung zum Lehrer und lehrten barum nichts den Bedingungen des menschlichen Lebens Fremdes." "Als ich mich nun selbst der Politik zuwendete, hatte ich nicht die Absicht, neue oder auffallende Dinge zu lehren, sondern ich wollte ficher und zweifellos

<sup>\*)</sup> Eth. II. Prop. XLIX. Schol. Eth. III. Praef. = Tract. polit. Introd. Cap. I. § I—V. Bgl. oben Buch II. Cap. VII. S. 197.

Sifder, Gefc. d. Philosophie. II. 3. Aufl.

barthun, was mit dem wirklichen Leben völlig übereinstimmt. "\*) So würde Spinoza nicht reden, wenn er die Politik nur als Rebenfache betrachtet hätte, er würde nicht sagen, daß seine Ausgabe sei. dieselbe sicher und methodisch (corta et indubitata ratione) zu behandeln.

Indessen sehen wir auch, wie sich in Rücksicht auf die Leidenicaften das politische und sittliche Leben von einander unterscheiden. In der menschlichen Gesellschaft find die felbstsüchtigen Affecte nicht überwunden, fondern nur gezähmt und niedergehalten; hier find die Leidenschaften gleichsam im Käfig. Ihr gewaltsamer Ausbruch wird durch Gefete gehindert, deren Strafen zu fürchten find; die Maffe ichreckt, wenn fie nicht gittert; fie ist furchtbar, wenn fie nicht felbst Die Furcht ift auch eine Leidenschaft, und wo eine fich fürchtet. Das politijche Leben ber Menschen bat Leidenschaft ist, sind alle. daber zu feinem Stoff diefelben Begierden und Leidenschaften, die wir tennen gelernt haben; es liegt ben Affecten weit naber, als das fittliche Leben, ja es fällt feinem ganzen Umfange nach in bas Gebiet, in dem die Leidenschaften herrschen, während das sittliche Leben gerade darin besteht, daß in ihm die Leidenschaften beherrscht werden. Um fo viel näher liegt der Affectenlehre die Politik als die Ethik. Dies ist der Grund, warum wir an dieser Stelle die Staatslehre Spinozas behandeln; wir muffen in bem methodifchen Gange der Folgerungen von der Affectenlehre durch die Politik zur Sittenlehre fortschreiten.

Die nothwendigen Formen der menschlichen Gesellschaft und der Staatsordnung sollen aus den Bedingungen des wirklichen Lebens abgeleitet werden. Diese Aufgabe bestimmt den politischen Standpunkt Spinozas: er begreift die Wirklickeit als Natur und diese als mechanische Causalität. Seine Staatsbegriffe sind daher rein weltlich, rein natürlich, rein mechanisch. Der weltliche Staatsbegriff widerspricht den scholastischen Borstellungen des Nittelalters, der naturalistische den Staatstheorien unserer Zeit, der mechanische dem politischen Geiste des Alterthums. Sobald die Philosophie den Staat nur aus weltlichen Bedingungen ableitet, begründet sie die reine Politik, die allen theologischen Charakter ausschlicht und sich mit der Physik unter denselben rationellen Gesichtspunkt begiebt. Wie diese

<sup>\*)</sup> Tract. pol. Cap. I. § IV.

nur mit materiellen Kactoren und Kräften rechnet, so braucht die Bolitit nur menfaliche Nactoren und Arafte: beibe berufen fich nicht mehr auf die Autorität und Statuten einer gottlichen Offenbarung. Damit entscheibet sich der Gegensatz gegen die scholastischen Staats= begriffe des Mittelalters; die scholaftische Bolitik ift kirchlich, die reine Bolitik ift weltlich, und in diefem weiten Begriff verträgt fie fich fowohl mit dem Alterthum als mit unferer Zeit. Run find jene weltlichen Bedingungen, aus benen der Staat hergeleitet wird, naber bestimmt, rein natürlich; die physitalischen Begriffe werden maßgebend für die politischen, die Naturgesetze erklären die Grundgesetze ber Staatsordnung, und die reine Bolitit wird in ihrer Fortbildung zu einer Naturlehre des Staats. In diesem Charatter liegt der Unterschied von den heutigen Staatsbegriffen, die fich auf Freiheitsgesetze, nicht blos auf Naturgesetze grunden, während die naturalistische Bolitit mit der Borftellungsweise des Alterthums darin übereinkommt, daß beide das politische Leben als eine Fortsetzung der Naturordnung Doch unterscheibet fich in ben Naturbegriffen felbst bie neuere Philosophie von der alten; fle fest die Natur gleich der wirtenden Causalität und die Ordnung der Dinge gleich dem mechani= ichen Zusammenhang von Ursache und Wirkung. Da nun die gesell= ichaftliche Orbnung ber Menschenwelt aus ber natürlichen Orbnung ber Dinge allein richtig begriffen werben tann, so gilt ber Staat als eine Ordnung, die aus bem Caufalnexus der menfchlichen Leiden= schaften nothwendig folgt, als eine Macht, die nach den Gesetzen äußerer Nothwendigkeit entsteht und erhalten wird: die Bolitik wird jur Mechanit bes Staats. So erhebt die neuere Philosophie vermöge ihrer bogmatisch-naturaliftischen Richtung bem tirchlichen Staat gegenüber ben weltlichen (politischen), fie begrundet die politische Staatsgewalt nicht durch moralische, sondern durch natürliche Gesetze, fie beareift diesen politischen Raturstaat nicht als Organismus, son= bern als Mechanismus und beftimmt bemgemäß seine Verfaffung; fie unterscheibet fich barin von ben herrschenben Staatsbegriffen ber übrigen Zeitalter: ber antike Staatsbegriff ift organisch, der icho= laftische kirchlich, der moderne sittlich.

Der Begründer der reinen Politik, der den Staat als weltliche Macht auffaßt. aus den Bedingungen des wirklichen Lebens begreift und aus rein menschlichen Interessen und Factoren berechnet, ist Machiavelli, der größte Gegner aller scholastischen und patriarcha-

lijden Staatsbegriffe, jugleich ein politischer Denter und Runftler. beffen erfahrener und tiefer Berftand aus ben geschichtlich gegebenen Berhältniffen beffer, als aus den Grundfagen ber Metaphpfit, die politischen Rothwendigkeiten, den Charatter, die Bildung und Anfaabe weltlicher Berrichaft ju begreifen wußte. Der Begrunder ber naturalistischen Politik, der den weltlichen Staat aus Naturgesetzen ableitet und den machigvelliftischen Gedanten ber absoluten Fürftengewalt gleichsam physitalisch beweist, ift Hobbes, der entschiedenste Gegner aller theologischen und moralischen Staatsbegriffe, dem rein monarchischen unterordnet. Endlich die mechanische Staatslehre, die nothwendig aus der naturalistisch gefaßten Grundlage der Bolitik hervorgeht, findet ihren Thous in Spinoza. erklärt den Staat aus der Geschichte, Hobbes und Spinoza begrunden ihn aus der Natur, aber mit dem bemerkenswerthen Unterschiede, baß jener nicht vermochte, ben wirklich gesehmäßigen Staat aus ber Natur abzuleiten, denn das Staatsgesetz fällt ihm mit der Willfür bes Fürsten zusammen, während Spinoza gerade barauf bedacht ift, bem politischen Menschenleben die aleichförmige und ausnahmslofe Gesehmäßigkeit der Ratur einzubilden. Jener sucht für ben Staat den natürlichen Grund, biefer zugleich die natürliche Berfaffung, welche die Willfür ausschließt. Machiavelli verhalt fich zum Staat als Politiker, Hobbes als Naturalift, Spinoza als Mechaniker.\*) Wir finden keinen Ausbruck, um treffender ben Geift zu bezeichnen, in dem Spinoza das menschliche Staatsleben betrachtet und der beutlich genug aus bem Bruchftud feines politischen Tractats hervorleuchtet. Der Staat ericheint ihm als bas geordnete Zusammenleben der Menschen; die Staatsformen gelten ihm daber als die Regeln, welche ben socialen Berkehr im Gleichgewicht halten und bie bor allem barauf berechnet fein muffen, jede Ausnahme ober unregelmäßige Bewegung zu verhüten, bie jenes Gleichgewicht ftoren tonnte. Er möchte ben Staat wie eine Maschine verfaffen, welche ben Gang

<sup>\*)</sup> Neber Machiavelli vgl. dieses Werk. Bd. I. Th. I. S. 82—86. Ueber Hobbes: mein Werk über Fr. Bacon und seine Rachfolger (2. Aust. 1875), Buch III. Cap. II. S. 525—38. Spinoza kannte seine beiben Borgänger, er hatte Machiavellis Discorsi und Principe gelesen und citirt diese Schriften in seinem politischen Tractat. Hobbes' Leviathan war lateinisch 1670 in Amsterdam erschienen. Daß Sp. mit diesem Werke bekannt war, sehen wir aus dem 50. Br., worin er die Differenz zwisschen Hobbes' Lehre und der seinigen kurz und treffend bezeichnet.

ber menfclichen Dinge in regelmäßiger Bewegung halt und teinem Theile erlaubt, gegen ben Mechanismus bes Ganzen zu handeln. Je richtiger die Theile in einander greifen und je sicherer ihre Bewegung von Statten geht, um fo beffer ift die Mafchine, um fo voll= kommener die Staatsform. Darum ist die svinozistische Staatskunft forgfältig und bis ins Einzelne bemuht, die gefellichaftlichen Ginrichtungen fo zu treffen, daß fich bas Staatsgebaube mit mechanischer Sicherheit aufrechthält und durch äußere und unfehlbare Mittel gegen bie möglichen Gefahren geschütt wird. Diefe Staatsformen aleichen Festungsplänen und ihre Einrichtungen sind Fortificationen, die gegen feinbliche Störungen mit aller möglichen Umficht ausgebacht find. Denn die einzige Gefahr, welche ber fpinozistische Staat fürchtet. ift der gewaltsame Angriff; die einzige Sicherheit, die er sucht, ist darum ber gewaltsame Sous. Plato bacte im Geifte feiner Naturanicauuna ben Staat als einen vollendeten Organismus, in dem die Zwecke des menfclichen Lebens auf eine normale und unfehlbare Weise verwirklicht werden. Spinoza denkt im Geiste seines Naturbegriffs den Staat als einen vollendeten Mechanismus, in dem die Arafte des menschlichen Lebens friedlich verbunden werden und eine gesicherte Coexistenz führen. Beide find bemüht, das Staatsgebaube vollkommen im Sinne der Natur zu entwerfen, deren Ordnung fie in ent= gegengesetzten Richtungen auffassen. Nach Plato ift der Staat die Darftellung der Gerechtigkeit, der idealen über die Begierden erhabenen Menschennatur; nach Spinoza sind Natur und Begierde ibentisch.

Als die einzigen Bedingungen, woraus das politische Leben abseleitet werden soll, betrachtet Spinoza die wirklichen Menschen, deren wahres Wesen nicht durch einen utopistischen Begriff der Moral oder durch ein Dogma der Religion, sondern lediglich durch die Erstenntniß der Natur ausgemacht werden kann.\*) Da nun alle Gesellschaftsverhältnisse in Rechten bestehen, welche das Zusammenleben der Individuen reguliren, so muß die Natur als die Quelle angesehen werden, woraus der wahre Rechtsbegriff sließt. Das durch die Naturgesehe begründete Recht ist das Naturrecht im Unterschiede von jenen äußerlich autorisirten Rechten, welche der geschichtliche Gang der Dinge zusäusg gebildet oder moralische und religiöse Gesehbücher nach Gutschinken vorgeschrieden haben.

<sup>\*)</sup> Tract. polit. Cap. I. § I-II.

### II. Natur= und Staatsrecht.

#### 1. Naturrecht.

Was ist Naturrecht? Offenbar das Recht, welches die Natur hat und traft ihrer Gefete ben Dingen ertheilt, benn jedes Recht ift eine gesehmäßige Bestimmung. Die Naturgesehe bestehen in der Caufaliat, vermöge deren Gott ober die Ratur die einzige freie Urfache aller Dinge und jedes einzelne Ding eine Birtung gewiffer Urfachen, eine Urfache gewiffer Wirkungen bilbet. Mithin ift traft ihrer Gefete bie Ratur die absolute Macht, das in allen Dingen wirkende Bermogen, und jedes einzelne Ding eine relative oder beschränkte Macht b. h. ein Mak bestimmter Arafte. Aber die Gefete der Natur find nicht willfürliche Berordnungen, sondern nothwendige und ewige Gesetze, bie aus dem Wefen Gottes felbst folgen. Darum ift alles, was durch diese Gesetze geschieht, eine unabanderliche, richtige und rechtmäßige Bestimmung. Denn was niemals ungültig gemacht werden tann, muß offenbar als ein ewiges Recht angesehen werben. Jene Mact mithin, die der Natur selbst und allen ihren Erscheinungen nach gottlichen Gefegen gutommt, ift tein Leben, fonbern Gigenthum, ein nothwendiges, gegen jeden willfürlichen Gingriff gefichertes Bermogen, alfo Machtvolltommenheit, deren Begriff unmittelbar bie Geltung der Rechtskraft einschließt.\*) In der Natur giebt es tein anderes Gejet als das nothwendige Wirten, tein anderes Recht als das wirtende Bermögen. Darum ift die Macht ber Dinge der einzig mogliche Inhalt des Naturrechts: Naturmacht ist Recht, und Recht ist Naturmacht, diese beiden Begriffe find einander vollkommen gleich. Denn Recht ift unter allen Umständen bas Vermögen, irgend etwas zu thun, also immer eine Macht; ohne diese ware das Recht eine nichtige Bestimmung, ein Name ohne gultigen Inhalt. Aber eine blos geliehene Macht ift zufällig, fie ift von außen gegeben und verlierbar, fie ift von fremden und wandelbaren Bedingungen abhängig: darum ift fie immer ein problematisches, nie ein vollkom= menes Recht. Das wirkliche Recht besteht mithin in einer Macht, die nicht geliehen, sondern mit dem Wefen selbst als eine nothwendige Folge verknüpft oder in deffen eigenthümlicher Natur gegründet ist. Nur die Raturmacht ift Machtvollkommenheit. Das machtlose Recht

<sup>\*)</sup> Tract. pol. Cap. I. § II—III.

ift nichtig, das Recht einer geliehenen Macht ift problematisch, das Recht allein der Naturmacht ist wirklich. Um Spinozas Rechts=begriff zu widerlegen, müßte man daher zeigen, daß es ein Recht ohne Macht und eine Wacht ohne Natur giebt. Denn er bestimmt den Rechtsbegriff zunächst durch die vollkommene oder göttliche Macht und diese durch die natürliche. "Unter dem Rechte der Natur verstehe ich die Raturgesetze selbst oder die Regeln, nach denen alles geschieht, d. i. die eigene Macht der Natur, darum erstreckt sich in der ganzen Ratur und folglich in jedem einzelnen Individuum das natürliche Recht so weit als die Macht. Was mithin jeder einzelne Mensch kraft seiner Naturgesetze volldringt, das thut er mit absolutem Naturrecht, und sein Recht auf die Natur wiegt nach dem Maße seiner Macht. "\*)

Recht und Naturmacht find ibentisch. Jedes Ding ichließt ein bestimmtes Bermbgen in fich und beschreibt nach bem Dage feiner Arafte eine bestimmte Sphare von Wirtungen. Weil ein folches Bermögen in jedem Dinge existirt, darum ift in der Natur nirgends ein vollkommenes Unvermögen ober eine absolute Ohnmacht. alle Wirtungen eines Dinges in seinem Wefen oder in seiner Macht begründet find, woraus fie mit Nothwendigkeit folgen, darum giebt es in der Natur keinen Mißbrauch der Kräfte. Endlich, weil in jedem Dinge die Naturmacht beschränkt ist, darum find auch seine Wirtungen nach Beschaffenheit und Größe beschränkt, und tein Wefen tann leiften, mas jeine Rrafte überfteigt. Da nun bas Recht in ber Natur gleichkommt der Macht der Dinge, so ist das Unrecht gleich ber Ohnmacht ober bem Unbermogen, es giebt baber im Sinne ber Ratur weber einen rechtslofen noch rechtswidrigen Zuftand, fondern nur Rechtsichranten, die mit ben Naturichranten der Dinge gufam-Jede beftimmte Rraft fcließt andere Rrafte, jedes beftimmte Recht andere Rechte aus. Unrecht im Sinne der Natur be= deutet daher die Abwefenheit ober den Mangel bestimmter Rechte, weil Recht im Sinne der Ratur nur die Gegenwart oder Existena bestimmter Rechte bezeichnet. Jemand hat Unrecht, das heißt: er ent= behrt gewisse Rechte, weil er gewisse Arafte entbehrt, ohne welche jene Rechte nicht ausgeübt werben konnen. Man darf von dem schwachen Geifte keine Weisheit und von dem kranken Körper keine

<sup>\*)</sup> Tract. pol. Cap. II. § IV.

Gefundheit verlangen. Ift darum die Thorheit ein Unrecht? Cben so wenig und eben so sehr als die Krankheit. In beiden Fallen ift es der Mangel an Rraft, also die Schrante des Wefens ober bie Naturbeichaffenheit felbit, welche dem Ginen das Recht auf die Geftesftarte, dem Andern auf das torperliche Wohlfein verbietet. Benn bie Geistesträfte Naturbeftimmungen find, fo ift die Dummbeit won Natur eben so berechtigt als die Weisheit, und bei allem sonstigen Unterschiebe, der zwischen dem begabten und bem beschränkten Berftande exiftirt: ihre naturrechtliche Stellung ift insofern dieselbe, als es bem Ginen eben fo erlaubt fein muß feine Fähigkeiten ju offenbaren, als dem Andern seine Mängel. Aber wird nicht badurch von Seiten bes Rechtes felbft ber menfclichen Schlechtigkeit ein maglofer Spielraum eröffnet? Im Gegentheil, da alle Schlechtigkeit von Ratur beschränkt und mangelhaft ift, so muß fie fich bon felbst mit einem bürftigen Gebiete begnügen, und fogar ihre Anmagungen find elend. Das Recht, welches fie hat und ausübt, ift bas eines Mangels, ben man gewähren laffen muß, weil die Erbitterung bagegen werthlos und ohnmächtig mare. Die Mängel gewinnen babei nichts, wenn fie Rechte heißen, benn ihre Geltung und ihr öffentliches Ansehen bleibt basselbe, als ob fie wie Unrechte behandelt würden. Ober vermehrt es etwa den Werth eines aufgeblafenen Thoren, wenn wir die Dumm= heit für feine Gigenschaft halten ? \*)

Es giebt mithin im reinen Naturstande tein wirkliches Unrecht, weil kein Bermögen dafür existirt oder weil es hier keine Gesetze giebt, die verletzt werden können. Denn Unrecht läßt sich überhaupt nur an Gesetzen verüben, aber in der Natur geschieht alles gesetzmäßig, und die Naturgesetze handeln immer richtig. Darum ist auch im menschlichen Naturstande alles Recht, was die Gesetze der menschlichen Natur verlangen und die Kräfte derselben vollbringen. Ihre Gesetze verlangen die Herrschaft der Affecte; ihre Kräfte äußern sich in der Gewalt, womit die Gemüthsbewegungen wirken, und die Affecte selbst bilden in ihrer Mannigsaltigkeit die Bariation eines einzigen Themas, nämlich der menschlichen Selbstliebe, die bejaht, was ihre Realität mehrt, und verneint, was sie vermindert. Alle Leidenschaften selbststüchtige Gewalten, jeder Mensch ist ein geborener Ggoist. Die Woralisten nennen ihn darum böse oder sündhaft, aber sie können

<sup>\*)</sup> Tract. polit. Cap. II. § XVIII. 23gl. Epist. XXV. Epist. XXXVI.

vie Sache nicht ändern, so sehr sie dieselbe auch beklagen, und das Naturgesetz nicht umstoßen, so sehr sie dasselbe auch tadeln. Wenn man die Leidenschaften ohne Leidenschaft betrachtet, so muß man gestehen, daß sie natürliche Aeußerungen sind, die nothwendig erfolgen und eben so wenig als andere Naturerscheinungen durch Worte einsgeschüchtert oder vertrieben werden.

Das Naturrecht des Menschen besteht in den Affecten und gilt, fo weit fich die Berrichaft derfelben erftredt. Die Grenze ber Macht ift auch die Grenze des Rechts; alles, was ein Individuum mit seinen natürlichen Araften ausführen tann, liegt innerhalb feiner Rechts= Da nun jeder zufolge feiner Ratur felbftfüchtig handelt, fo wird er seine Macht und sein Recht so viel als möglich zu erweitern und barum bas Bermögen ber Anberen einzuschränken fuchen. Jede selbstfüchtige Sandlung ift eine feindliche, fie bejaht nur ben eigenen und verneint allen fremden Bortheil. Daraus folgt, bag bie Menfchen von Ratur einander feindlich find und mithin ber urfprüngliche Rechtszuftand im Rampfe aller mit allen besteht, benn nach bem Naturrecht ift jeder fich felbst ber Rächfte, und die Fremden gelten als Feinde. Das Recht der Feinde ift der gegenseitige Rampf, worin jeder Einzelne seine Araft, fo weit es geht, gegen bie Anderen braucht und durch deren Bernichtung den Spielraum und das Machtgebiet des eigenen Dafeins erweitert. Deshalb ift der natürliche Rechtszuftand der Menschen nicht der Friede, sondern der Rrieg, nicht bas goldene Zeitalter der Boeten, fondern die ungebanbigte Selbstsucht ber roben Natur, ein wildes Chaos ringender Rrafte, wo ftatt ber Vernunft die Begierden herrichen.

Aber dieser Zustand des reinen Raturrechts kann sich unmöglich halten, denn es liegt in dem Kampse aller mit allen ein Widersspruch, der im Sinne des Raturrechts selbst nicht ertragen werden kann, und der es überhanpt unmöglich macht, daß in der Wirklichkeit jemals ein solcher vollkommener Kriegszustand des menschlichen Lebens stattsindet. Denn das Naturrecht will die Selbsterhaltung der Individuen, der Ramps dagegen deren gegenseitige Bernichtung: dort sucht jeder Einzelne sein Dasein zu sichern und zu genießen, hier dagegen wird er bedroht und gefährdet. An die Stelle der Sicherheit tritt die Furcht, an die des Genusses die Gesahr, und wenn der Zustand des Rechts für jeden Einzelnen die größtmögliche Macht verlangt, so erzeugt im Gegentheil der Zustand des Kampses die

gröfitmögliche Ohnmacht. Denn was tann ohnmächtiger fein, als in fortmährend bedrohtes und von Furcht bewegtes Dafein ? Der Rampi ift mithin die Berneinung des Raturrechts; darum verlangt diese nothwendig beffen enticiebene Aufbebung. So lange bie Denice einander bekämpfen, find alle Rechte unficher. Wirkliche Geltum gewinnen fie erft in dem fichern Leben, und diefes ift nur möglich in der friedlichen Berbindung. Unficher war das menfchliche Leben so lange es im gewaltsamen Kampfe begriffen war, two fich die Kraft jedes Einzelnen mit ausschließender Selbstfucht geltend machte und das Naturrecht dem Faustrechte gleichkam. Sicher dagegen wird des menfchliche Leben, wenn fich die felbftfuctigen Rrafte vereinigen und auf diefe Beife einen Buftand gemeinfamer Dacht und gemein famer Rechte bilben. Rur bas gemeinsame Recht ift ficher, nur bas fichere Recht ift wirklich. Darum tann ein wirkliches Naturrecht nicht in bem ifolirten ober vereinzelten Individuum, fondern allein in ber Gefellschaft ftattfinden, und diese muß daher als der einzig mögliche und gültige Rechtszuftand betrachtet werben.

### 2. Staaterecht.

Was ist die Gesellschaft? Eine Menge von Individuen, die sich nicht mehr bekämpsen, sondern vertragen, also eine gemeinsame Macht bilden, die über den Einzelnen steht und darum das Recht hat, sie zu beherrschen. Die Gesellschaft ist demnach die naturrechtliche Berbindung der Menschen oder die Herrschaft einer Menge. Damit wird die Herrschaft des Individuums gebrochen und der Macht desselben die seite Schranke gesett; der Streit der menschlichen Naturkräste ist geschlichtet und der Grund zu einer bürgerlichen Lebensordnung gelegt.

Unter der Herrschaft einer Wenge (imperium multitudinis) verstehen wir den Staat überhaupt oder die Macht eines allgemeinen und gesehmäßigen Willens über den einzelnen, also ein Verhältniß, das in jedem Staatsleben die erste Bedingung ausmacht und ohne welches der Staat in keiner Form existiven kann. Es soll daher mit dieser Erklärung jetzt keine bestimmte Staatssorm hervorgehoben, sondern das blirgerliche Leben überhaupt von dem natürlichen unterschieden werden. Das natürliche Leben ist die Herrschaft der Begierden, also die ungezähmte Nacht des Individuums; das blirgerliche Leben ist die Hnterordnung der Ein-

gelnen. Bas nun den Uebergang von jenem Zuftande in diefen, die Bermandlung des status naturalis in den status civilis, des Ratur= rechts in Staatsrecht betrifft, fo liegt bier für die Naturaliften der Bolitit ein bedenklicher Buntt, deffen Schwierigkeit Spinoza erkannt und zu lofen gesucht bat. Denn Raturrecht und Staaterecht muffen fich gegenseitig ausschließen, ba jenes in ber Berrichaft, biefes in ber Unterordnung der Gingelnen besteht. Wie laffen fich diefe entgegengefetten Buftanbe verlnupfen? Wenn man mit bem Staatsrechte Ernft macht, so ist zu fürchten, daß man das Raturrecht aufgiebt, und umgekehrt, daß man den Staat, wenn man ihn ernftlich auf die Naturrechte der Andividuen gründen will, in das Naturleben felbft zurückführt. Die naturaliftische Politit zeigt in hervorragenden Beispielen diefe beiden Extreme: bas erfte in Sobbes, ber bas Raturrecht durch das Staatsrecht vernichtet, das andere in J. J. Rouf= feau, ber das Staatsrecht in die Naturrechte auflöst; fie verfehlt in beiden den llebergang vom status naturalis in den status civilis, weil fie in Hobbes ben Naturzuftand vollkommen vernichtet und in Rouffeau gar nicht verläßt. Spinozas Staatsbegriff bildet den Uebergang von Hobbes zu Rouffeau. Es ist unmöglich, die Naturgesetze umzustoken, barum ift es unmöglich, die Raturrechte zu vernichten. Dies war die auffallende Ungereimtheit in der Politik von Hobbes, die sich auf die Naturgesetze beruft und dennoch die Naturrechte der Individuen innerhalb der Staatssphäre volltommen verneint ober wenigstens burch einen willfürlichen Bertrag aufhebt. Ein folder Bertrag ift nach den vorausgesetten Grundbegriffen eine unmögliche Handlung. Spinoza denkt in diefem Punkte folgerichtiger, als sein Borganger. Es steht ihm fest, daß die Naturrechte eben so wie die Naturgesetze ewige Gultigkeit haben, daß man fie daber nicht durch irgend eine Uebereintunft nichtig machen konne; ber Staat gilt ihm nicht als das aufgehobene, sondern als das verwirklichte Raturrecht ober als die nothwendige Folge und Form des naturrechtlichen Le= bens. Nicht die rechtliche, fondern nur die gefährliche Seite des Raturzustandes soll im Staate aufgehoben, nicht das Recht, nur ber Rampf ber Individuen foll bier befeitigt werden: barum ift ber einzige Unterschied zwischen dem naturrechtlichen und ftaatsrechtlichen Leben die Sicherheit des Daseins. "Was die Politik betrifft", erwiebert Spinoza auf eine an ihn gerichtete Frage, "fo befteht ber Unterschied zwischen mir und Hobbes barin, daß ich bas Naturrecht ftets unverletzt erhalte und das Recht der Obrigkeiten gegen die Umterthanen genau nach dem Maße ihrer Macht abwäge."\*)

Das ruhige und gesicherte Leben ift bei Spinoza der höchfte Zweck, den die Gefellschaft erftrebt, ober, um uns in diesem Falle genauer als der Philosoph selbst auszudrücken, das Streben nach Sicherheit ist ber alleinige Grund, aus dem die Gesellschaft folgt. Dieses Streben ist eine naturgesetliche Nothwendigkeit. Wenn in da Natur alles nach Selbsterhaltung strebt, so wird auch von den Naturrechten basfelbe gelten muffen. Nun ift ber geficherte Rechtszuftand nur in der Gesellschaft ober im Staate möglich, darum ift biejer eine nothwendige Folge der Naturgefete, denn er bildet das wirtliche Dasein der Naturrechte, die unficher und mehr eingebilbet als wirklich find, so lange sie im atomistischen Naturzustande von der Macht des Einzelnen abhängen. Daher kommt es, daß in der spinozistischen Politik der Staat sich weniger auf die willkürlichen Berträge, als auf die nothwendigen und naturgemäßen Berbindungen ber Menfchen grundet und nicht in dem übertragenen, fondern in bem natürlichen Rechte der Gefellschaft besteht.\*\*) Daraus folgt von selbst, daß es diesem so begründeten und berechtigten Staate nicht möglich ift, aus ben Menschen andere Wefen zu machen, als fie von Natur find; er gestaltet den wechselseitigen Berkehr der Individuen nur nach der Richtschnur äußerer Legalität und bringt diefelben in tein moralisches oder gemüthliches Verhältniß: fie bleiben eben so selbstfuchtig und im Grunde feindselig gegen einander gefinnt als im Naturzustande, sie begeben sich nur des gegenseitigen Rampses, weil fie die Furcht und Gefahr los fein wollen; fie verbinden fich in dem felbftfüchtigen Interesse ber Sicherheit mit einander und banbeln im llebrigen nach ihren Affecten in dem gebundenen Rechtszustande des Staates eben so als in dem ungebundenen der Natur. Spinoza felbst giebt ausdrucklich biese wichtige und folgerichtige Grklärung: "Das Naturrecht der Einzelnen, wenn man die Sache richtig erwägt, wird im Staate nicht aufgehoben. Der Menfc handelt sowohl im natürlichen als im burgerlichen Leben nach ben Gefeten feiner Ratur und sorgt für das eigene Wohl; er wird, behaupte ich. in beiden Zuständen von Hoffnung und Furcht geleitet, das Gine zu

<sup>\*)</sup> Discrimen inter me et Hobbesium in hoc consistit, quod ego jus naturale semper sartum tectum conservo. Ep. L. (Op. I. pg. 635). — \*\*) Imperii jus nihil est praeter ipsum naturae jus. Tract. pol. Cap. III. § II. Cap. V. § I—II.

thun und das Andere zu lassen; der hauptsächliche Unterschied zwisschen Ratur und Staat besteht nur darin, daß im Staate alle dasselbe fürchten und darum die gemeinsame Sicherheit zum Object ihres Strebens und zur Regel ihres Berhaltens machen."\*)

Aus dem Begriff des Staates als der naturrechtlich verfaßten Gefellichaft ergeben fich feine Grenzen, Functionen und Formen. Da derjelbe das menfchliche Naturrecht zu verwirklichen hat, so darf er die Naturrechte der Ginzelnen nicht aufheben, sondern nur so weit beschränken, als es die Sicherheit aller und seine eigene Griftenz ver-Das Raturrecht bes Staates ift feine Selbfterhaltung, die darin besteht, daß die Gesethe herrschen und die Individuen gehorchen. Dem Staatsgefet gegenüber werben die Ginzelnen Unterthanen, und da fie alle denfelben Gesetzen gehorchen muffen, kommen fie in den Buftand gesehmäßiger Gleichheit und werden Bürger. Das Recht ber Gesetze ift, ihre Geltung unbedingt aufrecht zu erhalten und im Nothfall ben Gehorsam ber Burger ju erzwingen; baber fie nur folden Gehorfam fordern dürfen, der fich erzwingen läßt. Wenn es im Menfchen ein Bermögen giebt, das teinem außeren 3mange unterliegt, fo enbet bier bie Wirkfamteit ber Gefete, und bas Staatsrecht findet an diefer Stelle feine Grenze. Nun können niemals Gefin= nungen, fondern nur Sandlungen erzwungen werben, nur folche, die in die außere Rechtsordnung fallen. Mithin erftrect fich die Rechtstraft der Staatsgesetze nur auf das Gebiet der außeren Sandlungen, und die gange Sphare ber menschlichen Gefinnung ift nach ihrer natürlichen Beschaffenheit frei von jedem Zwange und darum nach ihrem rechtlichen Charatter unabhängig von jedem Staatsgesetze. Die menfcbliche Gefinnung außert fich in Urtheilen und Gefühlen, in Biffenschaft und Glaube, in Philosophie und Religion, in Lehre und Cultus. Diefe Neugerungen bes menichlichen Geiftes fallen nicht in bie Sphare ber legalen Sandlungen und gehören barum nicht in bas Rechtsgebiet des Staates; fie konnen nicht befohlen werden, weil fie nicht erzwungen werden konnen. Wenn es die Staatsgewalt verfuchte, so würde fie den freien Gebrauch der menschlichen Kräfte aufheben, das Naturrecht vernichten und eben dadurch ihren eigenen Bestand am meisten gefährden. Bielmehr müssen die Theorien dem Staate gleichgültig sein, weil fie niemals feine Sicherheit bedrohen,

<sup>\*)</sup> Cap. III. § III.

außer wenn man sie unterdrückt, und vor allem muß die Religion in dem menschlichen Gemüthe ihr freies und sicheres Stilleben führen dürsen, sie soll weder dienen noch herrschen, weder als Cultus mit den öffentlichen Handlungen noch als Glaube mit den Staatsgeseten vermischt werden. Denn die Religion ist das Verhältniß der Menschen zu Gott, und der Staat ist das Verhältniß der Menschen unter einander. Was wäre auch die Erkenntniß und Liebe Gottes, wenn sie einen Theil bilden müßte in dem Mechanismus einer äußerlichen Rechtsanstalt?\*)

Das fociale Leben oder ber Rechtsverkehr der Individuen ift vollommen unabhängig von wiffenschaftlichen und religiöfen Reinungen; eben fo ift Wiffenschaft und Religion und bamit bas gejammte Beiftes- und Gemutheleben ber Meniden unabhangig bon ber naturrechtlichen Berfaffung der Gefellichaft. Der fpinogiftifche Staat ift tein platonischer, ber durch Philosophen regiert wird, fein firchlich=icholaftischer, der auf religiöfen Grundlagen beruht und bon Brieftern abhangt, auch tein despotischer, wie Sobbes' "Leviathan", der die Individuen verschlingt, die Gefinnungen der Menfchen beherrscht, seine Gewalt auf die Geister erstreckt und die Religion unter bie politischen Magregeln rechnet; er bildet teine Erziehungsanftalt weber für die Beisheit noch für den Glauben, fondern eine reine Rechtsordnung, die das äußere Leben fichert und die Gewalt hat, ieber Berletung der Gesetze ju begegnen. Aufgerichtet gegen die natürliche Unficherheit und Noth des menschlichen Lebens, befchränkt fich biefer Staat barauf, bas rechtsträftige Mittel ber Nothwehr zu fein, wodurch das friedliche Zusammenleben der Menschen erzwungen und die Auflösung der bürgerlichen Gesellschaft in den gesetlosen Naturzuftand verhindert wird.

Das Staatsrecht ist gemeinsames Naturrecht, barum erscheint es in der Form des Gesehes, welches Gehorsam fordert, während das atomistische Naturrecht die Begierde des Einzelnen war, die aussichließend ihre selbstsüchtige Besriedigung suchte. Die Begierden sind von Natur gleichberechtigt, das größere Recht muß durch die größere Macht errungen werden, deren allein gültiger Beweis der glücklich bestandene Kamps ist. Dagegen das Geseh ist von vornherein mächtiger als das Individuum, das ihm widerstrebt, denn es ist ein ge-

<sup>\*)</sup> Tract. polit. Cap. III. § VIII-X. Cap. VI. § L. Cap. VII. § XXVI.

1

meinsamer Wille und eine öffentliche Gewalt: daher kein fragliches, fondern ein entschiedenes Recht, und jede widergesetliche Sandlung ein entschiedenes Unrecht. Unrecht ift bemnach ein burgerlicher Begriff, der erft in Folge der Gefellichaft entfteht, die dem Individuum als herrschende Macht gegenübertritt, mahrend im reinen Raturauftande eigentlich nicht von Unrecht gerebet werden tann, weil es hier tein endgültiges ober ausgemachtes Recht giebt. Erft im Staat wird das Recht, indem es als Gefet gilt, eine wirkliche unwiderftehliche Macht. Was mit diefem Recht übereinftimmt, ift im Sinne bes Staates gerecht, und mas ihm zuwiderläuft, ungerecht. Sandlung, welche die Gerechtigkeit befordert, ift ein Berdienft; jede, die fie verlett, ein Berbrechen. Hieraus erklärt fich die mahre Bebeutung diefer geläufigen Worte: fie bezeichnen weder natürliche noch fittliche Borftellungen, fondern conventionelle Werthe, fie folgen nicht aus dem Wefen des Menichen, fondern aus einer augeren im Intereffe gemeinsamer Sicherheit gemachten llebereinkunft. "Gerecht und ungerecht, Berbrechen und Berdienft find nicht jum Befen bes Geiftes gehörige, sondern burch äußere Satnng entstandene Begriffe (notiones extrinsecae)."\*)

Im Naturzuftande handelt jedes Individuum aus eigener Macht= volltommenheit und zu feinem Beften, wie es basfelbe eben verfteht und zu erreichen im Stande ift; im burgerlichen Zuftande handelt die Gesellschaft im Ramen und Interesse aller. Dort nennt der Gingelne feinen Bortheil gut und feinen Schaden bofe, hier entscheidet der Staat, was allen förderlich oder schädlich ift: er muß Gesetze geben und die gegebenen auslegen. Vorher durfte der Einzelne kraft seines Naturrechts jede Berletzung abwehren und rächen, jetzt gilt jeber Angriff auf feine Sicherheit als eine Gefehesverletung, die der Staat zu erkennen und zu vergelten hat: er muß richten und ftrafen. Die Gesetze wollen nicht blos eingeführt, fondern auch ausgeführt und das gesammte öffentliche Leben nach ihrer Richtschnur geordnet werden: daher muß ber Staat ben Gefeten gemäß regieren. Das Staatsrecht fordert die Gründung einer geschgebenden, richten= ben und regierenden Gewalt, die in jedem burgerlichen Gemeinwefen vorhanden sein muß, aber auf verschiedene Art constituirt sein kann: barnach unterscheiben fich die Staatsformen ober Berfaffungen.

<sup>\*)</sup> Eth. IV. Prop. XXXVII. Schol. II.

Der Raturguftand besteht im Widerstreit, der Staat in ber Bereinigung aller, baber wollen auch die Staatsgewalten im gemein famen Interesse und zur Aufrechthaltung ber gemeinfamen Mack und Ordnung vereinigt fein; fie durfen nicht fo getrennt werben, dan der Machtfülle des Staats Eintrag geschieht, und nicht bergeftalt in einem einzelnen Individuum ausemmengefaßt werben, daß der gemeinsame Rechtszuftand leidet. Die Selbsterhaltung bes Staats erlaubt weder die Bereinzelung noch die Theilung seiner Gemalten: jene führt zur despotischen Monarchie, die Spinoza verwirft, diefe jur repräsentativen, die er nicht kennt; die Theorie der exften ich er in Sobbes vor fich, die ber zweiten, die Locke begrunden follte. hat er nicht erlebt. Nach hobbes ift die absolute Staatsgewalt unbefräräntt, nach Spinoza ist fie innerhalb ihrer nothwendigen Grenzen absolut. Die richtige Staatsverfaffung, wie fie der lettere verftellt, foll die Gewalten concentriren, ohne die Rechte zu beeinträchtigen, fie foll ber Staatsmacht ben Charatter ber Einheit geben und er halten, ohne den der gemeinsamen Herrschaft zu vernichten. Hobbes' Leviathan ift tein Staat, sondern ein Individuum, deffen Naturrechte allein gelten auf Roften aller anberen; eine folche Betfaffung, wenn man das Wort hier brauchen darf, ift teine naturrechtliche Gesellschaft, kein status civilis, sondern bleibt eigentlich status naturalis und tann nur als der Steg bes Starten im Rriege aller mit allen angesehen werben. Aber bet Staat foll biefem Rriege gründlich und für immer ein Ende machen, seine Lebensordnung ift ber geficherte Rechtszuftand, feine Unterthanen find nicht Schaven, sondern Burger, seine Herricher nicht Thrannen, sondern Obrigteiten.")

Daher läßt Spinoza nur diejenigen Staatsformen als rechtmäßig gelten, worin die höchste Gewalt sich auf den gemeinsemen Willen gründet und als Organ, nicht als Herr der Gesellschaft handelt. Der Träger dieser Staatsgewalt kann einer, einige, alle sein: Im ersten Fall ist die Staatssorm monarchisch, im zweiten aristokratisch, im dritten demokratisch. In der Wonarchie herrscht der Fürst mit seinen Ministern, in der Aristokratie die Patricier und deren Senat, in der Demokratie das versammelte Bolk. Unter allen drei Regierungssormen kann ein geordnetes Staatsleben stattsuden, aber sie haben nicht denselben Grad der Festigseit. In der Demokratie ist

<sup>\*)</sup> Tract. pol. Cap. V. § VI.

ber Staat dem Wechsel ber Bersonen und den Störungen ber Barteien ausgesett, in der Monarchie drohen ihm die Gelufte despotischer Willtur; dort ift die öffentliche Gewalt zu vielköpfig, um den Charatter der Einheit zu erhalten, bier zu vereinzelt, um ben der Bemeinsamkeit zu wahren. In der Aristokratie ift die Ausübung der Staatsgewalt bei einer gemählten Rorperfcaft (Senat), beren ber= hältnißmäßig große Zahl den Gefahren der Oligarchie vorbeugen und beren gesetliches Berhalten burch ein Synditat überwacht werben foll. In der Demokratie ift die Ausübung der Staatsgewalt beim Bolt, bei allen durch ihre Geburt berechtigten Bürgern, daher kann diefelbe nicht durch Wahl bedingt, fondern nur burch Gefete einge= ichränkt werden, wie es a. B. eine Frage gesetlicher Bestimmungen ift, wie alt jemand fein muß, um fein Burgerrecht zu bethätigen, ob Frauen Staatsämter verwalten burfen ober nicht u. f. w. Mit der Berneinung der letteren Frage bricht der politische Tractat ab, ohne bie demokratische Staatsform ausgeführt zu haben.\*)

Spinoza unterscheidet zwei Arten der Ariftokratie, die innerhalb biefer Berfaffung gleichsam die Ginberrschaft und Bielherrschaft darftellen. Entweder herricht über das gesammte Staatsgebiet das Batriciat einer Stadt oder mehrerer: in dem ersten Fall ift ber Staat centralifirt, im zweiten foderirt; Beifpiele jener Art find im Alterthum Rom, in der neueren Zeit Benedig und Genua, bas nächste Beispiel dieser sind die vereinigten Riederlande. Bei ben Gefahren und Unficherheiten, die dem Gemeinwefen aus ber Natur ber monarcischen und bemotratischen Berfaffung erwachsen, — bort droht der Despotismus, hier die Anarchie — giebt Spinoza der ariftotratischen Staatsform ben Borgug, er halt von ihren beiben Urten die zweite für die beffere, weil fie durch ihre foberative Ginrichtung mehr als bie erfte gegen die Gefahren ber Oligarchie geschützt ift; diese Form der aristokratischen Föderativrepublik nach Art ber Generalftaaten erscheint ihm fo fest und beständig, daß ein folder Staat unmöglich fich felbft zerftoren und nicht aus inneren Urfacen, sondern nur durch außere Schickfale zu Grunde gehen konne. Freilich haben die Riederlande felbft durch die Wiedereinführung eines Oberhauptes den Charakter ihrer Berfaffung nicht aufrecht erhalten, aber nicht die Staatsform fei baran Schuld gewesen, son-

<sup>\*)</sup> Tract. pol. Cap. XI. § I—IV. Fischer, Gesch. b. Philosophie. II. 3. Auft.

bern die mangelhafte, dem aristokratischen Gemeinwesen widerstreitende Einrichtung des regierenden Senats, nämlich die zu geringe Anzahl seiner Mitglieder.\*) Das beste Mittel, die Bürger in der Erstüllung ihrer Pflichten zu erhalten, ist nicht die Furcht vor dem Gesch und der Strasse, sondern das Interesse ihrer Sicherheit und Freiheit, wie die Ausslicht auf die Erwerbung politischer Aemter und Ehren. Im llebrigen ist der politische Ehrgeiz verwerslich, denn die Sucht nach öffentlichen Belohnungen verräth mehr den Sinn des Sclaven als den des freien Maunes. Unter diesen "praemia virtutis", die er verwirft, nennt Spinoza auch die Bildsäulen!\*\*)

Im Gegenfat zu Sobbes foll nach ber Lehre unferes Bhilosophen im monarchischen Staat bas Gefet nicht vom Willen bes Fürsten abhängen, fondern vielmehr das umgekehrte, Berhältniß ftattfinden. Das Gefet bindet die fürstliche Willfur. Die königliche Macht foll burch die des Boltes zugleich beschränkt und geschütt werden; fie wird geschützt durch das Boltsbeer und beschränkt durch den Boltsrath, der zwar vom Könige felbst gewählt, aber im Uebrigen je verfaßt ift, daß die Bahl und die Beschaffenheit feiner Mitglieder eine genügende Burgicaft gegen die Gefahren der Oligarcie und des Despotismus bietet. Spinoza dentt fich eine Art demotratischer Monarcie, die weniger durch geschriebene Gefete, als durch die Natur ber Berhältniffe felbst jedes andere Intereffe als das Gemeinwohl ausschließt, er läßt die geschichtlich gegebenen Berhältnisse außer Acht und sein Entwurf kann nicht als ein ernstlicher, politischer Blan, sondern nur als ein Bersuch angesehen werden, die Staatsmaschine in monarchischer Form auszuführen. Wie fehr er auf die Abwehr des Despotismus bedacht war, zeigt das Bilb des freiwillig gebundenen lllysses, das er dem Fürsten seines Staates vorhält. "Die Grundlagen der fürftlichen Macht muffen für ewige Anordnungen gehalten werben, fo daß die Minifter dem Ronige volltommen gehorden wenn fie folden Befehlen, welche mit den Grundlagen der Staatsmacht ftreiten, die Ausführung verfagen. Dies läßt fich an dem Beispiele des Ulpsies anschaulich machen. Seine Gefährten befolgten seinen Befehl, als sie ihn, wie er an den Mastbaum des Schiffes gefesselt und vom Gesange der Sirenen bethört war, nicht losbinden

<sup>\*)</sup> Tract. pol. Cap. VIII—X. — \*\*) Tract. pol. Cap. X. § VII. Caeterum imagines, triumphi et alia virtutis incitamenta magis servitutis quam libertatis sunt signa. Bgl. oben Buch II. Cap. V. S. 184 figb.

wollten, obwohl er es unter vielen Drohungen verlangte; und es erschien als ein Beweiß seiner Klugheit, daß er später selbst den Gefährten dankte, weil sie seinem ersten, verständigen Besehle gehorcht hatten. Denn die Könige sind nicht Götter, sondern Menschen, die oft vom Sirenengesange bethört werden. Wenn alles von dem unbeständigen Willen eines einzelnen Individuums abhinge, gäbe es überhaupt keine seste Ordnung."\*)

Man tann die Frage aufwerfen, welche jener drei Staatsformen nach Spinozas Ansicht überhaupt die befte fei, ohne Rücksicht auf die gewöhnlichen Mängel menschlicher Zustände und Charattere. Der Ohilosoph hat blefen Punkt öfter in seinen politischen Schriften berührt und, wenn nicht in ausführlicher, doch in bestimmter Weise entichieden. Der naturgemage Staat ift ber befte. Da nun Raturrecht und Macht identisch find, so ift der beste Staat der mächtigste, und da die Macht um so größer ist, je mehr Kräfte sie in sich vereiniat, fo ift ber mächtigfte Staat der einmutbiafte. Ginmuthia aber find die Menschen nur in der Bernunft, darum ist derjenige Staat ber befte, ber von dem vernünftigen und einmuthigen Geifte aller gelenkt wird.\*\*) Dies ift nur möglich, wenn die Regierung von einem freien Bolte eingerichtet und durch friedliche Uebereinstimmung erhalten wird, während die kriegerisch errungene Herrschaft eine machia= vellistische Bolitit bedarf, um sich zu behaupten.\*\*\*) Darum ift die beste Staatsform die bemotratische, die den naturrechtlichen Zustand der Menfchen fichert und die politifche Aufgabe volltommen lost, indem sie das natürliche Leben in das bürgerliche verwandelt und die Gleichung zwischen bem status naturalis und bem status ci-Spinozas Staatslehre sucht bas vills wirklich zu Stande bringt. naturrechtliche Gleichgewicht der Menschen ober die Uebereinstimmung der natürlichen Freiheit und bürgerlichen Gleichheit. Da nun im reinen Raturguftand bie Gleichheit fortwährend bedroht und in dem monarchischen und ariftofratischen Staate nur unvolltommen bargeftellt wird, jo ist ihrer ursprünglichen Richtung nach die Staatsibee unseres Philosophen mit der Demokratie einverftanden. auch feine erfte politische Schrift, der theologisch-politische Tractat, in diefem Sinne verfaßt; hier gilt bie bemotratifche Staatsform als der vollkommene, der natürlichen Freiheit der Menschen adaquate

<sup>\*)</sup> Tract. pol. Cap. VII. § I. — \*\*) Cap. III. § VII. — \*\*\*) Cap. V. § VI.

Rechtszuftand. Gine Demofratie, beren Princip die Geltung bes netürlichen Individuums ift, ftellt fich allen antiken und fcolaftifden Staatsideen schroff gegenüber, und wenn wir früher Spinoza in ba Mitte amifchen Sobbes und Rouffeau fanden, fo scheint in ihm selbst biefer Uebergang in entgegengesetter Richtung stattgefun den zu haben, denn er nimmt in dem theologisch=politischen Tractat die Ideen Rouffeaus voraus, während er in feiner Staatslehre bis zu einem gewissen Punkt, den wir bezeichnet haben, sich Hobbes annähert, wohl unter deffen literarischer Ginwirkung. Dort gilt ihm die Freiheit bes Individuums, hier die Sicherheit der Gesellschaft für die Saubtfache im Staate. Nachdem er in jener erften Schrift die Brincipien ber Staatsordnung und die Begriffe des Natur- und Staatsrechts auseinandergefest hat, giebt er folgende abichließende Erflarung: "Hiermit glaube ich die Grundlagen der demokratischen Regierungsform beutlich genug bargethan zu haben. Und ich wollte besonders über diese Berfassung reden, weil sie meiner Ansicht nach der Ratur am angemeffensten ift und die Freiheit am nächsten erreicht, welche bie Natur jedem Individuum ertheilt hat. Denn hier überträgt niemand fein Naturrecht auf ein anderes Individuum, fo daß er felbst jeden ferneren Antheil an den öffentlichen Berathungen verliert, sondern er überträgt es auf die Majorität der ganzen Gesell= schaft, von der er felbst einen Theil ausmacht. Und bei diefer Berfaffung bleiben alle, wie früher im Raturguftande, 36 habe beshalb gefliffentlich diese Staatsform allein behandeln wollen, weil sie für meine Absicht in diesem Werk die wichtigste ift, denn ich hatte ja vor, über den Werth der Freiheit im Staate zu reden."\*) Die spätere Staatslehre, da fie vor allem auf die Sicherheit des Lebens Bedacht nahm, mußte fich mehr der ariftotratischen und monarchischen Staatsform zuneigen. Auch konnte Spinoza nach den Erfahrungen, die er gemacht hatte, und bei seiner Renntniß der menschlichen Natur schwerlich für eine Massenherrschaft gestimmt sein. Doch soll man zum Zeugniß seiner axistokratischen Denkweise nicht immer einen Ausspruch anführen, den Spinoza keineswegs in dieser Absicht gethan hat: "das Bolk schreckt, wenn es nicht zittert; es ist zu fürchten, wenn es sich nicht selbst fürchtet". Das Wort ist dem politischen Tractate entnommen, aber es findet sich

<sup>\*)</sup> Tract. theol. pol. Cap. XVI. (Op. I. pg. 367).

hier in einem Zusammenhange, der nicht erlaubt, im Sinne Spinozas baraus ein aristokratisches Stichwort zu machen. Nicht er faat bieses Wort, fondern er läßt es diejenigen brauchen, welche Feinde der öffentlichen Freiheit find und nicht wollen, daß man der monarchi= fchen Gewalt einen Damm fete. Er parobirt die Leute, die mit dem terret vulgus, misi paveat" auf die bürgerliche Freiheit herab-Das Wort ift richtig, entgegnet Spinoza, aber es gilt für Nachdem er die fürstliche Herrschaft im Staate eingeschränkt hat. damit fie nicht in Despotismus ausarte, wendet er fich gegen die Absolutisten, die nach Hobbes' Borbild die konialiche Macht von jeber Beschränkung freisprechen, weil fie dieselbe für unfehlbar halten. "Unfere hier dargeftellten Anfichten werben alle belachen, welche die Fehler ber menschlichen Natur nur dem Bolle zuschreiben und meinen, daß die Masse sich nicht bezähmen konne und schrecklich sei, wenn sie nicht zittre, daß fie entweder sclavisch biene ober übermuthig berriche und weber Wahrheit noch Urtheil tenne. Aber die Natur ift eine und allen gemeinsam. Sie find alle übermuthig, wenn fie herrschen, und schrecklich, wenn fie nicht zittern; fiberall wird die Wahrheit gewaltthätig behandelt aus feindlicher und felavischer Gefinnung, besonders da, wo einer ober einige herrschen, die nicht das Rechte und Wahre, fondern nur die Große ihrer irdischen Macht im Auge haben. "\*)

### 3. Der Staat und bas Inbivibuum.

Bergleichen wir den spinozistischen Staat mit der Ratur des Menschen, so bleibt unter allen Bersassurmen seine Bedeutung für den Einzelnen dieselbe, gleichviel ob seine Regierung aus vielen oder wenigen besteht, ob seine Gesetze mehr die Freiheit oder mehr die Sicherheit des Daseins bezwecken. Unter allen Umständen schließt dieser Staat nur das geordnete Zusammenleben der Menschen in sich und sein Begriff ist darum volltommen erschöpft durch den der Gesellschaft. Wie sich das Individuum von der Gesellschaft unterscheidet, ebenso unterscheidet es sich vom Staat. Nun leuchtet ohne weiteres ein, wie das gesellschaftliche und menschliche Seben nicht eine und dieselbe Sphäre beschreiben, sondern jenes vielmehr einen Theil des letztern bildet. Es giebt vieles, das ich nur mit Hülse der Gesellschaft erreichen kann, die Befriedigung meiner äußeren Bedürsnisse, die

<sup>\*)</sup> Tract. polit. Cap. VII. § XXVII.

Sicherheit meines außeren Dafeins: in biefer Budficht gebort mein Leben gang in die Sphare bes Staates und ich befinde mich unter bem 3wange feiner Gefete; es giebt anberes, bas ich entweber an nicht vermag ober ans mir felbst vollbringen muß, toobei ich weber unterftütt noch erfett werben tann durch ein anderes Individuum, fondern folechthin auf die felbsteigene Rraft allein angewiesen bin: in diefer Rückficht beschreibt mein Leben feine eigenthümliche Sphan, bie fich ihrer Ratur nach von ber gefellschaftlichen ansichlieft. Gefellfchaft und Individuum bilben gleichsam zwei Spharen, die woll einen Theil, aber nicht bas Centrum gemein haben, und der Menich als folder geht nicht ohne Reft auf in das öffentliche und gemeinfame Staatsleben. Der Menich lebt nicht immer und nicht mit allen seinen Interessen in der Gesellschaft: darum muß ihm die Philosophie in die Einfamkeit folgen, um jene Bermögen der Menfchennatur tennen zu lernen, deren Geltung von keinem Rechtsgeset abhängt und durch teine Rechtsschranken gehemmt wird.

Der Staat ober die Gefellschaft folgt aus dem Rakurrecht, welches die Selbsterhaltung und Sicherheit bes Lebens fordert. Darum gilt das natürliche Individuum als der Grund des Staates und diefer muß betrachtet werden als beffen Folge. Die politischen Brincipien find nach ben Begriffen Spinozos nicht Grundfage, sondern Folgefațe; der Staat ift tein ursprüngliches, sondern ein abgeleitetes Wefen, kein Attribut, sondern ein Broduct der Menschennatur. es erlaubt mare, nach Zwedbegriffen zu urtheilen, fo würden wir sagen, der Staat ist für das menschliche Leben nicht 3weck, sondern Mittel. Bei den Alten galt der Sak: bas Ganze ift vor den Theilen. ber Staat ift früher als die Einzelnen und verhalt fich zu biefen, wie der Organismus zu feinen Gliedern; bagegen bei Spinsza und überhaupt in der naturalistischen Politik der Neueren gilt der ent= gegengesette Grundsat: die Theile find früher als das Ganze, darum hat der Staat teinen unbedingten und endgültigen, fondern nur einen relativen und eingeschränkten Werth, der von dem Intereffe der Befellschaft abhangt; er ift eine nutliche und rein brattifche Einrichtung, die bem Gemeintwohle dient, eine gemeinschaftliche Lebensverficherung, die von den menschlichen Bermögen nicht mehr fordert und braucht, als zur Erhaltung des Ganzen nothwendig ift. Alle Arcifte daher, die zum unmittelbaren Rugen der Gesellschaft nichts beitragen, muffen fich aus bem Staatsgebiete gurudgieben; ber Staat gewährt

dem Individuum seine intimen Gemüthsbewegungen und erlaubt biesen ihre friedliche Aeußerung, weil er überhaupt alle natürlichen Rechte sichert, aber er selbst kann nichts davon brauchen, weil er sie nicht in seiner mechanischen Rechtsordnung verwerthen kann. Darum überläßt er die Befriedigungen des Geistes dem Privatbelieben der Einzelnen. Religion, Aunst, Philosophie haben in diesem Staat das Privatrecht der Existenz, sie genießen den Schutz der Gesehe, aber sie bilden darin keine activen und gültigen Kräfte. Unter welche Rechtssormel ließe sich auch das persönliche Gemüthsleben bringen, und roozu nützten in der Rechtsmaschine der Gesellschaft die Poeten oder die Denker?

Im Geifte Spinozas gilt der Staat als Broduct der Individuen, dieses Product besteht in dem mechanisch verfaßten Gemeintvefen. Daraus folgt, bag auf ber einen Seite ber Staat bem Indivuum untergeordnet, auf der andern das Andividuum vom Staate abgesondert wird. Wenn nämlich der Staat ein menschliches Product ift, so muß fich das Individuum als deffen Urheber und lette Rechts= quelle ansehen: damit verliert derselbe seine unbestrittene Autorität, jene Meisterschaft, die er im Alterthum über die Einzelnen ausüben tonnte, er ift eine gemachte Rechtsanftalt, entstanben aus Roth und berechnet auf das Bedürfniß. Das Individuum hängt mit diefem Staat burch tein gemilthliches Band, weber burch Bietat noch Patriotismus, fonbern nur durch Interesse zusammen, es kennt ben natur= lichen Ursprung besselben und weiß daher, daß er keine letzte ver= pflichtende Rothwendigkeit hat, daß die gemachte Rechtsanftalt im Nothfall and anders gemacht werden konne. Im hintergrunde der Staatsrechte ftehen fortwährend die Menfchenrechte als deren drohende Auffeher, und so mechanisch befestigt dieses Staatsgebaude in seiner Berfaffung erscheint, so revolutionär ist es in seinem Princip. Das Individunm in dem Bewußtfein seiner Autorschaft fühlt fich dem Staate gegenüber als beffen überlegene und gleichsam eminente llr= jache und exblickt in den Gefehen desselben bewegliche Rechtsbestim= mungen, aber teine fittlichen Normen. In biefem Staatsleben giebt es teine Religion, die den Ginzelnen mit dem Staate verbindet als mit seiner Substanz, nicht mehr jenes Gefühl unbedingter und nothwendiger Abhangigkeit von den öffentlichen Geseken, wie ca bas Atterthum gehabt und felbft in feinem kuhnften Denter behauptet Denn auch das Todesurtheil, das ihn als einen Feind des

Staates verdammte, konnte Sokrates in jener eingeborenen, religisken Chrsurcht vor dem Willen des Staates nicht wankend machen: a verweigerte dem Freunde die Flucht, weil ihn die Gesetze Athens verurtheilt hätten, und so lange er denken könne, sei er diesen Gesen unterthan gewesen, ja schon vor seiner Geburt habe er in seinen Eltern gleichsam präexistirt als ein Bürger Athens.

Dieses religiöse Verhältniß der Unterordnung und der gemuthlichen Theilnahme, worin das Individuum dem Staate verbunden ift, wird von dem politischen Verftande der neuern Philosophie vollkommen aufgelöst; der Staat wird in feine natürlichen Glemente zersett und das Staatsgebaude daraus zusammengefügt, wie eine Maschine. Dem gemachten Staate gegenüber wird das Individuum jouveran, dem mechanischen Staate gegenüber wird es gleichgültig. Un die Stelle der unbedingten Abhangigkeit tritt bas ben Staat überragende Selbstgefühl, an die Stelle der patriotischen Theilnahme Diefe beiben Büge folgen aus demfelben die politische Indiffereng. politischen Bewuftsein und bilben die natürliche Gefinnung, womit hier der Einzelne den Staat ansieht. Wenn dieser nichts weiter ift. als nur bas geordnete Zufammenleben ber Menfchen, fo mußte das Individuum in der That nicht mehr sein, als "ein gesellschaftliches Thier", wenn es sich vollkommen in diesem Staate befriedigen sollte. Das gesammte innere Menschenleben schließt fich nothwendig von dem äußern Staatsleben aus und beschreibt in dem einsamen Individuum feine eigenthümliche und unabhängige Sphäre. Je geistesmächtiger daher ein Individuum ist, um so mehr begehrt es das intime Gemüthaleben, die Befriedigung und den Genuß feiner natürlichen Beiftesfräfte, um fo gleichgültiger verhalt es fich barum zu ber mechanischen Rechtsordnung des Staates. Religion, Kunft, Philosophie führen in diesem Staate ein einsames und vornehmes Stilleben, welches nach seiner Anlage gleichgültig gestimmt ist gegen die öffentlichen Berhaltniffe, auf bie es nicht einwirken, von benen es nur selbst nicht beschränkt sein will. In dieser gleichsam freiwilligen Berbannung von dem prattischen Treiben der ideenlosen Gesellschaft wird die menschliche Geiftesbildung rein theoretisch. Sie waren rein thesretische Charattere, die großen Künftler und Philosophen diefes Zeitalters; die weltbürgerliche humanität entwerthete ihnen das ftaatsbürgerliche Recht, das fie nahmen als einen Nothbehelf zur Sicherheit bes äußeren Lebens und zur Ruhe bes Geiftes. Sie haben alle

gebacht, was Goethe ben Dichter sagen läßt, den er dem Staatsmanne gegenübergestellt hat: "Frei will ich sein im Denken und im Dichten, im Handeln schränkt genug die Welt mich ein!" Sie haben alle gedacht, was Spinoza in seinem politischen Tractate ausspricht: "Die Sicherheit ist die Tugend des Staates, aber die Geistesfreiheit ist eine Privattugend".\*) Doch wie ist unter den Bedingungen der menschlichen Natur gemäß der Lehre Spinozas liberhaupt eine Geistesfreiheit möglich? Diese Frage enthält den Kern der Ethik. Sie zersällt in die beiden: was ist der Geist? Was ist die Freiheit?

## Neuntes Capitel.

# Die Lehre vom menschlichen Geift.

# I. Die Aufgabe der Geifteslehre.

Wir haben die Staatslehre unmittelbar aus der Affectenlehre und diese aus der Körperlehre abgeleitet. Wäre der menschliche Körper kein Glied oder Theil der Körperwelt, so würde er nicht von anderen Körpern in so mannigfaltiger Weise afficirt werden, er würde dann keine Affectionen, der menschliche Geist keine Ideen der letzteren, die menschliche Natur weder Affecte noch Leidenschaften haben.

Unter der Herrschaft der Leidenschaften find wir vollkommen unfrei. Wenn es überhaupt eine Freiheit giebt, so kann dieselbe nur in einer Macht bestehen, welche die Gewalt der Leidenschaften aufhebt, und diese Macht kann nur bei den thätigen Affecten sein. Wir Leiden, wenn wir von außen d. h. von anderen Dingen erregt werden, diese sind die äußeren Ursachen von dem, was in uns geschieht; sie sind nicht die alleinige Ursache unseres Leidens, denn unsere eigene empfängliche Katur ist auch dabei im Spiel. Wir leiden mithin, wenn wir von dem, was geschieht, die alleinige Ursache nicht sind; alles Leiden ist ein Vorgang, der aus unserer eigenen Katur nicht allein, sondern nur zum Theil erklärt werden kann: eine solche Urs

<sup>\*)</sup> Tract. pol. Cap. I. § VII.

sache aber, aus der eine bestimmte Wirkung nicht vollkommen, sondern nur zum Theil begriffen werden kann, nennt Spinoza inadäquat. Wir leiden also, wenn wir von dem, was in oder außer uns geschieht, die inadäquate Ursache sind. Die Erklärung ist so genm, daß sie sich umkehren läßt. Wenn wir von dem, was in oder auße uns geschieht, die inadäquate Ursache sind, so verhalten wir und leidend. Wir leiden, so lange wir nicht allein wirken; wir sind thätig, wenn wir von dem, was in oder außer uns geschieht, die alleinige oder abäquate Ursache sind.\*)

Wir find die inadäquate Ursache aller unserer Leidenschaften, denn in unsern Leidenschaften wirken immer andere Dinge mit. Daher ist die Frage: ob es eine menschliche Thätigkeit giebt, die das Leiden ausschließt, eine solche, die aus unserer Natur vollständig begriffen werden kann, oder deren adäquate Ursache wir selbst sind? Der menschliche Körper hört nicht auf, von anderen Körpern afficirt zu werden und darum zu leiden; in unserer körperlichen Natur kann daher jene Thätigkeit, welche die Leidenschaften beherrscht, nicht stattssinden, sie wird nur in unserer denkenden Natur gesucht werden dürsen; sie kann, wenn sie überhaupt möglich ist, nur aus dem Geist hervorgehen.

Die Wirkungen bes Geiftes find bie Ibeen. Giebt es folde Ibeen, die blos aus dem Geift folgen ober deren alleinige (abäquate) Ursache unsere denkende Natur ist, so ist gefunden, was wir suchen. So lange wir von Leibenschaften befangen und von Begierben nach äußeren Dingen erfüllt find, stellen wir diese Dinge nicht vor, wie fie find, sondern wie wir fie begehren: unsere Borftellungen find nicht klar, sondern unklar. Die klaren Ideen, welche die Dinge vorstellen, wie sie find, nennt Spinoza adaquat, die unklaren in-Nun find die unklaren Ideen durch unfere Begierben bedingt, diese letteren sind nicht blos durch uns (die begehrende Ratur), sonbern auch durch die Dinge außer uns (die begehrten Objecte) Wir find daher nur jum Theil die Urfache unferer Beveruriacht. gierden nach den äußeren Dingen, nur zum Theil die Ursache unserer unklaren Ideen, d. h. ber menfchliche Geift Leibet, fofern er unklar denkt ober inadäquate Borftellungen hat. Die Ideen, die blos aus der Natur des Geistes folgen, können nicht unklar und inadäquat,

<sup>\*)</sup> Eth. III. Def. I. II.

sondern nur klar und addquat sein. Wenn es eine Thätigkeit giebt, die alles Leiden ausschließt, so kann dieselbe nur kraft des Geistes stattsinden, diese geistige Thätigkeit kann mur im klaren Denken, in den addquaten Ideen, in der wahren Erkenntniß der Dinge bestehen. Diese Erkenntniß allein ist Nichtleiden, volle Thätigkeit, Macht über die Leidenschaften oder Freiheit. Mit dieser Freiheit sällt die Sittlickeit zusammen. Wir sehen zwei Fragen vor uns, welche die letzten und höchsten Probleme der Lehre Spinozas in sich sassen: wie solgt aus dem menschlichen Geiste die Erkenntniß? Wie solgt aus der Erkenntniß die Freiheit? Wir haben jeht die erste der beiden Fragen zu lösen. Um zu begreisen, wie aus der Natur des Geistes die Erkenntniß hervorgebracht wird, müssen wir wissen, worin die Natur des Geistes besteht.

# II. Der Geift als Ibee bes Rorpers.

## 1. Die 3bee eines wirklichen Dinges.

Alle Dinge find Mobi ber gottlichen Attribute, Wirkungen ber göttlichen Bermögen, fie find als Mobi ber Ausbehnung Rörper, als Mobi des Denkens Geister (Ideen). Jedes einzelne Ding ift baber zugleich Geift und Rörper, beibe find in jedem Dinge ein und dasfelbe Wefen, welches ber Geift in ber Form ber Ibee und ber Rorper in der Form der Ausbehnung und Bewegung darftellt. Daraus erkennen wir, worin das Wefen bes Geiftes besteht. Denn unter bem Wesen eines Dinges verstehen wir diejenigen Bedingungen, durch welche bas Ding exiftirt, ohne welche es nicht exiftiren kann.\*) Rehmen wir nun ein wirkliches Ding als Modus des Denkens b. h. als Ibee, fo haben wir Geift; also besteht bas Wesen des Geiftes darin. baß er bie Ibee eines wirklichen Dinges ausmacht. Denn zu ben nothwendigen Bedingungen des Geiftes gehört: 1. daß er ein wirtliches Wefen ift, 2. daß er dieses wirkliche Wefen in der Form des Denkens b. h. als Ibee ausdrückt. "Unter Ibee", fagt Spinoza, "verstehe ich den Begriff des Geistes, welchen der Geist bildet, weil er ein denkendes Wefen ift. "\*\*) Diefe Idee oder diefer Begriff ift alfo eine bentende Thatigteit, ein Product des Geiftes, eine Bir-- kung, die blos aus der denkenden Natur folgt und deshalb nicht als

<sup>\*)</sup> Eth. II. Def. II. — \*\*) Ib. Def. III.

etwas erklärt werden darf, das wir von außen empfangen, wie di Wahrnehmung oder die sinnliche Vorstellung, noch als etwas, das ohne körperliche Bewegung nicht zu Stande kommt, wie die Wilden der Dinge und die Worte, mit denen wir häusig die Ideen verwechseln. Darum unterscheidet Spinoza die Idee als "conceptus mentis" von der "perceptio" und den "imagines rerum".\*)

Der menfcliche Geift ift bie 3bee eines einzelnen, wirdicha Dinges, oder wie bei Spinoga diese erste und allgemeinste Ectlarum lautet : "Was das wirkliche Wefen des menschlichen Geiftes ausmacht ift nichts anderes als die Ibee eines einzelnen, in Birklichteit en ftirenden Dinges". \*\*) Er ift ein einzelnes Wefen, alfo ein endlicher, bestimmter Modus des Dentens. Da nun der Inbegriff aller Robi bes Denkens ober aller Ibeen der absolut unendliche Beeftand ift, fo leuchtet ein, daß der menfchliche Geift einen Theil des unendlichen Berftandes ausmacht.\*\*\*) Diefer ift die unendliche und nothwendige Modification des Dentens, jener eine endliche und zufällige. Der um endliche Berftand begreift ben Busammenhang aller Ibeen in fic und da die Ordnung und Berknüpfung der Ideen gleich ift der Ordnung und Berknüpfung der Dinge, fo begreift der unendliche Berftand alle Dinge in ihrem mahren Bufammenhange, b. h. er ift beren vollständige Erkenntnig. Nun ift ber menschliche Geift ein Theil bes unendlichen Berftandes, also ein Theil ber vollständigen Erkenntniß ber Dinge, er ift baber vermöge feiner Natur eine unvollständige ober inabaquate Erkenntniß ber Dinge. Wie ift es möglich, daß aus ber Natur bes menschlichen Geiftes bie abaquate Extenntnig folgt, ohne welche die Macht über die Leibenschaften nicht möglich ift? In dieser Frage liegt die Schwierigkeit.

#### 2. Die Ibee bes menschlichen Körpers. Ibeencomplex.

Ist der Geist die Idee eines einzelnen wirklichen Dinges, so ist dieses das Object jener Idee. Object und Idee sind verschieden. Jedes einzelne wirkliche Ding ist Geist (Idee) und Körper. Was in der Natur desselben von der Idee verschieden (nicht Geist) ist, ist blos Körper: daher ist der Körper das nächste Object des Geistes, denn außer dem Geist ist in dem Dinge selbst nichts als der Körper.

<sup>\*)</sup> Eth. II. Def. III. Explic. Prop. XLIX. Schol. — \*\*) Ib. Prop. XI. — \*\*\*; Ib. Prop. XI. Coroll. Mens humana = pars infiniti intellectus Dei.

Das Object des menschlichen Geistes ist demnach der menschliche Körper, oder der menschliche Geist ist die Idee des menschlichen Körpers. In der Idee des Objects wird vorgestellt oder gedacht, was in dem Objecte stattsindet. Spinoza lehrt: "Was in dem Object der Idee, die den menschlichen Geist ausmacht, geschieht, wird von dem menschlichen Geiste dorgestellt oder davon muß es in dem letzteren eine Idee geden. Wenn nun das Object der Idee, die den menschlichen Geist ausmacht, der Körper ist, so wird in diesem nichts geschehen können, was von jenem nicht vorgestellt wird". "Das Object der Idee, die den menschlichen Geist ausmacht, ist der Körper oder ein bestimmter, in Wahrheit existirender Wodus der Ausdehnung und nichts Anderes."\*)

5

2

į

ì

Je complicirter daher der Körper ist, um so complicirter ist der Geist, der die Idee des Körpers bildet; je empfänglicher der Körper sur eine Menge äußerer Einwirkungen ist, um so fähiger ist der Geist zu einer Menge von Vorstellungen. Der menschliche Körper ist aus sehr vielen Körpern zusammengesetzt: daher besteht die Idee dieses Körpers aus sehr vielen Ideen. "Die Idee, die das wirkliche Wesen des menschlichen Geistes ausmacht, ist nicht einsach, sondern aus sehr vielen Ideen zusammengesetzt."\*\*) Wie solgt aus diesem Ideencomplex die adäquate Erkenntniß der Dinge?

## 3. Die Ibeen äußerer Körper. Ibeenassociation und Bebachtniß.

Der menschliche Körper wird von anderen Körpern außer ihm in mannigsaltiger Weise afficirt. Jede dieser Affectionen ist eine Wirkung sowohl des menschlichen Körpers, der solche Eindrücke empfangen, als des äußeren Körpers, der solche Eindrücke hervorbringen kann. In der Wirkung erscheint die Natur der Ursache, daher ist in jeder Affection des menschlichen Körpers die Natur sowohl des menschlichen als des äußeren Körpers ausgedrückt. Da nun der menschliche Geist vorstellt, was im menschlichen Körper geschieht, so muß er dessen Affectionen vorstellen, und da in den letztern die Natur auch des äußeren Körpers mitausgedrückt ist, so solgt, daß der menschliche Geist die Idee eines äußern Körpers bildet, d. h. daß er auch andere Körper als nur den menschlichen vorstellt.\*\*\*\*) Er ist die Idee eines

<sup>\*)</sup> Eth. II. Prop. XII. XIII. — \*\*) Ibid. Prop. XIV. XV. — \*\*\*) Ibid. Prop. XVI.

wirklichen Dinges, er ist die Idee des menschlichen Körpers als eines wirklich existirenden Wesens; nun erscheint in dem letzteren, sosem er von außen afsicirt wird, auch die Natur eines äußeren Körpers: also muß der menschliche Geist auch den äußeren Körper als ein wirkliches Ding d. h. (nicht blos als vergangen oder zukünstig, sondern) als gegenwärtig vorstellen. Der menschliche Geist bildet deher nothwendig die Idee anderer, äußerer Körper als vorhandenen Dinge. Die Borstellung eines äußeren, dem Geiste gegenwärtigen Körpers dauert so lange als die Affection, deren äußere Ursache jener Körper ist, und diese Affection dauert, dis eine andere an ihre Stelle tritt.\*) Wenn der menschliche Körper dieselbe Affection erleidet, so ist es möglich, daß der menschliche Geist dieselbe äußere Ursache wieder als gegenwärtig vorstellt, ohne daß sie vorhanden oder gegenwärtig ist.\*\*)

Nun tann der menschliche Rorper vermoge feiner Beschaffenheit von mehreren äußeren Rörpern jugleich afficirt werden, alfo wird auch der menschliche Beift mehrere Ideen zugleich haben, die ihm die Existena einer Menge anderer äußerer Körper vergegenwärtigen. Wie beren Wirkungen ober Affectionen in bem menschlichen Rorper qu= fammentreffen, fo werben auch die Ibeen diefer Affectionen in dem menschlichen Geifte zusammentreffen und eine Art Berbindung (Affociation) eingehen. Wenn fich bas Object einer biefer Ibeen bem Geifte wiedervergegenwärtigt, so werden auch die anderen mithervorgerufen, ober der Beift wird fich ber letteren erinnern: aus feiner Ratur folat das Gedachtniß. So verschiedenartig die menschlichen Raturen find, fo verschiedenartig find ihre Affectionen, fo verschieden daber auch die Ibeencomplere, in beren Wieberholung bas Gebachtnif befteht. Die Spuren eines Pferbes werben in dem Soldaten die Ideen bes Reiters, Krieges u. f. w. hervorrufen, in dem Landmann dagegen die Borftellungen des Pfluges, Aders u. f. w. Der Zusammenhang unferer Affectionen ift zufällig, ber Zusammenhang ber Dinge nothwendig, er kann nicht anders fein als er ift; aufällig ift bie Berknüpfung der Ideen im Gedächtniß, nothwendig dagegen die Berfnüpfung ber Ideen in ber Erkenntniß: bas Gedächtniß ift baber weit entfernt, Erkenntniß zu fein.\*\*\*)

<sup>\*)</sup> Eth. II. Prop. XVII. — \*\*) Ibid. Coroll. — \*\*\*) Ibid. Prop. XVIII. Schol. Memoria = concatenatio idearum. naturam rerum, quae extra corpus humanum sunt, insolventium, quae in mente fit secundum ordinem et concatenationem affectionum corporis humani.

=: =:

į

Ξ.

Ì

ź

3

1. Der menfchliche Geift als 3bee feines Rorpers.

Der menfcliche Geift bildet bemnach die Idee des menfclichen Rörpers und anderer Rorper außer ihm; nun find diefe letteren alle andern Rörper außer dem unfrigen, wir ftellen baber außere Rorper vor, indem wir fie von dem unfrigen unterscheiden. Aus den Ideen ber Affectionen folgt bemnach, daß ber menfchliche Geift einen Rorper als ben feinigen vorstellt, daß er die Idee feines Rorpers oder bas Bewußtsein hat, mit einem von allen anderen unterschiedenen Rorper vereinigt zu fein.\*) Wenn aber ber menschliche Beift einen Rorper als den feinigen vorftellt, muß er auch eine 3bee von fich haben und bermöge einer reflegiben Borftellung fich felbft ertennen. Denn Die Ideen der torperlichen Affectionen enthalten die Borftellung fowohl des eigenen Körpers als anderer außer ihm. Sobald der menfcliche Geift diese Ideen mahrnimmt, erkennt er fein eigenes Dafein. Daher der Sat: "Der menschliche Geift ertennt fich felbft nur, fofern er die Ideen der Affectionen des Körpers wahrnimmt". \*\*) menichliche Geift ift die Idee des menichlichen Rorpers. Natur des menschlichen Körpers folgen die Affectionen, aus der Natur des menschlichen Geiftes folgen die Ideen diefer Affectionen, aus biefen Ibeen folgt, daß der menfcliche Geift die Borftellung außerer d. h. anderer Rorper außer dem feinigen, also auch die Borftellung jeines Rorpers und barum die Borftellung feiner felbft hat.

#### · 2. Das Broblem ber idea mentis.

Hier berühren wir in der Geisteslehre Spinozas einen Punkt, den man häufig als einen der schwierigsten und dunkelsten bezeichnet. Der Geist soll nicht blos die Idee des Körpers, sondern zugleich die seiner selbst sein. Er ist zugleich idea corporis und idea mentis. Da nun mens = idea corporis ist, so ist idea mentis = idea ideae corporis. Weil der Geist idea corporis ist, darum soll er auch idea mentis (idea ideae corporis) sein. Als Idee seiner selbst (Idee der Idee) ist der menschliche Geist selbstbewußt, als selbstbewußtes Wesen ist er von allen Dingen und Vorstellungen unterschieden. Das Selbstbewußtsein gilt als der Ausdruck eines selbständigen, von allen Objecten und Bestimmungen unterschiedenen, also allgemeinen und

<sup>\*)</sup> Eth. II. Prop. XIX. — \*\*) Ibid. Prop. XXIII.

unbeftimmten Wefens. Rein Modus ift felbftftandig, allgemein, inbeterminirt; ber menfcliche Geift ift Mobus: wie alfo tann ber menfoliche Geift felbstbewußt ober 3bee feiner felbst fein ? Wie tann er, beffen bentende Ratur burchgangig beterminirt ift, Selbstbewußtfein haben, das erft durch Abstraction von allen Modificationen bes Denkens, burch Selbstunterscheidung von allen bestimmten Iden So lange der menschliche Geift als Modus gilt, widerentsteht? ftreitet ihm das Selbstbewußtsein, und die idea mentis erscheint als eine unmögliche Beftimmung, die fich in die Lehre Svinozas nur burch einen fahrläffigen Ausbruck eingefclichen haben kann. So fucte namentlich Erdmann in einer früheren Schrift ben fraglichen Bunkt zu erklären. Er hat dabei auf die Bejahung des Selbst: bewußtseins aus fogenanntem prattischem Bedürfniß ein geringens Gewicht gelegt als auf die 3weideutigkeit des Terminus "esse formale", ein Ausbruck, ber von allem körperlichen Dafein und, genan genommen, nur von diesem gelte, aber durch eine Ungenauigkeit Spinozas auch von den Ideen gebraucht werde. Was in der Ausdehnung als Rörper existirt, das existirt im Denten als Idee; es giebt barum nothwendig Ideen aller Rorper; nun ift bas torperliche Dafein gleich dem formalen, es giebt darum Ideen alles formalen Seins. Da nun die Ideen felbft auch bisweilen als formales Sein (esse formale) gelten, fo redet Spinoza auch von Ibeen der Ibeen, und eine ungenaue Bezeichnung hat auf biefe Beife bie faliche und Esse formale heißt nicht blos körperlich unmögliche verschuldet. fein, fondern formlich fein, b. h. in einer bestimmten Form des Dafeins existiren, was so viel ift als bewirkt (geformt) fein. ftimmten Wirtungen find die Modi des Dentens und der Ausdehnung d. h. Ideen und Rorper; esse formale bedeutet baber bas wirkliche Dasein der Ibeen und Körper, und so konnte Spinoza recht wohl fagen: "esse formale idearum". Die 3been, welche formlich exiftiren, find die Dobi bes göttlichen Dentens, bie bentenben Raturen ober Beifter. Die idea montis ift baber tein fahrlaffiger, burd eine schwankende Terminologie veranlagter Ausbruck; auch hat Spinoza diese Bezeichnung nicht etwa beiläufig ober gelegentlich gebraucht. fonbern ben Begriff ber idea mentis in einer Reihe bon Lehrfaten entwickelt.\*)

<sup>\*)</sup> J. C. Erbmann: Berm. Auff. (1846) S. 180 figb. In seinem jüngsten Werte billigt Erbmann unsere nachfolgende Erklärung. Grundriß (3. Aufl.) Bb. II. S. 66.

#### 3. Die Erflärung ber idea montis.

Die iden mentis folgt nothwendig aus dem Begriff des menschlichen Geiftes, sofern derselbe 1. einen Modus des göttlichen Denkens, 2. die Idee eines einzelnen, in Wirtlichkeit existirenden Dinges, 3. die Idee des menschlichen Körpers ausmacht.

Das göttliche Denken begreift ben Zusammenhang aller Ideen in fich, die Ordnung der Ibeen ift gleich der Ordnung der Dinge-Was die Dinge in Wahrheit find, ift in dem Zusammenhang aller Ideen vollständig begriffen: daher bilbet bas gottliche Denten die vollständige Erkenntniß aller Dinge, die adaquate 3bee jedes Dinges, alfo auch die des menichlichen Beiftes b. h. idea mentis. eine bestimmte 3bee in Gott ober in dem gottlichen Denten nur, jojern dasjelbe modificirt ift, benn die bestimmte Idee folgt nicht unmittelbar aus dem Wefen Gottes, jondern aus einer andern Ibee, die wieder aus einer andern folgt, und so fort ins Endlose. giebt es in Gott eine iden mentis, sofern bas göttliche Denken eine bestimmte 3dee d. h. die 3dee eines bestimmten Dinges ausmacht. Aber die 3dee eines bestimmten Dinges ift, was wir Geist nennen. Es giebt bemnach in Gott eine 3bee des menschlichen Geiftes, fofern Gott das Wesen des menschlichen Geistes ausmacht. Also muß es im menschlichen Geift eine idea mentis d. h. eine 3dee seiner selbst geben: dies folgt aus der Natur des menschlichen Geiftes als eines Modus des göttlichen Dentens.

Der menschliche Geist ist die Idee eines wirklichen Dinges, jedes einzelne wirkliche Ding ist sowohl Körper als Geist, also ist die Idee dieses Dinges nothwendig die Idee sowohl des Körpers als des Geistes, also nicht blos idea corporis, sondern auch idea mentis, mithin ist der menschliche Geist zugleich idea mentis oder Idee seiner selbst: dies solgt aus der Natur des menschlichen Geistes als einer idea rei. Man wende nicht ein, daß Spinoza die Worte res und corpus gleichbedeutend brauche. Hier wenigstens ist es ofsendar nicht der Fall, sonst würde er nicht in erster Linie erklären, der Geist sei idea rei, und in zweiter, er sei idea corporis; hier hält er beide Begriffe wohl auseinander. Das Ding ist Idee und Körper: die Idea des Dinges ist daher die Idee sowohl der Idee (idea ideae) als des Körpers.

Der menschliche Geift ift die Ibee des menschlichen Körpers. Aber biefe Ibee folgt nicht aus dem Körper, sondern blos aus der Natur

bes Geiftes. Der Körper ist das Object diefer 3dee, nicht deren Urfache; diefe lettere ift blos der Beift, fofern er ein bentendes Befen ist. Die idea corporis ift bemnach ein Product (nicht bes Körper, fondern) blos des Geiftes, fie geht von ihm aus, fie wird von ihm erzeugt, fie ift fein Wert, also idea mentis. Benn Spinoza ans drücklich hervorheben wollte, daß die Ibee des Rörpers nicht durch ben Körper, sondern durch den Geift bewirkt ift: was konnte er anders thun, als die idea corporis zugleich als idea mentis erfleren? In der "idea corporis" ift der körper objectiver Genitiv, bagegen in ber "idea montis" ber Beift fubjectiver. Was fraft des Dentens erzeugt wird, ift gebacht; was gedacht wird, ift objectiv. Die Producte des Denkens sind zugleich feine Objecte, darum ift die idea corporis als ein Product bes Geiftes jugleich beffen Object Daber ift der menfchliche Geift eine Idee, deren Object die iden corporis ift, b. h. er ift idea ideae corporis, also idea mentis oder die Idee seiner selbst: dies folgt aus der Ratur des menschlichen Beiftes als der idea corporis. In der 3dee des Rorpers ift ber Rorper nur objectiver Genitiv; in der Idea des Geiftes ift der Geift jowohl subjectiver als objectiver. So folgt die idea montis and der Natur des menschlichen Beiftes, sofern derselbe modus cogitandi, idea rei, idea corporis ift.

Der Rörper ift das Object der Idee, die das Wefen des Geiftes ausmacht; die Idee des Körpers ist zugleich Product und Object des Beiftes. In der idea corporis ift der Körper das Object des Geiftes. in der idea mentia ift der Beift fein eigenes Object: also ift die Idee des Geiftes mit dem Geifte ebenso vereinigt, als der Geift selbst Beil der Geift die Idee des Körpers ift, darum mit dem Körper. ist er auch die Bee der Affectionen des Körpers. Weil der Geift die Idee des Körpers (nicht blos ist, sondern) begreift, darum begreift er auch die Ideen der Affectionen des Abrpars. Ift die Idee des Rörpers fein Object, fo find auch die Ideen der korperlichen Affectionen seine Objecte. Weil ihm die Ideen diefer Uffectionen objectiv find, darum ist ihm auch ber Unterschied seines Körpers von anderen äußeren Körpern objectiv, darum begreift er einen Körper als den jeinigen, also zugleich fich selbft. Jest werden uns die Sate einleuchten, worin Spinoza die Lehre der idea mentis entwickelt. "Gs giebt auch in Gott eine Ibee ober Ertenntnig bes menichlichen Geiftes, die in Gott auf dieselbe Weise erfolgt und zu Gott auf dieselbe

Weise gehört, als die Idee oder Erkenntniß des menschlichen Abrpers." "Diese Idee des Geistes ist mit dem Geiste eben so vereinigt,
als der Geist selbst mit dem Körper." "Der menschliche Geist erkennt
nicht blos die Affectionen des Körpers, sondern auch die Ideen dieser Affectionen." "Der Geist erkennt sich selbst nur, sosern er die Ideen
der Affectionen des Körpers erkennt."\*)

#### 4. Die Bebentung ber iden mentis.

Diefe Sage, die mit mathematischer Genauigkeit ausammenbangen und fortschreiten, erheben die idea mentis zu einem bewiesenen, nothwendigen, unentbehrlichen Begriff ber Lehre Spinozas. Das Spftem forbert biesen Begriff und würde in einem seiner wesentlichsten Buntte dunkel und leicht migberftandlich sein, wenn nicht die Lehre der idea mentis ausdrudlich barin enthalten wäre. Die gange Belt= anschauung Spinozas gründet sich auf den Unterschied und die Ein= beit der Attribute; die Identität foll nicht auf Roften des Unterjchiedes, dieser nicht auf Kosten der Identität geltend gemacht werden. Run verhalten fich Geift und Rorper im Menfchen, wie Denken und Ausdehnung in Gott. Es ift barum von ber größten Wichtigkeit, daß Geift und Körper richtig vereinigt und richtig unterschieben werden. Der Geift ift die Ibee des Korpers. Ware er nur die Ibee des Kurpers, jo konnte man versucht sein zu meinen, daß fich der Beift jum Rorber verhalte, wie das Nachbild jum Borbilde, wie der Einbrud jum Dinge, bas ihn hervorbringt. Es tonnte icheinen, daß in der 3bee des Rorpers der Beift das empfangliche und beftimmbare Wefen, bagegen ber Rorber bas bestimmenbe und formgebende jei; daß jener den leidenden, dieser den thatigen Factor in der idea corporis ausmache; bag, an fich betrachtet, ber Geift einer leeren Mache gleiche, die ihre Vorftellungen von außen empfängt. Dann ware der menschliche Geift bei Spinoza, was er bei Locke ift: eine tabula rasa, die von den Gindruden bes Rorbers befdrieben wird : dann ware gulegt der Rorper bie Urfache des Geiftes, die Ausdehnung die Urfache des Denkens, die mechanisch bewegte Materie die Urfache aller Dinge; ber Begriff des Geiftes wurde fenfualifitich, der Begriff ber Dinge materialiftisch ausfallen. Dann erscheint die Lehre vom menschlichen Geifte, als ob fie nicht in der Ethit Spinozas.

<sup>\*)</sup> Eth. II. Prop. XX-XXIII.

sondern in Lockes Versuch über den menschlichen Verstand ausgemacht worden. Giebt man in der menschlichen Natur dem Körper das llebergewicht, so muß man dasselbe in der Ratur der Dinge allen Körpern, also der Materie überhaupt einväumen, und wenn diese einmal die überwiegende Macht hat, so ist es nur folgerichtig, daß man ihr zuletzt alle Macht einräumt und mit dem reinen Materialismus im système de la nature endet. Dann aber ist das Verhältniß zwischen Geist und Körper, zwischen Denken und Ausdehnung in einer Weise gesaßt, die den Grundbegriffen Spinozas völlig widersstreitet.

Die Idee ift im Sinne Spinozas ein Broduct nicht ber ausgedehnten, sondern allein der bentenden Ratur; fie ift eine bestimmte Thätigkeit des Denkens. Ausdrucklich und zu verschiedenen malen erflärt Spinoza, daß man die Idee nicht mit der sinnlichen Borstellung oder dem Bilde, das man von außen empfange, verwechseln durfe: fie sei ein Begriff, ben ber Geift bilbe, weil er ein bentenbes Bejen ausmache. Diefer Definition wird die ausbrückliche Erlauterung hinzugefügt: "Ich jage lieber Begriff als Wahrnehmung, weil diejes Wort den Schein haben könnte, als ob fich der Geist leidend zu bem Object verhalte. Dagegen bedeutet das Wort Begriff eine Sandlung bes Geiftes".\*) Und an einer andern Stelle giebt Spinoga eine Erklarung, bie jenem Difberftanbnig geradezu begegnen will, welches die Idee fur eine Wirtung des Abrpers aufieht. "Jeder, der eine mahre 3bee hat, weiß auch, daß die mahre 3bee die hochfte Gewißheit in fich foließt; benn eine mahre 3bee haben beift nicht? anderes als die Sache volltommen ober auf bas Befte ertennen, und ein Zweifel daran ift nur möglich, wenn man die Idee für etwas Stummes halt, gleich bem Bild auf einer Tafel, und nicht fibr einen Mobus des Denkens, nämlich für das Ertennen felbft. "\*\*) Die Iber des Rörpers ift fo viel als bie Erkenntnig des Rörpers (idea sive cognitio corporis).

<sup>\*)</sup> Eth. II. Def. III. Explic. Idea = mentis conceptus. At conceptus actionem mentis exprimere videtur. — \*\*) Ibid. Prop. XLIII. Schol. Nam nemo, qui veram habet ideam, ignorat veram ideam summam certitudinem involvere; veram namque habere ideam nihil aliud significat, quam perfecte sive optime rem cognoscere; nec sane aliquis de hac re dubitare potest, nisi putet. ideam quid mutam, instar picturae in tabula, et non modum cogitandi esse, nempe ipsum intelligere.

Die Idee des Körpers ware, was sie in keinem Falle sein soll, eine blinde Borstellung: "quid mutum, instar picturae in tabula", wenn sie nicht ein Erzeugniß des Denkens, eine Thätigkeit des Geistes, eine gedachte oder bewußte Borstellung, d. h. wenn sie nicht dem Geist objectiv wäre. Der Geist hat nicht blos die Idee des Körpers, sondern er hat sie erzeugt, er ist ihre Ursache, ihre alleinige Ursache. Wie konnte Spinoza diesen richtigen und entscheidenden Punkt kürzer und bündiger ausdrücken, als indem er sagte, daß die idea corporis zugleich idea mentis sei? Der Geist ist nicht blos die Idee des Körpers, sondern er weiß diese Idee als sein Object; sie ist nicht eine blinde, sondern eine bewußte Borstellung. Wie konnte dies tressender ausgedrückt werden, als indem gesagt wurde, daß der Geist als idea corporis zugleich idea ideae corporis sei?

Bei Spinozá ist der Geist nicht, wie bei Descartes, Substanz, sondern nur Modus, er ist deshalb kein Modus des Körpers, was er bei Locke zu werden beginnt, sondern ein Modus blos des Denkens. Spinozas Geistesbegriff hält die Mitte zwischen Descartes und Locke. Weil er der cartesianische nicht mehr ist, so ist er darum nicht schon der lockesche. Wer die idea corporis sensualistisch nehmen wollte, dem ist die idea mentis entgegenzuhalten.

Die idea corporis barf nicht fo gefaßt werben, daß baburch die Natur des Geiftes als eines Modus des Dentens aufgehoben wird: dieser Auffassung wird vorgebeugt durch die idea mentis. Aber die idea mentis darf andererseits auch nicht so gefaft werden, bağ baburch bie Natur bes Geiftes als eines Mobus aufgehoben wird. Dies ware ber Fall, wenn in ber idea mentis der Geift feiner als eines felbstständigen, unabhängigen, allgemeinen, unbestimmten Wesens bewuft sein sollte; bann, ware die idea mentis der Ausdruck des reinen Selbstbewußtseins, das 3ch als Substanz, und in diefer Form wurde fie freilich der Natur eines Modus, also bem Beiftesbegriffe Spinozas auf bas Aeugerste widerstreiten. Wenn der spinozistische Geistesbegriff der lockesche nicht ist, so ist er darum nicht schon der fichtesche. Um Spinoza richtig zu verstehen, dürfen wir feine Beiftestehre weder nach der materialistischen noch nach der idea= liftischen Seite hin übertreiben. Die idea corporis ist keine blinde Borftellung wie die "pictura in tabula", fondern eine bewußte; dieje bewußte Borftellung ift teine unbeftimmte und Icere, wie das reine oder abstracte Selbstbewußtsein, fondern eine durchgangig bestimmte. Ein reines ober leeres Selbstbewußtsein, ein solches, das sich von allen seinen Borstellungen unterscheibet und nichts übrig läßt als ein völlig unbestimmtes und abstractes Wesen, wäre sür Spinoza in der Natur des Geistes dieselbe Ungereimtheit, als ein leerer Raum in der Natur der Körper. Wie der Geist nicht ohne den Körper und dieser bestimmte Geist nicht ohne diesen bestimmten Körper sein kann, so ist auch die Idee des Geistes nicht ohne die Idee des Körpers, dieses bestimmten Körpers und die dadurch bestimmten Ideen. Nicht umsonst erklärt Spinoza: "Der Geist erkennt sich selbst nur, sosern er die Ideen der Affectionen des Körpers ertennt". Ein Selbstbewußtsein ohne bestimmte Borstellungen wär im Sinne unseres Philosophen ein Modus ohne Modification, ein Ding ohne Dasein, eine reine Chimäre.

Jest leuchtet ein, wie auf dem Standpunkte Spinozas das Wesen des menschlichen Geistes begriffen werden muß und was nothwendig daraus folgt. Der Geist ist als Idee eines einzelnen wirklichen Dinges, als Idee des Körpers, als Idee seiner selbst eine durchgängig bestimmte und bewußte Borstellung; er ist als solche weder tabula rasa im Sinne Lockes noch reines oder abstractes Selbstbewußtsein im Sinne Fichtes; die Borstellung ohne bestimmten Inhalt wäre leer, die Borstellung ohne Bewußtsein wäre blind. Der menschliche Geist ist keines von beiden, denn er ist zugleich bestimmt und bewußt. Er ist bestimmt, das heißt: was er vorstellt, sind wirkliche Dinge. Er ist bewußt, das heißt: diese Borstellungen sind seine Objecte. Die Borstellungen wirklicher Dinge sind unsere Objecte, das heißt: wir erkennen die Dinge.

Also bildet der Geift vermöge seiner Natur die Erkenntnis bestimmter Dinge, oder seine naturgemäße Handlungsweise ist das wirkliche Erkennen. Wie aus dem Wesen des menschlichen Körpers nothwendig bestimmte Bewegungen solgen, so solgt aus dem Wesen des menschlichen Geistes nothwendig ein bestimmtes Erkennen. Da er von Natur die bewußte Vorstellung eines wirklichen Dinges ausmacht, so ist der menschliche Geist vermöge seiner Natur ein erkennendes Wesen. Welche Erkenntniß solgt aus dem Wesen des menschlichen Geistes? Ist unter den Erkenntnissen, welche der menschliche Geist bewirkt, auch die adäquate?

# Zehntes Capitel.

## Die Lehre von der menfchlichen Erkenntniß.

# I. Die inadäquate Extenntniß.

1. Die Objecte ber inabaquaten Erfenntniß.

Der menschliche Geist ist die Idee eines einzelnen wirklichen Dinges, er ist als solche die Idee sowohl seines Körpers als seiner selbst. Die Erkenntniß ist adäquat, wenn sie das Ding vollständig begreift, so wie es im Zusammenhange aller Dinge, nicht blos in dieser oder jener Beziehung erscheint. Die vollständige Erkenntniß eines Dinges oder dessen adäquate Idee muß in einem Verstande seine, der den Zusammenhang der Dinge vollkommen begreist oder die Ordnung aller Ideen bildet: dies thut der absolut unendliche Verstand, jener unendliche und nothwendige Modus des Denkens, zu dem sich der menschliche Geist als endlicher oder einzelner Modus wie der Theil zum Ganzen verhält. Ist nun die adäquate Erkenntniß der Dinge eine nothwendige Folge des unendlichen Verstandes, so kann die Erkenntniß, die aus dem beschränkten Vermögen des menschlichen Geistes hervorgeht, zunächst die adäquate nicht sein.

Das erste Object unseres Geistes ist der menschliche Körper, dieser ist zusammengesetzt aus Theilen, welche selbst wieder sehr zusammengesetzt sind und vermöge ihrer Bewegungen eine solche Wechselswirtung eingehen, daß sie ein Ganzes oder ein Individuum ausmachen. Aber die Bestandtheile des menschlichen Körpers existiren auch außerhalb desselben, sie sind aus anderen Körpern entstanden und können auf andere Körper einwirken und deren Einwirkungen empfangen. Ihre Insammengehörigkeit im menschlichen Körper drückt daher keineswegs alle ihre Vermögen oder ihr vollständiges Wesen aus. Die Idee des menschlichen Körpers enthält also nicht die vollständigen oder adäquaten Ideen der Theile des menschlichen Körpers; aus der Natur des menschlichen Geistes solgt daher keineswegs eine adäquate Erkenntniß derjenigen Körper, aus welchen der menschliche besteht.\*)

<sup>\*)</sup> Eth. II. Prop. XXIV.

Der menfcliche Rorper wird von einem andern Rorper anker ihm afficirt. Diefe Affection ift eine Wirtung bes außeren Rorpers und barum ein Ausbruck feiner Ratur, aber die lettere außert fic hier nur in Rudficht auf ben menschlichen Körper, also wird in der Uffection des menfchlichen Rörvers teineswegs das vollftandige Beien bes außeren Körpers ausgebrückt. Er ift auch nicht die alleinige Urjache jener Affection, die ohne die empfängliche Ratur bes menichlichen Körpers nicht ftattfinden könnte; also ift der außere Rorper die inadäquate Ursache der Affection des unsrigen. Diefe Affection ist eine Wirkung, die aus der Ratur des äußeren Körpers nicht vollständig begriffen werden kann, also eine Wirkung, aus der eben so wenig die Natur des äußeren Körpers vollständig einleuchtet: baber enthält die Idee ber Affection des menfchlichen Korpers teine abaauate Erkenntnig des außeren Rorpers. Nun erkennt der menfcliche Geift das Dafein der äußeren Körper nur, indem er die Affectionen des feinigen mahrnimmt; alfo folgt aus bem menfchlichen Geifte teine adäquate Ertenntnik der äukeren Rörver.\*)

Eben so wenig ift der menschliche Körper die adäquate Ursache seiner von außen empfangenen Affectionen. Diese sind Wirstungen, woraus die Natur des menschlichen Körpers keineswegs volltändig erkannt wird; also enthalten die Ideen dieser Affectionen keine adäquate Erkenntniß des menschlichen Körpers. Da nun der menschliche Geist die Existenz seines Körpers nur erkennt, sofern er bessen Affectionen wahrnimmt, so folgt aus der Ratur des menschlichen Geistes keine adäquate Erkenntniß des menschlichen Körpers.\*\*)

Die Affectionen bes menschlichen Körpers sind Wirkungen sowohl bes menschlichen als des äußeren Körpers. Wenn die Ursache nicht vollständig erkannt wird, so kann auch die Wirkung nicht vollkommen einleuchten. Nun hat der menschliche Geist weder die adäquate Idee bes menschlichen noch die des äußeren Körpers, also können auch die Ideen der Affectionen des menschlichen Körpers nicht adäquat sein. Die Ideen dieser Affectionen (unsere sinnlichen Wahrnehmungen) sind daher nicht klar und deutlich, sondern verworren. Aus dem menschlichen Geiste solgt daher keine adäquate Erkenntniß der Affectionen bes menschlichen Körpers.\*\*\*)

<sup>\*)</sup> Eth. II. Prop. XXV. XXVI. Coroll. — \*\*) Ibid. Prop. XXVII. — \*\*\*) Ibid. Prop. XXVIII.

Run ertennt ber menfchliche Geift fich felbft nur, fofern er Die Affectionen feines Rorpers mit Bewuftfein vorftellt, b. h. fofern ihm die Ideen diefer Affectionen objectiv find. Aus einer unklaren Ertenntnig folgt nie eine flare. Alfo enthalt das Bewußtsein (bie Ibee der Idee) der torberlichen Affection teine Mare Erkenntnif des Beiftes, ober aus ber Ratur bes menfchlichen Geiftes folgt teine adaquate Ertenntnig feiner felbft.\*) "Daraus folgt, bag ber menfcliche Geift, so lange er die Dinge nach der Richtschnur der finnlichen Eindrücke wahrnimmt, weber von fich felbft noch von feinem Rörper noch von den äußeren Rörpern eine adäquate, sondern nur eine verworrene und verftummelte Erkenntnig bat. Denn ber Beift erkennt fich felbst nur, indem er die Ideen der korverlichen Affectionen vorftellt; er erkennt feinen Rorper nur, indem er beffen Affectionen porftellt; er erkennt nur durch dieje Borftellungen bie äuferen Körper: aljo hat er vermöge dieser Borftellungen weber von fich selbst noch von jeinem Körper noch von den äußeren Körpern eine adäquate Erfenntniß, sondern nur eine verftummelte und verworrene (cognitio mutilata et confusa)."\*\*)

Jedes Ding strebt sich selbst zu erhalten und widerstrebt seiner Bernichtung: daher folgt aus der Ratur der Dinge nicht das Ende ihres Daseins und nicht die Dauer ihrer Existenz.\*\*\*) Bielmehr ist die letztere von äußeren Bedingungen abhängig, die nur aus dem Zusammenhang aller Dinge vollständig begriffen werden können. Da nun der menschliche Geist eine solche vollständige Erkenntniß nicht hat, so können wir von der Dauer unseres Körpers und aller einzelnen Dinge außer uns keine adäquate Erkenntniß haben, sondern nur eine inadäquate.†) Demnach ist die Erkenntniß, die aus der Natur des menschlichen Geistes solgt, inadäquat in Rücksicht der Theile des menschlichen Körpers, der außeren Körper, des menschlichen Körpers, der Dauer aller einzelnen Dinge außer uns. Wenn aber der menschliche Geist weder einzelnen Dinge außer uns.

<sup>\*)</sup> Eth. II. Prop. XXIX. — \*\*) Ibid. Prop. XXIX. Coroll. Schol.: "Ich behaupte ausbrücklich, daß ber Geist von sich selbst, von seinem Körper, von den äußeren Körpern keine abäquate, sondern nur eine verworrene Erkenntniß hat, so lange er ich dem gemeinen Laufe der Natur die Dinge wahrnimmt, d. h. so lange er von außen, wie ihm eben der Jufall die Dinge in den Weg führt, bestimmt wird, dieses ode. jenes zu betrachten." — \*\*\*) S. oben Cap. VI. S. 397. Cap. VII. S. 411 figd. — 1) Eth. II. Prop. XXX. XXXI.

aus Gattungsbegriffen folgt ober auf ihnen beruht. So grundet fic die Borftellung der menschlichen Freiheit auf die Idee eines absoluten Willens, traft beffen wir eben fo gut biefes als jenes wollen tonnen: auf ein allgemeines Bermögen zu wollen, das nichts Anderes ift als der abstracte Begriff der einzelnen bestimmten Willensacte. Der wirtliche Wille bes Menschen ift feine Begierde, und die Begierde ift in jedem Fall diejes einzelne, wirkliche, durch bestimmte Urfachen er zeugte Berlangen. Abstrahiren wir von den einzelnen, bestimmten Willensacten, so bleibt nichts übrig als der allgemeine, unbestimmte, leere Wille: der Wille ohne Determination und Urfache d. h. ber indeterminirte ober freie. Der wirkliche Wille ift durchgangig beftimmt, der unbestimmte daher unwirklich, nicht in unsever Natur, nur in unserer Einbildung vorhanden : ein bloffes "ens imaginationis". Der freie Wille ift der allgemeine, der Wille als Gattungs begriff, der fich zu den einzelnen wirklichen Willensacten eben fo verhält, wie die Gattung Stein zu den bestimmten Steinen ober die Gattung Menfch zu den beftimmten Individuen. "Es giebt im Geiste tein absolutes Bermögen zu erkennen, begehren, lieben u. f. f. Diese und ähnliche Bermögen find beshalb entweder vollkommen aus der Luft gegriffen (prorsus fictitiae) ober metaphpfische Dinge, Allgemeinbegriffe, die wir aus den Ginzelvorftellungen bilden. Berftand und Wille als abstracte Bermögen verhalten fich ju den beftimmten Ibeen ober Willensacten gang eben fo, wie ber Stein als Gattungsbegriff (lapideitas) zu den einzelnen Steinen ober der Menfc als Gattungsbegriff au Beter und Baul."\*)

Bas von den Gattungsbegriffen gilt, muß auch von den Gattungsidealen oder Typen gelten, die sich zu den wirklichen Dingen wie die Urbilder zu den Abbildern verhalten sollen. Giebt es in der Natur der Dinge keine Gattungen, so giebt es hier auch keine Gattungstypen: die Prädicate, die wir den Dingen beilegen, indem wir dieselben mit jenen Typen vergleichen, sind nicht Gigenschaften der Dinge, sondern nur unsere Vorstellungsweisen und Fictionen. Mit diesen Gattungen verglichen, die wir als Norm und Richtschungen der Dinge betrachten, erscheinen die letzteren entweder als vollkommen oder unvollkommen, schön oder häßlich, gut oder schlecht, geordnet

<sup>\*)</sup> Eth. II. Prop. XLVIII. Schol. Bgl. Ep. II. Ep. XXIX. Ueber die menichtliche Freiheit: Eth. I. App. Eth. III. Prop. II. Schol. Eth. IV. Praef.

oder verworren, je nachdem fie jenen Then in unferer Ginbilbungs= traft mehr oder weniger entsbrechen. Wir dickten auf diese Weise ben Dingen Bermogen an, die fie nicht haben, und Naturen, die fie nicht find. Wenn ein Ding ift, was es (unferer Meinung nach) fein soll, so heißt es vollkommen, wohlgeordnet, gut, schön, vortrefflich; im anderen Fall geben wir ihm die entgegengesetzen Brädicate. Alle diese Bestimmungen betreffen die Zwedmäßigkeit ober Awedwidrigkeit der Dinge und gehören zur teleologischen Vorstellungsart. Mit den Sattungsbegriffen fallen daber auch die 3wedbegriffe unter die inabaquaten 3deen.\*) Darum muffen unter dem Gefichtspuntte unferes Philosophen alle Syfteme, die auf Zwedbegriffe gegründet find, als falfch und werthlos ericeinen: Die claffifden bes Alterthums, wie bie icholaftischen bes Mittelalters. "Ich gebe nicht viel", jagt Spinoza in einem seiner Briefe, "auf die Autorität der Plato, Aristoteles und Sotrates". Unmittelbar barauf nennt er die fubstantiellen Formen ber Scholaftiker eine Narrheit unter taufend anderen.\*\*) Berrichaft der 3wedbegriffe gilt ibm als die Berrichaft der inadaquaten und verworrenen Ideen; daher finden wir gerade in diesem Buntte Spinoza im ausgesprochenften Gegensage zur früheren Phi= Losophie und die folgende, die Leibniz begründet, im ausgesprochenften Gegenfate zu ihm. \*\*\*)

#### 4. Die Imagination und beren Gegentheil.

Wir haben früher aus dem Gesichtspuntte der mathematischen Methode gezeigt, welche Begriffe die Lehre Spinozas nothwendig verneinen und was sie in der Natur der Dinge für unmöglich erstlären muß: die Freiheit und Zweckmäßigkeit des Wirkens. Wie aber können wir vorstellen, was in Wahrheit nicht ist? Der Frethum ist auch eine Thatsache, die erklärt sein will, und deren Entstehung uns jetzt einleuchtet. Aus der Natur des menschlichen Geistes solgen die inadäquaten, unvollständigen, verstümmelten, unklaren Ideen, zu denen die Universalien oder Gattungsbegriffe gehören; unter diese fällt die Idee der Freiheit und der Iwecke.

Das Gegentheil der wahren Erkenntniß ift die falfche. Nach diesem einfachen Princip haben wir früher die Grundzüge der falschen

<sup>\*)</sup> Eth. I. Append. Eth. IV. Praef. — \*\*) Epist. LX. (Op. I. pag. 660). — \*\*\*) Lgs. oben Buch II. Cap. I. S. 91.

Erkenntniß beftimmt, gleichsam die Metaphysik des menschlichen Irrthums, denn die Bahrheit erhellt fich und ihr Gegentheil. haben wir die faliche Erkenntnig in ihren Arfachen kennen gelernt, nicht blos ben Jrrthum, fonbern ben Gtundirrthum und tonnen von hier die wahre Ertenntniß als das Gegentheil der fatfchen erleuchten. Wie Rant feine Antinomien indirecte Beweife feiner Bebre von Raum und Zeit genannt hat, so darf man Spinszas Erklärung unferer inadaquaten Erlenntnig als ben indirecten Beweis feines Spftems und feiner Methobe ansehon. Das contradictorifche Gegentheil ber falfchen Ertenntniß ift die wahre, vorausgesett, daß es überhaupt eine wirkliche Erkenntniß giebt. Mit biefer Annahme Rebt und fällt die Lehre Spinozas. Grundfaliche Borftellungen find Die Ibee der Freiheit und der Awecke. Das contradictorische Gegentbeil der Freiheit ift die ausnahmslose Geltung der Caufalitat, benn die Begriffe der Freiheit und Causalität verhalten fich, wie die beiden contradictorifden Sage: 1. es giebt indeterminirte Sandlungen, 2. es giebt keine indeterminirten Handlungen, sondern alles, was geschieht, ist durchgang verursacht. Das contradictorische Gegentheil der Zwede ober der Endursachen (causae finales) ift die wirtende Causalität Die ausnahmslofe Geltung der letteren be-(causae efficientes). hauptet die Lehre Spinogas; in dem Begriff der wirkenden Urfache liegt der Schwerpunkt des ganzen Syftems.

Alle Erkenntniß durch Gattungsbegriffe ist unvollständig und inadäquat, unsicher und dag (experientia vaga); die Zeichen der Gattungsbegriffe sind Worte: alle Erkenntniß durch bloße Worte ist darum inadäquat, unvollständig und unsicher. Diese Erkenntnisoder Betrachtungsweise folgt aus der Natur des menschlichen Geistes in erster Linie: Spinoza nennt sie daher die erste Form oder Art der Erkenntnis (cognitio primi generis). Die Dinge sind nicht so, wie wir sie auf diesem Standpunkte unserer Betrachtung dorskellen; darum ist diese ganze Borstellungsweise, der Inbegriff aller unserer inadäquaten Ideen, nicht Wahrheit, sondern blos Meinung oder Einbildung (opinio vol imaginatio). Was wir vorstellen, sind nicht wirtliche Dinge, sondern Geschöpse unserer Einbildung ("entia imaginationis"); die Imagination ist daher die einzige Arsache aller salishen Erkenntniß.")

<sup>\*)</sup> Eth. II. Prop. XL. Schol, II. Prop. XLI. Epist. XV.

# II. Die abäquate Ertenntniß.

#### 1. Die Möglichteit abäquater 3deen.

Die adäquate Extenntniß ist vollständig, die menschliche dagegen unvollständig; der unendliche Berstand erkennt das Ganze, denn er begreift alle Ideen in sich, der menschliche Geist erkennt die Dinge nur zum Theil, denn er ist felbst nur ein Theil des unendlichen Berstandes. Kann eine solche beschränkte und partielle Erkenntniß adäquet sein? Dies ist die Frage, von deren Bezahung die Mögslichkeit einer wahren Erkenntniß durch den menschlichen Geist abhängt. Wenn es etwas giebt, worin alle Dinge übereinstimmen, so muß diese ihre gemeinsame Ratur nothwendig in jedem einzelnen Dinge, das Ganze in jedem Theile gegenwärtig und der Erkenntniß des lehteren einleuchtend sein. Die Idee des Theils ist in diesem Fall zugleich die Idee des Ganzen, also ein vollständiger und adäquater Begriff.

#### 2. Die Bemeinichaftebegriffe.

Gin folder Begriff ift tein Gattungsbegriff. Die Universalien find Theilvorftellungen, die abstracten und eben darum mangelhaften Begriffe ber einzelnen Dinge; diefe find jufällig, während ber Inbegriff ober die Natur aller Dinge nothwendig ift. Die unwollftandigen Begriffe der Einzeldinge waren die Gattungsbegriffe (notiones universales), keiner dieser Begriffe ift abaquat, keiner brückt die Ratur aller Dinge aus; bagegen find die Begriffe, welche bas gemeinsame Wefen aller Dinge vorstellen, "notiones communes". Wie die Uni= versalbegriffe inadaquat sind, so sind die notiones communes ada= quat : jene bruden die Sattungen der einzelnen Dinge aus, diefe bagegen die Gemeinschaft aller. In Wahrheit giebt es teine Gattungen, wohl aber befteht alle Mixtlichteit in ber Ordnung und Gemeinschaft der Dinge. Wenn der menschliche Geist notiones communes bildet, so hat derselbe abaquate Ibeen und badurch die Fahigteit einer abäquaten Erkenntnig. Wenn in ber Ratur ber einzelnen Dinge, in der Natur des Körpers etwas ift, worin alle Dinge, alle Körper übereinstimmen, fo muß es im menfclichen Geifte "notiones communes" geben. In der That stimmen alle Geifter in der Natur des Denkens, alle Körper in ber Natur ber Ausdehnung (Bewegung und Ruhe), alle Dinge darin überein, daß fie Modi derfelben Attribute und berselben Substanz sind. Daher muffen unter den Begriffen, die aus der Natur des menichlichen Geiftes folgen, auch folche fein, welche bie gemeinsame Natur der Rörper, Geifter und aller Dinge überhaupt vorstellen: es muß notiones communes geben, alfo adaquate Ibeen und adäquate Erkenntniß. Der menschliche Geift ift die Ibee seines Körpers, er muß darum nothwendig vorstellen, was sein Körper mit allen übrigen Körpern gemein hat: biese Borftellung ift eine notio communis, eine abäquate Idee. Je mehr daher ber menfolice Körper mit den anderen Körpern gemein hat, um so mehr adäquate Ideen hat der menfchliche Beift. So erklären fich die Sate Spinozas: "Bas allen Dingen gemeinschaftlich zukommt und auf gleiche Beife fowohl im Theil als im Gangen ift, bas macht nicht bas Wefen eines einzelnen Dinges aus." "Was allen Dingen gemeinschaftlich zukommt und auf gleiche Weife sowohl im Theil als im Gangen ift, das tann nur abaquat begriffen werben. Daraus folgt, daß es gewiffe allen Menichen gemeinsame Ibeen ober Begriffe giebt. Denn alle Rorper ftimmen in Einigem überein, und das, worin fie übereinftimmen, muß von allen abaquat oder klar und deutlich begriffen werden." "Was bem menschlichen Körper und gewiffen außeren Körpern, von benen er afficirt zu werden pflegt, gemeinschaftlich und eigenthümlich jukommt und auf gleiche Weise sowohl in jedem ihrer Theile als im Gangen ift: dabon wird es auch im Beift eine abaquate Idee geben. Daraus folgt, daß der Beift um fo fähiger ift, vieles abaquat aufzufaffen, je mehr fein Rörper mit anderen Rorpern gemein bat." \*)

## 3. Die 3dee ber Attribute und Gottes.

Der menschliche Geist ist die Idee des menschlichen Körpers, dieser ist ein ausgedehntes Ding und kann ohne Ausdehnung nicht gedacht werden, daher schließt die Idee des menschlichen Körpers die der Ausdehnung in sich. Die Ausdehnung ist das Wesen aller Körper, daher ist die Idee der Ausdehnung eine notio communis und darum nothwendig adäquat.

Der menschliche Geist ist die Idee der Idee des Körpers. Run ist die Idee ein Modus des Denkens, eine denkende Ratur, also schließt die Idee der Idee nothwendig die Idee des Denkens in sich Das Denken ist das Wesen aller Geister, solglich ist die Idee des

<sup>\*)</sup> Eth. II. Prop. XXXVIII. Cor. Prop. XXXIX. Cor.

Denkens eine notio communis und darum nothwendig adäquat. Denken und Ausdehnung find göttliche Attribute, mithin hat der nenschliche Geist die adäquate Idee der Attribute Gottes. Jedes Attribut drückt ewige und unendliche Wesenheit auß: also schließt die Idee des Attributs die Idee der unendlichen und ewigen Wesenzeit Gottes in sich.

Der menschliche Geift ift die Idee eines einzelnen wirklichen Dinges, diese 3dee begreift mithin sowohl das Wefen als die Existena eines einzelnen Dinges in sich; nun ift Gott die erfte, einzige, innere, reie Urfache fowohl bes Wefens als ber Egifteng aller Dinge; tein einzelnes Ding kann daber ohne Gott fein ober gedacht werben: alfo blieft die Idee eines einzelnen wirklichen Dinges nothwendig die Ibee Gottes in fich, daher ift im menfclichen Geifte nothwendig Die Idee Gottes. Gott aber als das absolut unendliche, eine, untheil= bare Wesen wird entweder abäquat begriffen oder gar nicht; die Idee Gottes ist daher nothwendig abäquat: also hat der menschliche Beift die abäquate Erkenntniß der ewigen und unendlichen Wefenheit Bottes. "Jede 3dee eines jeden Körpers ober eines jeden einzelnen, wirklichen Dinges foliegt nothwendig die ewige und unendliche 2Bejenheit Gottes in fich." "Die Erkenntniß ber ewigen und unendlichen Wesenheit Gottes, die eine jede Idee in sich schließt, ift abaquat und "Der menschliche Geift hat die adaquate Ertenntniß ber emigen und unendlichen Wejenheit Gottes." Was aus einer abaquaten Erkenntniß folgt, ift nothwendig abaquat. Also find alle Ibeen, die aus der Idee Gottes folgen, nothwendig adaquat; nun ift jede abäquate und vollkommene Ibee wahr: folglich find alle Erkenntniffe mahr, die aus dem Begriffe Gottes mit Rothwendiakeit folgen, ober wie Spinoza fagt: "Alle Ideen find mahr, fofern fie auf Gott bezogen werden".\*)

# III. Die Stufen ber menfoligen Ertenntniß.

1. Ginbilbung, Bernunft, Intuition.

Wir haben früher gesehen, wie die inadäquaten Ideen und damit der Jrrthum oder die falsche Erkenntniß aus dem menschlichen Geifte hervorgehen: die Universalbegriffe, der Freiheitsbegriff, die

<sup>\*)</sup> Eth. II. Prop. XLV—XLVII. Prop. XL. Prop. XXXIV. XXXII. Fischer, Geig. b. Philosophie. II. 3. Aust.

Zweckbegriffe. Die wahre Erkenntniß ift das contradictorische Gegentheil der falschen, daher 1. die Berneinung der Freiheit oder die Bejahung der durchgängigen Causalität, 2. die Berneinung der Zweckbegriffe oder Zweckursachen, also die Bejahung der wirkenden Causalität nach der Richtschung der mathematischen Methode. Das Shstem der wirkenden Ursachen fällt mit dem Shstem Spinozas zusammen. der das Wesen Gottes als die erste, einzige, innere, freie Ursache aller Dinge und die Ordnung der Dinge als eine nothwendige und ewige Folge aus der Natur Gottes begreift. Diese Einsicht allein ist wahre Erkenntniß.

Den Inbegriff der inadaquaten Ideen nennt Spinoza Meinung oder Einbildung, den der abäquaten Bernunft (ratio); alle Schlußfolgerungen der Imagination wurzeln in unklaren und inadäquater Ideen, alle Schluffolgerungen der Bernunft in klaren und abaquaten: was aus jenen folgt, ist nothwendig falsch; was aus diesen folgt, nothwendig wahr. Nun find die Brincipien aller wahren Ertenntnig die Idee Gottes und feiner Attribute; Gott ift Urfache jeiner selbst, jedes seiner Attribute drückt unendliche und ewige Bejenheit aus: darum kann das Wesen Gottes und seiner Attribute nur aus fich felbst begriffen, nicht aber aus anderen Begriffen ab-Die 3bee Gottes und die 3deen feiner Attribute, geleitet werden. diese höchsten aller notiones communes, find daher nicht abgeleitete, sondern ursprüngliche Begriffe; fie werden nicht erft durch Schlufiolgerungen, sondern find durch sich selbst gewiß und einleuchtend. Gi giebt keinen höhern Grad der Gewißheit. Diese höchfte, klarfte, durch teine Schluffolgerungen bedingte Erkenntniß nennt Spinoza intuitives Wiffen (scientia intuitiva). Er unterscheidet baber brei Grade oder Arten der Erkenntniß: die inadäquate und adäquate, innerhalb der letteren die rationale und intuitive; die Erkenntniß der ersten Art ift bas imaginäre, die ber zweiten bas rationale, die der britten das intuitive Wiffen: auf der ersten und unterften Stufe steht die Imagination mit ihren inabäquaten Ideen, auf der zweiten die Bernunft mit ben abaquaten, auf ber britten die intuitive Erkenntniß mit der 3dee Gottes und der göttlichen Attribute, aus denen alles Andere folgt. Den Inbegriff dieser Folgerungen haben wir kennen gelernt: darin besteht das System Spinozas.\*)

<sup>\*)</sup> Eth. II. Prop. XI., Schol. II.

Aller Irrthum folgt aus der Imagination, alle Wahrheit aus der Bernunft und Intuition. So lange wir irren, find wir im Irrthum befangen und wissen nicht, daß wir irren, denn diese Einssicht ist schon Wahrheit; daher kann nicht die Imagination, sondern nur die Bernunft und die intuitive Erkenntniß das Wahre vom Falschen unterscheiden. "Die Erkenntniß der ersten Art", sagt Spinoza, "ist die einzige Ursache des Irrthums, dagegen ist die der zweiten und dritten nothwendig wahr." "Die Erkenntniß der zweiten und dritten Art, nicht aber die der ersten lehrt uns das Wahre vom Falschen unterscheiden."\*)

#### 2. Die mahre Erfenntniß.

Wir erkennen den Jrrthum erst durch die Wahrheit. find wir uns im Jrrthum nicht desfelben bewußt, wohl aber find wir, sobald wir die Wahrheit erkennen, auch ihrer gewiß. Wenn die Wahrheit den Jrrthum erleuchtet, fo erleuchtet fie zugleich fich felbst; wenn fie den Jrrthum als folden erkennen läßt, offenbart fie zugleich fein Gegentheil. Jebe wahre Ertenntniß folgt aus wahrer Ertenntniß, und die Wahrheit, aus der alle anderen folgen, ift jene ursprüngliche 3bee (Gottes und feiner Attribute), die burch fich felbst Mar, einleuchtend, gewiß ift. Diese Ibee tragt bas Kriterium ber Bahrheit unmittelbar in sich. "Wer eine wahre Idee hat, weiß zugleich, bag er fie hat, und tann an der Wahrheit der Sache nicht zwei-"Jeder, der eine wahre 3bee hat, weiß, daß fie die hochfte Gewißheit in fich foließt; benn eine mabre 3bee haben, beißt nichts anderes als eine Sache volltommen ober auf bas Befte erkennen; und an diefer Sache tann man nur zweifeln, wenn man die Ibee für etwas Stummes halt, wie ein Bilb auf einer Tafel, und nicht für einen Modus des Dentens, nämlich für das Ertennen felbst. Wer tann wiffen, frage ich, daß er eine Sache erkennt, wenn er nicht vorher die Sache wirklich erkennt? Das heißt: wer kann wiffen, daß er einer Sache gewiß ift, wenn er nicht vorher eben diefer Sache wirklich gewiß ift? Und was kann es Rlareres und Gewifferes geben, das die Richtschnur der Wahrheit sein konnte, als die wahre Idee? Fürwahr, wie das Licht fich selbst und die Finsterniß offenbar macht, fo ift die Wahrheit das Kennzeichen ihrer felbst und des Jrrthums. "\*\*)

<sup>\*)</sup> Eth. II. Prop. XLI. XLII. — \*\*) Ibid. Prop. XLIII. Schol. Bgl. oben S. 468. Bgl. Buch II. Cap. V. S. 163.

Die abäquate oder vernünftige Erkenntniß betrachtet die Dinge, wie sie in Wahrheit sind. In Wahrheit aber sind sie nicht vereinzelt und zufällig, sondern in einem ewigen und nothwendigen Zusammenhange begriffen. Die adäquaten Ideen drücken die Natur allen, nicht die einzelner Dinge auß; diese entstehen und vergehen, sie haben ihre zeitliche Dauer, die von äußeren und zufälligen Bedingungen abhängt. Werden die Dinge in ihrem nothwendigen Zusammenhangt betrachtet, so werden sie nicht als zeitliche Erscheinungen in ihre zufälligen Dauer, sondern als ewige Folgen begriffen. Darum igst Spinoza: "Es liegt in der Natur der Vernunst, die Dinge nicht als zufällig, sondern als nothwendig zu betrachten". "Es liegt in der Natur der Vernunst, die Dinge gleichsam unter der Form der Ewigkeit aufzusafsen."\*)

#### 3. Die theoretische Ratur bes menschlichen Beiftes.

Aus der Natur des menschlichen Geiftes folgt demnach sowohl die falsche als mahre Erkenntniß der Dinge. Wir haben diese Folge Schritt für Schritt in geometrischer Ordnung entwickelt und konnen jest bas Ergebniß zusammenfaffen und unmittelbar aus bem Begriff ober ber Definition bes menschlichen Beiftes ableiten. Diefe Defi= nition heißt: ber menfcliche Geift ift die Ibee ober ber Berftand eines einzelnen wirklichen Dinges; nun besteht das wirkliche Befen eines Dinges darin, daß es ein Glied im Caufalnerus ber Dinge ausmacht; also wird ber menschliche Beift diesen Caufalnerus begreifen muffen, fonft mare er nicht ber Berftand, ber bie Ratur eines wirklichen Dinges einsieht, b. h. er ware nicht, was er feiner Definition nach ift. Der Begriff ber Causalität sagt: jedes Ding muk feine bestimmte Urfache haben ober, negativ ausgedrückt, aus nichts wird nichts, ein Sat, den Spinoza gelegentlich felbft als Beispiel einer ewigen Wahrheit anführt.\*\*) Bas aber ift ber Causal= nexus der Dinge, in dem es keine lette Ursache giebt, anders als die Natur felbst, betrachtet als ewige Wirtung (natura naturata)? Der Begriff der ewigen Wirtung fordert nothwendig den ewiger und unendlicher Rrafte. So folgt aus dem menfclichen Beifte, da er der Berftand eines wirklichen Dinges ift, der Begriff der Attribute. Run ift der menschliche Geift die Idee sowohl des Korpers als

<sup>\*)</sup> Eth. II. Prop. XLIV. Cor. II. — \*\*) Epist. XXVIII.

feiner felbst: also muß der menschliche Berstand sich selbst als bentenbes Wefen ober Geift von feinem Rorper unterscheiben, alfo auch ben Caufalnegus der Ideen von dem Caufalnegus der Rörper. Run ist das ewige Bermögen, aus dem die Ideen folgen, das Denken, und das, woraus die Körper folgen, die Ausdehnung: alfo untericheidet der menfchliche Berftand flar und deutlich die beiden Attribute bes Denkens und der Ausdehnung. In beiden begreift er die Natur als wirkendes Bermögen (natura naturans). Aber ewige Kräfte konnen nur als Attribute eines ewigen und unendlichen Befens begriffen werden, bas als foldes nur eines fein tann und zu= gleich die Urfache feiner felbft fein muß. Go folgt aus bem menfch= Lichen Geifte der Begriff der Substanz oder Gottes. Diese höchfte Erkenntniß ift keine gefolgerte. Weber die Substanz noch die Attribute können abgeleitet werden, da vielmehr alles aus ihnen abzuleiten ift : die Attribute find die ursprünglichen Krafte, die Substang ift das urfprüngliche Wefen; darum ift diefe hochfte Ertenntniß felbft ursprünglich und deshalb intuitiv.

Der menschliche Geift ift vermöge feiner Natur ein ertennendes ober theoretisches Wesen. Die menschliche Weltbetrachtung beginnt mit der finnlich beschränkten und barum unklaren Borftellung der Dinge, fie endet mit der intellectuellen Anschauung des göttlichen Wesens. Der unklare Verstand ist die Imagination, der klare ift der Intellect, der fich in der intuitiven Erkenntniß vollendet; das Object der Amagination find die einzelnen Dinge in ihrer aufälligen Erscheinung, das Object des Intellects ift der Zusammenhang ober die Gemeinschaft der Dinge, das der Intuition ift Gott. Wenn wir auf ben erften Blick und mit einem male die gesammte Weltordnung zu erkennen vermöchten, fo wurden wir die Dinge nicht vereinzelt und abgeriffen betrachten, sondern dem unendlichen Berftande gleich fein, bem das Universum einleuchtet. Wenn wir fogleich den Sinn und Inhalt eines Buches erfaßten, so brauchten wir es nicht mühsam Sat für Sat zu lesen; wenn wir auf ber Stelle lesen konnten, brauchten wir nicht erft zu buchftabiren. Aber es geht dem Geift mit der Welt, wie dem Rind mit dem Buche: erft muß es Worte buchftabiren und lefen, bann lernt es ben Sinn der Sate verftehen, zulett ben bes ganzen Buchs. Die Welt ift bas Buch, welches ber menschliche Geift liest: die einzelnen Dinge find gleich den Buchftaben, ihr Zusammenhang gleich ben Sätzen, Gott gleich bem Sinn des ganzen Buches. Die Imagination buchstabirt, der Intellect liest, die intuitive Einsicht begreift wie in einer unmittelbaren Anschauung das Ganze. In der verworrenen Gemüthsversassung beziehen wir alles auf uns, daher erscheinen uns die Dinge ohne Gesetz und Zusammenhang; in dem Zustande klarer Erkenntniß beziehen wir alles auf Gott, darum erscheinen wir uns selbst als vergängliche Wesen in dem Zusammenhange des Ganzen. "Im Grenzenlosen sich zu sinzben", sagt Goethe im Einklange mit Spinoza, "wird gern der Einzelne verschwinden, da löst sich aller leberdruß; statt heißem Wänzschen, wildem Wollen, statt lästigem Fordern, strengem Sollen sich auszugeben ist Genuß."

Hollommenheit ist nur möglich, wenn wir unsere Begierden und Leidenschaften beherrschen können; sie können nur beherrscht werden durch eine Macht, die größer ist als sie. Diese größere Macht ist bei den thätigen Affecten. Unsere einzige wahrhafte Thätigkeit ist das klare Denken, die adäquate Erkenntniß der Dinge. Jetzt wissen wir, daß der menschliche Geist einer solchen Ginsicht fähig ist. Wenn diese Erkenntniß zugleich Affect und zwar der mächtigkte aller Affecte ist, so müssen die Leidenschaften ihr unterliegen. Da nun die Affecte Begierden und diese Willensacte sind, so ist die nächste Frage, die uns den Weg zur Sittenlehre bahnt: was ist der menschliche Wille und wie verhält er sich zur Erkenntniß?

#### IV. Gefammtrefultat.

Mens humana

Idea rei singularis = idea corporis humani = Idea mentis (Idea ideae corporis)

Cognitio

Cognitio I gen. = imaginatio: notiones universales Cognitio II gen. = ratio: notiones communes Cognitio III gen. = sc. intuitiva = cogn. aeternae et infinitae essentiae Dei.

### Elftes Capitel.

## Die Lehre vom menschlichen Willen.

#### I. Berftand und Bille.

1. Die faliche Willensfreiheit.

Wir fommen zu der letten Aufgabe Spinozas, der Ableitung bes sittlichen Lebens aus der Natur des menschlichen Geiftes. fittliche Leben befteht in der Freiheit bon den Leidenschaften, in einer Thätigkeit ohne Leiden, in dem Willen, der nichts Anderes begehrt als diese Thatigkeit und Freiheit. Nun ift der freie Wille in der Lehre Spinozas mit dem ftarkften Nachdruck verneint worden. Soll jest etwa umgestoßen werden, was als unumstöglich bereits gilt? Ift die Aufgabe nicht fogar im Widerspruch mit fich felbft? Die menschliche Freiheit soll bargethan werden als eine nothwendige Folge. Was nothwendig folgt, erscheint als das Gegentheil der Freiheit. In dem Sinne, worin Spinoza die Willensfreiheit verneint hat, bleibt fie verneint. Wenn fie bennoch bejaht wird, fo tann dies nur in einer Richtung geschehen, die mit dem Sinn und ber Methode des ganzen Spftems völlig übereinftimmt: fie ift verneint als Willfür und kann nur im Ginklange mit ber Ordnung ber Dinge als eine nothwendige Machtäußerung der menschlichen Natur bejaht werden.

Man hat für die Freiheit des menschlichen Willens verschiedene Beweise vorgebracht und für deren Geltung die Erfahrung in Anspruch genommen. Aber Erfahrungsgründe rechtfertigen nie, was Vernunftgründe verwerfen; auch läßt sich im Einzelnen zeigen, daß diese Erfahrungsbeweise falsch sind: die Einen berufen sich auf die Abhängigkeit der körperlichen Bewegungen von unserem Willen, die Underen auf die Unabhängigkeit des Willens von der Einsicht.

Die körperlichen Bewegungen find nicht von unserem Willen abhängig, eben so wenig als der Körper abhängig vom Geist. Diese bestimmten Bewegungen, so meint man, erfolgen, sobald wir sie wollen, aber dieselben Bewegungen erfolgen auch ohne allen Willen, ohne alles Bewußtsein; dieselben Bewegungen, die für bewußte Willensacte gelten sollen, macht eine Maschine, ein Automat, ein Nachtwandler, der nicht weiß, was er thut. Man sagt: der Körper wird vom Geiste beherrscht und leidet unter den Mängeln des letzteren; aber das Gegentheil ist eben so richtig: der Geist wird vom Körper

beherrscht, das Denken erlahmt unter körperlichen Affectionen, es wird im Schlafe bewußtlos gemacht u. f. f. Gine Behauptung ift so richtig als die andere, d. h. beide find falsch.\*)

## 2. Der Wille als Bejahung und Berneinung.

Der Wille ift unbhängig von der Ertenntniß: auf biefem Sat beruhte Descartes' Theorie von der menfolichen Willensfreiheit und bom grrthum. Während die menschliche Ertenntniß beschrantt ift, joll der Wille das einzige wahrhaft unendliche Vermögen des menfclichen Geiftes sein, die freie unbeschränkte Kraft zu bejahen und zu verneinen. Er reicht weiter als die Einficht, daher kann er auch das Nichterkannte fowohl bejahen als verneinen und weder bejahen noch verneinen: im ersten Fall erzeugt, im zweiten vermeidet er den Irr-Bare ber Bille von den Borftellungen abhängig, fo murbe er durch dieselben beterminirt und konnte durch verschiedene Borftellungen gleich ftark beterminirt werben, also in einen Zustand der Indifferenz gerathen, wo alles Wollen und Handeln nothwendig aufhört, wie Buridans Efel zwischen Heu und Gras verhungert. Dieje ganze Theorie verwirft Spinoza. Der Wille reiche nicht weiter als ber Berftand; auch die Erkenntniß sei einer gewiffen Unendlichkeit fähig, fie könne nach einander d. h. im Laufe der Zeit unendlich viele Vorstellungen haben, und eine andere Unendlichkeit konne auch der Wille nicht in Anspruch nehmen. Wo die Erkenntniß aufhöre. fei auch ber Wille zu Ende. Wenn wir nichts vorstellen, konnen wir auch nichts wollen. Ift die Erkenntnig leer, fo ift es der Wille nicht weniger. Aber wir können der undeutlichen und dunkeln Erkenntniß gegenüber unfer Urtheil zurudhalten; wir halten es zurud, wenn wir uns bewußt find, daß wir die Sache nicht deutlich erkennen: biefes Bewußtsein ift auch eine Erkenntniß. Und so ift der Wille, der das Urtheil zurudhält, mit der Erkenntniß einverftanden und burch diefelbe bestimmt. Rame der Menfch in den Zustand von Buridans Esel, so würde er ohne Zweisel verhungern; aber, sest Spinoza hinzu, indem er jenes Beispiel verspottet, ich kann nicht wissen, was bem Menichen begegnen wurde, wenn er ein Gfel mare. \*\*)

Der Wille ift bas Bermögen zu bejahen und zu verneinen: in biesem Punkt stimmt Spinoza mit Descartes überein. Nun ist die

<sup>\*)</sup> Eth. III. Prop. II. Schol. — \*\*) Eth. II. Prop. XLIX. Schol. &gl. Cog. met. P. II. Cap. XII. (Op. I. pg. 136) S. oben Buch II. Cap. XI. S. 289.

wahre Idee unmittelbar die Bejahung ihrer felbst und die Berneinung ihres Gegentheils, fie erleuchtet zugleich fich und ben Jrrthum. Die Einficht, bag im Dreied die Summe ber Winkel zwei rechten gleichkommt, ift zugleich die Bejahung diefer Wahrheit; es ift unmöglich, daß wir diefe Ginfict haben und verneinen, oder daß wir fie haben und unfer Urtheil zurudhalten: die Bahrheit einfehen und bejahen ift ein und dasselbe. Jebe 3bee ift eine Sandlung des Geiftes, ein beftimmter Dentact, der als folder die Bejahung und Berneinung in sich schließt. Nun ift der Wille nichts anderes als bas Bermögen zu bejahen und zu verneinen; daher fchließt der Ertenntnifact den Willensact in fich; unfer Wille ift genau fo, wie unfere Erkenntniß: er ift gleich dem Berftande. hier folgen die Sate, worin Spinoza den Begriff des Willens erklärt: "Es giebt im Geifte teinen absoluten ober freien Willen, fondern ber Geift wird, diefes ober jenes zu wollen, von einer Urfache bestimmt, die ebenfalls von einer anderen bestimmt ift, die wieder von einer anderen abhängt und fo fort ins Endlofe." "Es giebt im Geifte teinen Willensact ober keine andere Bejahung und Berneinung, als welche die Jdee, fofern fie Idee ift, in fich schließt." "Wille und Berftand find ein und dasfelbe. Wille und Verftand find nichts als die einzelnen Willensacte und Ideen. Run ift der einzelne Willensact und die Idee ein und dasselbe, also find auch Wille und Verftand ein und dasfelbe."\*)

#### 3. Der beterminirte Bille.

Es giebt keinen allgemeinen Willen, wie überhaupt keine Gattungsbegriffe. Der allgemeine Wille verhält sich zu den einzelnen Willensacten, wie die Menschheit zu Beter und Paul, d. h. wie eine verworrene, durch unsere Imagination gemachte Vorstellung zur Natur der Dinge. Der wirkliche Wille ist dieses bestimmte, einzelne Berlangen, welches allemal durch eine bestimmte Ursache genau determinirt ist; unsere Unkenntniß der letzteren macht, daß wir unseren Willen für indeterminirt und unser Verlangen für frei halten. "So wähnt das Kind, aus freien Stücken die Milch zu begehren, der zornige Knabe die Rache, der surchtsame die Flucht; der Trunkene

<sup>\*)</sup> Eth. II. Prop. XLVIII. Schol. Prop. XLIX. Coroll. Dem. Volitio = affirmatio et negatio = idea. Voluntas et intellectus = singulares volitiones et ideae. Singularis volitio et idea = unum idemque. Voluntas et intellectus = unum idemque.

meint, mit voller Freiheit Reden zu führen, die er im nüchtemen Zustande lieber zurückgehalten hätte; auch Fieberkranke, Schwähn und Knaben sprechen wie sie glauben, freiwillig, während sie doch den Drang sich auszulassen nicht beherrschen können, und so leht die Ersahrung wie die Vernunft, daß sich die Menschen nur deshalb für frei halten, weil sie wohl ihre Handlungen kennen, die Ursachen aber, wodurch sie bestimmt werden, nicht kennen."\*)

# II. Der Wille gur flaren Ertenntnig.

1. Der Wille als Begierbe.

Der menfcliche Wille ift unfrei. Wie kann burch ben unfreien Willen die Freiheit von den Leidenschaften erzeugt oder die Herrschaft über dieselben bewirkt werden? Dies ist die Frage, von der die Ethil abhangt. Aus dem menfclichen Geifte folgt die inabaquate und abaquate Erkenntnig der Dinge, wie in dem vorigen Abichnitt gezeigt worden. Nun ift der Wille genau fo, wie die Erkenntniß: & giebt daher einen Willen, der von der inadaquaten Ertenntnig abbanat, einen verworrenen, unklaren, an die Imagination gebundenen Willen, ebenjo giebt es einen klaren und deutlichen, der vom Intellect beherrscht wird. Aus der menschlichen Ratur folgen die Affecte, bie thatigen und leidenden; diefe Affecte find unfere Begierden. G kann aus dem menschlichen Geifte nichts folgen, was diefer Wahrheit widerspricht, also nichts, was die Macht der Affecte aufhebt. unfere Sandlungen find Folgen unferer Begierden. Wenn also die klare Erkenntnig aus dem menschlichen Geifte nothwendig hervorgehen foll, fo muß fie begehrt werben; wenn fie mächtiger jein joll, als alle Leidenschaften, fo muffen die ftarkften Affecte nothwendig eine Richtung nehmen, die in der klaren Erkenntniß ihr naturgemäßes Biel findet. Welches find bie ftartften Uffecte?

## 2. Die Begierde als Tugend.

Die Grundform aller Begierden ist das Streben nach Selbsterhaltung, der Wille, unsere Macht zu erhalten und zu vermehren. Je mehr wir vermögen, um so mächtiger, kraftvoller, tüchtiger ist unser Wesen, um so tüchtiger wir selbst: diese Tüchtigkeit ist unsere

<sup>\*)</sup> Eth. III. Prop. II. Schol.

Tugend. Es giebt im Sinne Spinozas feine andere Tugend, als Tüchtigkeit ober Macht. Ihr Gegentheil ift nicht das Lafter, fondern Die Ohnmacht, ju der freilich die Lafter gehören, benn fie find Buftande der größten Ohnmacht. Ift aber die Tugend die größte Macht, fo ift fie nothwendig Gegenstand ber ftartften Begierbe, benn es giebt nichts, bas begehrenswerther mare als fie. Selbitvernichtung ober Selbstmord ift teine Folge der Tugend, fondern der Ohnmacht. "Die Begierde", jagt Spinoza, "ift das Wefen bes Menjchen jelbst, nämlich das Streben, traft beffen ber Menich in feinem Sein be-"Da die Vernunft nichts Naturwidriges fordert, jo harren will." fordert fie nothwendig, daß jeder fich felbft liebt, feinen mahren Rugen sucht, alles, was ihn vollkommener macht, begehrt und überhaupt, fo viel er tann, fein Dafein zu erhalten ftrebt. Dies ift eben jo gewiß als ber Sat : "bas Ganze ift größer als einer feiner Theile". Darum ift auch die Tugend nichts anderes als ben Gesetzen feiner Natur gemäß handeln, und niemand wolle die Selbsterhaltung in anderem Wege suchen. Daraus folgt erftens, daß die Grundlage aller Tugend das Streben nach Selbsterhaltung ist und alle Glückseligkeit in der Macht desselben besteht; zweitens, daß die Tugend um ihrer felbft willen au begehren ift und nichts ebler, nüglicher, wünschenswerther fein tann. Drittens folgt, daß alle Selbstmörber geiftes= ohnmächtig find und von äußeren, ihrer Ratur widerftreitenden Ur= fachen völlig befiegt werden." "Je mehr ein jeder feinen Rugen gu fuchen b. h. fein Dasein zu erhalten bas Streben und die Dacht hat, um jo größer ift feine Tugend, wogegen jeder in eben dem Mage ohnmächtig ift, als er feinen Rugen b. h. jeine Selbsterhaltung außer Acht lagt." "Die Tugend ift die Macht, die lediglich aus dem Wejen des Menfchen allein folgt." Sie tann nur aus dem Streben nach Selbsterhaltung erklärt werden." "Diefes ift baber ihre erfte und einzige Grundlage."\*)

Bas wir thun, geschieht, um unsere Macht zu erhalten und zu vermehren: diese Macht ift unsere Tugend, diese Tugend unser Zweck, dieser Zweck unser Streben. Daher sagt Spinoza: "Unter dem Zwecke, weshalb wir etwas thun, verstehe ich das Streben." "Unter Tugend und Macht verstehe ich dassselbe: die Tugend des Menschen ist sein Wesen oder seine Natur, sofern sie die Macht hat, gewisse Dinge zu

<sup>\*)</sup> Eth. IV. Prop. XVIII. Schol. Prop. XX. Dem. Prop. XXII. Coroll.

vollbringen, die blos durch die Gesetze der menschlichen Natur begriffen werden können."\*) Wenn nun die Tugend die größte Nacht ist und sich beweisen läßt, daß in der klaren Erkenntniß die größte Tugend des menschlichen Geistes besteht, so ist die Ethik in ihren Grundlage besestigt. Die Affecte sind die nothwendigen Machtäußerungen der menschlichen Natur; der Begriff der Tugend bildet das Kriterium, um den Werth der Affecte zu unterscheiden; sie unterscheiden sich in tüchtige und untüchtige: die tüchtigen Affecte sördem unsere Macht, die untüchtigen hemmen sie; jene sind ein Ausdruck der Macht, diese der Ohnmacht. Was unsere Macht, siese der Ohnmacht. Was unsere Macht sördert, ist nübelich und gut; was sie hemmt, ist schädlich und schlecht.

#### 3. Die Tugend als bas vernunftgemäße Leben.

Nun leuchtet ein, daß unserer Macht dient, was unserer Ratm gemäß ift, und daß jene hemmt, was diefer widerftreitet. Bas unfer Macht weber mehrt noch mindert, ift mit unserer Natur weber in llebereinftimmung noch im Wiberftreit, das fteht mit unserem Bejen in gar teiner Gemeinschaft und ift uns völlig fremb. Das Natur gemäße ift gut, das Naturwidrige ift schlecht.\*\*) Eintracht ift Mact. Wir find machtig, wenn wir mit den anderen Menschen und mit uns felbst übereinstimmen, ohnmächtig dagegen, wenn wir mit den Underen und uns felbft in Biderftreit find. Wir find im Zuftande der Einhelligkeit mit anderen und mit uns felbst jedenfalls mächtiger. als in dem des Zwiespalts. Die Leidenschaften entzweien, fie bringen uns in Widerstreit mit anderen Menschen und uns selbst, fie machen uns feindselig nach außen und schwankend nach innen. Ginia find die Menschen nur in der Bernunft: fie konnen nicht einiger fein, als wenn fie vernunftgemäß leben; fie konnen nicht mächtiger sein. als wenn fie volltommen übereinstimmen, diese volltommene Uebereinftimmung ift nur in bem vernunftgemäßen Leben möglich. Unfere Bernunft ift unfere größte Macht, sie ist darum nothwendig auch unfer höchftes Gut, fie ift unter allen Gutern bas einzige, bas alle gleichmäßig erfreut, das feiner bem Undern beneidet, daß jeder bem Andern wünscht und um so mehr wünscht, je mehr er selbst von diefem Gute befitt.\*\*\*)

<sup>\*)</sup> Eth. IV. Defin. VII. VIII. Finis = appetitus. Virtus = potentia. -\*\*) Ibid. Prop. XXIX-XXXI. -- \*\*\*) Ibid. Prop. XXXII-XXXIV. Prop. XXXV-XXXVII.

Darum ift alles gut und nützlich, was das vernunftgemäße Leben befördert, alles dagegen schlecht und schädlich, was ihm zu-widerläuft. Jeder nützt sich selbst am meisten, wenn er seiner Bernunft gemäß lebt; die Menschen nützen sich gegenseitig am meisten, wenn sie ihre Eintracht befördern, und sie befördern dieselbe am besten, wenn jeder Einzelne nur nach seiner Bernunst handelt. "Kein einzelnes Wesen in der Welt ist dem Menschen so nützlich als der Mensch, der nach der Richtschnur seiner Bernunst lebt (ex ductu rationis)." "Die Menschen sind sich gegenseitig am nützlichsten, wenn jeder seinen eigenen Nutzen sucht."\*)

Wir leben vernunftgemäß, wenn unfer Streben blos durch unfere Bernunft, durch unfere bentende Ratur bedingt ift. Bermöge unferer benkenden Ratur erstreben ober begehren wir nichts anderes als bie klare und deutliche Erkenntniß der Dinge, d. h. die Erkenntniß Gottes und was baraus folgt. Gott erkennen heißt vernunftgemäß leben. Dieje Erkenntniß ift darum das höchfte Gut, diejes Streben die bochfte Machtentfaltung der menschlichen Ratur ober unfere volltom= mene Tugend. Darum ift alles gut und nütlich, was der Erkenntnig bient und fie befördert, bagegen schlecht und schädlich alles, was fie hindert. So erklären sich die Sätze Spinozas: "Araft der Bernunst juchen wir nur das Erkennen, und der Geift, wenn er vernünftig bentt, halt nur das für nüglich, was die Erkenntnig befordert." "Wir wiffen daher ficher, was gut ober schlecht ift. Gut ift alles, was der Erkenntniß bient, fclecht bagegen alles, was fie hindert." "Das höchfte Gut des Geiftes ift die Erkenntnig Gottes, und die bochfte Tugend des Geiftes ift Gott erkennen."\*\*)

Die Tugend wird um ihrer selbst willen begehrt, sie ist der Ausdruck unseres eigenen Wesens, das sich nur dann in seiner wirtzlichen Machtvollkommenheit offenbart, wenn es lediglich aus sich handelt, aus keinem anderen Grunde und zu keinem anderen Zwecke. Handeln wir um eines anderen Wesens willen, so ist ein Object außer uns die Mitursache unserer Thätigkeit, wir sind nicht deren alleinige oder adäquate, sondern inadäquate Ursache und handeln nach unklaren Ideen. Dagegen wirken wir aus unserer eigensten

<sup>\*)</sup> Eth. IV. Prop. XXXV. Coroll. I. II. — \*\*) Ibid. Prop. XXVI—XXVIII. Quidquid ex ratione conamur = intelligere. Bonum = quod ad intelligendum revera conducit. Summum mentis bonum = Dei cognitio. Summa mentis virtus = Deum cognoscere.

Macht, wenn wir nach klarer und beutlicher Erkenntniß handeln ober vernunftgemäß leben. Das vernunftgemäße Leben ift gleich be tlaren Erkenntniß, diese ist die einzige Thätigkeit, deren alleinige Urfache wir felbft find, unfere einzige mahre Thatigkeit, unfere bodfte Macht, unfere wirkliche Tugend. Daber die Sage Spinozas: "Bem ber Menfch burch inabaquate Ibeen zu einer Sandlung bestimmt wird, jo tann man nicht fagen, daß er tugendhaft handelt: er bandelt tugendhaft nur, sofern er durch seine Ginficht jum Sandeln beftimmt wird." "Tugenbhaft handeln im genauen Sinne bes Worts heißt nichts anderes als nach der Richtschnur der Bernunft handeln leben, sein Dasein erhalten, welche Ausdrücke alle drei dasselbe bebeuten, denn wir suchen von Grund aus nur den eigenen Ruten." "Niemand ftrebt um eines anderen Wefens willen bas eigene Sein zu erhalten."\*) Um seine Macht fo viel als möglich zu fteigern und zu vermehren, muß man vor allem fie und das eigene Dafein erhalten, daher ift die Begierde der Selbsterhaltung das Element und die erfte Bedingung aller Tugend. "Riemand tann glucklich sein, aut handeln und leben wollen, wenn er nicht zugleich fein, handeln und leben, bas heifit in Wirklichkeit eriftiren will." "Das Streben ber Selbsterhaltung ift darum die Borausjetzung aller Tugend."\*)

# III. Der Werth ber Affecte.

### 1. Die Affecte als Motive.

Es giebt also ein Ariterium, um das Gute und Schlechte zu unterscheiden. Gut ift, was unsere Tugend, Macht ober Erkenntnis besördert; das Gegentheil ist schlecht. Es giebt demnach eine Erkenntniß des wahrhaft Rühlichen und Schädlichen ober, was dasselbe heißt, des Guten und Bösen. Wir handeln tugendhaft und sittlich, wenn wir durch diese Erkenntniß allein in unseren Handlungen bestimmt werden. Aber wir werden in unseren Handlungen nur bestimmt durch Begierden und Affecte. Die wahre Erkenntniß des Guten und Bösen kann nur dann Motiv unseres Handelns sein, wenn sie Affect ist; nur als solcher bestimmt sie unser Handeln. Wenn wir blos aus dieser Erkenntniß handeln, so bestimmt uns

<sup>\*\*)</sup> Eth. IV. Prop. XXIII—XXV. Ex virtute absolute agere = ex ducturationis agere, vivere, suum Esse conservare. — \*\*) Ibid. Prop. XXI. XXII.

tein anderer Trieb, so sind alle anderen Affecte und Begierden zurückgedrängt und niedergehalten. Affecte können aber nur durch Afsecte besiegt werden: darum muß die wahre Erkenntniß des Guten und Bösen nothwendig Affect sein, um Motiv sein zu können.\*)

Run können Affecte nur burch ftartere Affecte befiegt werden. benn jedes einzelne Wefen in der Ratur der Dinge läßt fich nur burch eine außere Urfache gerftoren, die mächtiger ift als feine eigene Jedes einzelne Ding ift vergänglich, also zerftorbar. Darum gilt ber Grundfat : "Es giebt in ber Natur ber Dinge tein einzelnes Wejen, deffen Macht nicht durch die eines anderen übertroffen würde. Welches Ginzelwesen es immer fei, in jedem Falle giebt es ein anderes, das mächtiger und darum fähig ift, es zu vernichten."\*\*) "So kann auch jeder Affect nur burch den entgegensetten, der ftarker ift, gebandigt und unterbrudt werden. "\*\*\*) Die Ertenntnif bes Guten und Bofen wird demnach unfer Handeln dann bestimmen, wenn fie Affect und unter allen menichlichen Affecten der ftartfte ift. Unfere Begierben find vergänglicher Natur, fie werden durch andere Begierden vernichtet, die mächtiger find als fie: es muß folche mächtige Begierden geben und eine, die machtiger ift als alle. Wenn die mabre Ertenntnig des Guten und Bofen diefe machtigfte Begierde ift, fo ift bas tugendhafte und fittliche Sandeln (bas vernunftgemage Leben) nothwendig. Wir stehen vor der Grundfrage der Ethik.

### 2. Die Erfenntniß als Affect. Freiheit und Anechtschaft.

Die wahre Erkenntniß des Guten und Bösen kann unmöglich afsectlos sein, denn das Gute im allein wahren Sinn des Worts ist unserem Wesen nicht fremd, sondern vollkommen gemäß, es steigert und vermehrt unsere Macht, erhebt unser Selbstgefühl, reizt darum nothwendig unsere Begierde und kann deshalb nur freudig empfunden werden, wie sein Gegentheil nur traurig. "Die Erkenntniß des Suten und Bösen ist nichts anderes als der Affect der Freude und Trauer, sosen wir uns desselben bewußt sind."+) Der bewußte Affect ist Wille oder Begierde. Wir begehren, was uns erfreut; die Freude erweitert unser Dasein, vermehrt und verdoppelt gleichsam unsere Macht, denn wir sühlen unsere Araft mit der eines andern uns hülfreichen Wesens vereinigt, das mit unserer Natur überein-

<sup>\*)</sup> Eth. IV. Prop. XIV. — \*\*) Ibid. Axiom. I. — \*\*\*) Ibid. Prop. VII. — †) Ibid. Prop. VIII.

stimmt. Dagegen in der Trauer fühlen wir uns isolirt, einsam, ohnmächtig. "Die Begierde, die aus der Freude entsteht, ist bei gleichen Berhältnissen stärker, als die Begierde, die aus der Trauer entsteht."\*) Darum wird die wahre Erkenntniß des Guten nothwendig ein stärkerer Affect und deshalb ein mächtigeres Motiv unseres Hanbelns sein als die Erkenntniß des Schlechten. Oder anders ausgebrückt: unter der klaren Erkenntniß des Guten und Bösen werden wir nothwendig gut handeln und nicht schlecht; wir werden alles thun, was unsere Erkenntniß, unsere Macht, unsere Tugend sördert, und alles meiden, was sie hemmt.

Die Freude, mit der uns die wahre Erkenntniß des Guten erfüllt, ist der Affect, um dessen Sieg es sich handelt. Er siegt, wenn er der mächtigste ist. Wenn dieser Affect siegt, so werden die Leidensichaften überwunden und wir werden frei.; wenn aber die entgegengesetzen Affecte stärker sind als er, so sind wir den Leidenschaften verfallen und vollkommen unfrei: hier ist die Grenzscheide zwischen Freiheit und Knechtschaft, zwischen dem Zustande, worin wir die Leidenschaften beherrschen, und dem, worin wir von ihnen beherrscht werden. Nicht die Macht der Leidenschaften ist unsere Knechtschaft, sondern daß diese Macht der Erkenntniß: darin besteht, was Spinoza als "servitus humana" bezeichnet.

Bergleichen wir die Affecte mit einander, so find sie in Rückficht ihrer Stärke und ihres Werthes verschieden. Sie find um so stärker, je lebhafter sie sind, um so lebhafter, je mächtiger und wirtsamer das Object ist, das sie verursacht. Das gegenwärtige Object ist eindringlicher und ergreisender, als das 'abwesende; die nächste Zukunst und die nächste Vergangenheit rührt und mehr, als die weit entsernte. Der Eindruck einer nothwendigen Sache ist gewaltiger, als wenn wir etwas nur als möglich oder zufällig betrachten; das Zufällige kann eben so gut sein als nicht sein; es ist weder nothwendig, daß es existirt, noch, daß es nicht existirt. Dagegen erscheint eine Sache möglich, wenn ihre Ursachen vorhanden sind und und einleuchten, nur daß wir nicht wissen, ob diese Ursachen gerade zu dieser Wirkung determinirt werden. Das Mögliche hat demnach mehr Causalität, also mehr Macht, als das Zufällige. Darum wird unter

<sup>\*)</sup> Eth. IV. Prop. XVIII. - \*\*) Ibid. Prop. IX-XIII.

gleichen Verhältnissen eine Sache, die wir als möglich betrachten, uns lebhafter afsiciren als eine andere, die uns blos als zufällig erscheint; und etwas Zufälliges, das in der Gegenwart nicht existirt, macht uns nothwendig weniger Eindruck, als dasselbe zufällige Ding, das in der Vergangenheit existirt hat.\*)

ľ

Wenden wir diefe Sate auf jenen Affect an, bon dem unfere Freiheit abhängt, nämlich die Begierde, die aus der Ertenntnift des Buten und Bofen entsteht, fo leuchtet ein, wie für unfere Empfinbungezuftande andere Affecte leicht gewichtiger und ftarter fein tonnen. Wir erkennen das Gute wie das Uebel, aber beibe liegen in ber Zukunft, fie berühren uns daher weniger als die Dinge, die uns in der Gegenwart ergößen. Der Genuß des Augenblicks ift machtiger als die Erkenntnig des Rünftigen, und obwohl wir den richtigen Beg feben, laffen wir uns von der reizvollen Gegenwart feffeln und ergreifen die Anechtschaft ftatt der Freiheit. Das Wirkliche ist machtiger als das Zufällige: jenes exiftirt; ob diefes gefchehen wird ober nicht, ift ungewiß. Seten wir nun, daß das Gute und Schlechte, bas wir richtig erkennen, von ungewiffen Bebingungen abhängt und beshalb als zufällig erscheint, fo werden uns die gegenwärtigen Dinge leicht von der mahren Erkenntnig abführen und die lebendigen Reize, fo verderblich fie find, uns mächtiger anziehen als der Weg nach dem richtigen, aber fernen und ungewiffen Ziele. In biefen Sagen ber Ethik erkennen wir die Grundzüge des Tractats über die Berbefferung des Verftandes.\*\*) "Hiermit glaube ich die Urfache dargethan zu haben, warum die Menfchen mehr durch die Einbildung als durch die Bernunft bewegt werden, und warum die wahre Ertenntnig bes Guten und Bojen Gemuthsunruhe erregt und oft jeder Art ber Sinnesluft nachgiebt. Daber bas Wort bes Dicters: "Ich jehe das Bessere und billige es, aber folge dem Schlechteren." Eben dasfelbe icheint auch der Prediger im Sinne gehabt zu haben, wenn er fagt: "Wer die Erkenntnig vermehrt, vermehrt den Schmern". Dies fage ich nicht, um etwa daraus zu fcliegen, nichtwiffen fei beffer als wiffen und in der Mäßigung der Affecte fei tein Unteridied zwischen Weisen und Unweisen; sondern wir müssen sowohl die Macht als die Ohnmacht unserer Natur einsehen, um bestimmen zu zu können, was in ber Mäßigung ber Affecte bie Bernunft vermag

<sup>\*)</sup> Eth. IV. Prop. IX—XIII. — \*\*) Prop. XV—XVII. Bergl. oben Buch II. Cap. X. S. 267.

<sup>35</sup> 

und nicht vermag. Jest handle ich blos von der menschlichen Osm macht."\*)

3. Die guten und schlechten Affecte.

Alle Affecte, die unsere Macht, Tugend und Erkenntniß beite dern, sind gut, weil sie tüchtig und nühlich sind; alle Affecte, welche die entgegengesehte Wirkung haben, sind schlecht, weil sie untücktig und schällich sind. Die einen dienen der Freiheit, die anderen der Knechtschaft. Ohne den Körper kein Geist, keine Erkenntniß des Kirpers: je empfänglicher der Körper für die Eindrücke anderer Körperist, um so reicher und gehaltvoller ist die Erkenntniß; je ungehinderter die Wechselwirkung oder das richtige Bewegungsverhältnisseiner Theile, um so tüchtiger und gesünder die Beschaffenheit der Körpers; daher ist alles nühlich, was die Empfänglichkeit des Körperdermehrt und die Ordnung seiner Theile in der richtigen Wechselwirkung erhält.\*\*)

Je einträchtiger und friedfertiger die Menschen leben, um so größer ift ihre Macht: daher ift alles gut und nützlich, was die Ordnung des Staates und den Frieden der Gesellschaft erhält, dagegen schällich alles, was den Samen der Zwietracht ausstreut.\*\*\*)

Jedes Nebermaß ist schlecht, denn es ist nur möglich auf kosten der Besonnenheit und klaren Erkenntniß; alle Affecte sind des Nebermaßes fähig, nur nicht die Begierde nach Erkenntniß, denn die Erkenntniß ist die einzige Macht, die kein Nebermaß hat, vielmehr jedem das größere Gegengewicht bietet. Und da die wahre Erkenntniß alles als nothwendig begreift und unter der Form der Ewigkeit aufsaßt, so haben die Zeitunterschiede der Bergangenheit, Gegenwart und Zukunft ihr gegenüber keine Macht, die einen Afsect auf Kosten des andern erheben könnte.

Alle Affecte, welche die menschliche Macht erweitern, sind gut, die entgegengesetzen schlecht. Gut sind die positiven, schlecht dagegen die negativen Affecte: jene sind die freudigen, diese die traurigen. Indessen gilt diese Erklärung nicht unbedingt. Es giebt Fälle, in denen die Freude vom Uebel ist: wenn wir uns an solchen Dingen erfreuen, die nur der Imagination werthvoll erscheinen, an den vergänglichen Scheingütern des Lebens, die uns von der Richtung nach dem wahren Gute ablenken und irrestlichen. "Die Freude ist nicht

<sup>\*)</sup> Eth. IV. Prop. XVII. Schol. — \*\*) Ib. Prop. XXXVIII. XXXIX. — \*\*\*) Ib. Prop. XL. — †) Ib. Prop. LXI. LXII.

unmittelbar (birect) schlecht, wie die Trauer." Wohl aber konnen Freude und Trauer indirect b. h. durch ihre Objecte die eine folecht und die andere gut fein. Der Schmerz tann nüglich und gebeihlich in derselben Ruckficht sein, in welcher die Freude Schaden und Berberben bringt. Die Gemuthsheiterkeit ift eine fahige Stimmung und darum ftets gut, wogegen die gedruckte und schwermuthige Stimmung unfähig macht und barum immer vom lebel ift. liche Wohlgefühl, der Rigel der Luft ift in feinem Uebermaß folecht. Liebe und Begierde, obwohl fie positiver Natur find, konnen maglos und deshalb icablich fein. Dagegen tann die Selbstzufriedenheit aus ber Bernunft hervorgehen, und fie fteht fest, wenn fie fich auf die Bernunftertenntniß grundet. Die gunftige Gefinnung, womit wir folche betrachten, die andern wohlthun, ift im Ginklange mit der Bernunft; ebenfo ber Ruhm, jenes wohlthuende Bewußtfein. in ber Welt anerkannt und geschätt zu werben. Diese Empfindungen ftarten unfere Uebereinstimmung mit ben Menschen und find barum nutliche und fruchtbare Affecte.\*)

Alle Affecte bagegen, welche die Zwietracht nähren, vermindern unfere Macht und find darum schlecht. Deshalb ist der Haß nie gut und alle Affecte schlecht, die der Haß erzeugt, wie Reid, Hohn, Bersachtung, Zorn, Rache. Alle gehässigen Leidenschaften sind im Widerstreit mit der gesellschaftlichen Bereinigung der Menschen, sie unterwühlen die Eintracht, welche den Zweck der staatlichen Ordnung ausmacht, sie sind nicht blos schlecht, sondern auch ungerecht.\*\*) Daher wird die Freiheit von den Leidenschaften auch die Gerechtigkeit und das politische Gemeinwohl besördern. Mit der Bernunft können sich die vom Haß erfüllten Affecte unter keiner Bedingung vertragen; wer daher vernunftgemäß lebt, wird den Haß, den Zorn, die Berachtung seiner Feinde nicht mit Haß, Zorn und Berachtung, sondern mit Liebe und Großmuth vergelten.\*\*\*)

Alle traurigen Affecte sind negativer Art, sie vermindern unsere Macht, drücken unser Selbstgefühl und sind darum als solche nie gut. Die Furcht ist eine deprimirende, traurige Empfindung, die Hosffnung ist nie ohne alle Furcht, denn sie ist immer ungewiß, ob ihre Erwartung sich erfüllen wird: darum sind die Affecte der Furcht und Hosffnung an sich nicht gut und können es nur beziehungsweise

<sup>\*)</sup> Eth. IV. Prop. XLII—XLIV. LI. LII. LVIII. — \*\*) Ibid. Prop. XLV. Coroll. I—II. — \*\*\*) Ibid. Prop. XLVI.

sein, sofern fie das verderbliche Uebermaß der Freude und Lust ein schränken.\*)

Das Mitleid ift eine schmerzliche Empfindung, es gehört zu den Geschlecht der traurigen und ohnmächtigen Affecte und ist darm schlecht; es ist gut, sofern es hülfreich und wohlthätig ist; aber dem Leidenden zu helsen und wohlzuthun, ist eine vernunftgemäße Handlung und braucht darum teine mitleidige zu sein: deshald ist zum Wohlthun das Mitleid nicht nöthig. Als trauriger Affect ist es schlecht, als unnöthiger ist es unnütz: es ist demnach an sich schlecht und unnütz. Wer im Einklange mit der Vernunft lebt und handelt, bedarf des Mitleides nicht, denn er handelt aus Grundsat wohlthätig und kann deshalb vom Mitleid nur gedrückt werden: darum wird er sich vor Kührungen dieser Art nach Kräften in Acht nehmen.\*\*) (Hier finden wir Kant in völliger Nebereinstimmung mit Spinoza, dagegen Schopenhauer im Widerstreit mit beiden.)

Tugend ist Macht. Alle Affecte, die das Machtgefithl einschrän: ten oder aufheben, tonnen unmöglich Tugenden sein; und da die Bernunfterkenntniß das höchste Machtgefühl giebt, so konnen die ohnmächtigen Affecte nie aus derfelben hervorgeben. Darum find Selbsterniedrigung und Reue teine Tugenden. (Bei Geuling war die "humilitas" die höchste Tugend, bei Spinoza gilt fie als gar teine.) Die Reue aber ist doppelt ohnmächtig, weil sie zu der schlechten handlung, die fcon als folche hemmender Art ift, noch die Berknirschung hinzufügt. Wer Reue empfindet, ift barum zweifach elend. Freilich werden die meiften Menfchen nicht burch die Bernunft, fondern durch ihre felbftfüchtigen Begierden getrieben, und ihre Handlungen find barum folecht. Wären diefe Leute ebenfo hochmuthig, als fie geistesschwach find, so gabe es nichts, was fie furchteten, und ihre Schlechtigkeit ware zugellos. Darum find für die Leute, die in der Berworrenheit der schlechten Affecte leben, jene niederschlagenden Empfindungen der Furcht, Reue, Demuth u. f. f. ein wohlthätiges Gegengift, das der gemeinen Menschennatur mehr nüt als schabet. Daber haben auch die Propheten, weil fie bas Gemeinwohl im Auge hatten, Demuth, Reue, Chrfurcht den Menfchen als Tugenden gepredigt. Denn "terret vulgus, nisi metuat!" An biefer Stelle hat diefer Sat teine politische, sondern eine rein ethische Be-

<sup>\*)</sup> Eth. IV. Prop. XLVII. - \*\*) Ibid. Prop. L. Coroll.

beutung, und in dem politischen Tractat haben wir gesehen, wie Spinoza die Machthaber der Welt keineswegs von jenem "vulgus" ausnehmen will, dem Reue, Demuth u. s. f. besser und nütlicher sind, als die entgegengesetten Affecte.\*)

Unsere Macht ift die Ertenntnif. Die Affecte, welche die Ertenntnig verfälfchen, find baber unter allen die folimmften. Benn wir aus Liebe ober haß einen Anderen überschäten ober unterschäten, jo ift unfere Ginfict in beiben Fällen von der richtigen Schätzung aleich weit entfernt. Darum find lleberschätzung und Unterschätzung unter allen Umftanden ichlecht. Ebenfo ichlimm find ihre Folgen. Wenn man von anderen überschätzt wird, fo tommt es leicht, daß man fich felbft überschätt und bas eigene Selbftgefühl ju boch ivannt. \*\*) So erzeugt die Neberschätzung den Nebermuth, wie die Unterschätzung ben Kleinmuth. Der Hochmuth gründet fich auf Selbstüberschätzung, alfo auf eine falfche Selbsterkenntnig. Wenn ich von mir ju groß ober ju gering bente, fo bin ich in beiben Fallen gleich weit von der richtigen Selbsterkenntniß entfernt; beibe Affecte find verblendet, beibe find Selbsttäuschungen. Hochmuth und Rleinmuth find baber Selbstunkenntniß; ber größte Sochmuth ober Rleinmuth ift die größte Selbstunkenntnig. Run besteht unsere Macht in der tlaren Ertenntniß. Alfo ift ber Mangel unferer Ertenntnig augleich ein Mangel unserer Dacht. Selbsttäuschung ift Ohnmacht, die größte Selbsttäuschung ift bie größte Ohnmacht: baber ift ber größte Boch= muth ober Rleinmuth ein Zeichen der größten Geiftesohnmacht. Unsere Macht ift die Herrichaft über die Leidenschaften, unsere Ohnmacht die Berrichaft der Leidenschaften über uns. Wer fich im Buftande der größten Ohnmacht befindet, tann den Leidenschaften am wenigsten widerstehen. Daber find die Uebermuthigen und die Rleinmuthigen am meiften ben Leidenschaften unterworfen. Der Rlein= muth ift eine gebrudte und traurige, ber Hochmuth eine gefteigerte und freudige Empfindung. Da nun die Freude ftarter ift als bie Trauer, so ist auch der Hochmuth stärker, hartnäckiger und darum unverbefferlicher als ber Rleinmuth. Der hochmuthige will auf die Anderen herabsehen: darin befteht fein Selbstgefühl; er liebt baber bie Unterwürfigen, die ju ihm mit allen Zeichen der Chrerbietung emporschauen und nichts anderes find ober scheinen wollen als die

<sup>\*)</sup> Eth. IV. Prop. LIV. Schol. S. ob. Cap. VIII. S. 452 figb. — \*\*) Ibid. Prop. XLVIII. XLIX.

gefälligen Spiegel seiner Vortrefflickeit. Richts ift ihm widerwärtiger als eine Gefinnung, welche die Menschen richtig und barum gleichmäßig würdigt, teinen haßt, aber auch teinen überschätt, also bem hochmuth nichts zu Gefallen thut und nichts zu verzehren giebt. Daber liebt ber Hochmuthige die Gegenwart der Barafiten und Someichler, bagegen haßt er die Grofmuthigen, die fich nie überfcaken, aber auch nie unterwerfen. Andere geringzuschätzen, ift bem Sochmuthigen die größte Erquidung. Was diefer Geringschatung widerstrebt, empfindet er als eine Last, die ihn brudt; nichts ift ihm darum widerwärtiger, als die Berdienste und Tugenden anderer; er wird ihre Tugenden haffen und, da fie ihm zugleich als ein Raub an der eigenen Bortrefflichkeit erscheinen, nothwendig beneiben. Die Sochmuthigen find immer neibisch, die Rleinmuthigen find es auch, diefe erscheinen fich selbst ohnmächtiger und erbarmlicher, als andere; nichts thut ihnen daher wohler, als wenn sie sehen, daß andere ebenso ohnmächtig und erbarmlich find, als fie felbft. Was ihnen imponirt, vermehrt Leidensgenoffenschaft ift ihr Troft. das Gefühl ihrer eigenen Ohnmacht, verftartt den Druck des Kleinmuthe und erzeugt barum nothwendig ben Reid. So ift bas niedrige Selbstgefühl ebenso neidisch als das hochmüthige. So niedrig find die llebermuthigen und fo übermuthig die Kleinen!\*)

Der Wille ist der bewußte Affect oder die Begierde, es giebt mächtige und ohnmächtige, gute und schlechte Affecte: der Sieg der ersten ist die Freiheit, der Sieg der anderen die Knechtschaft. Es giebt demnach einen mächtigen und ohnmächtigen, einen guten und schlechten Willen: jener sührt durch die Wahrheit zur Freiheit, dieser ist gesangen in Irrthum und Knechtschaft. Nachdem wir begriffen haben, was der menschliche Wille ist und worin seine Knechtschaft besteht, bleibt als das letzte Problem, mit dessen Lösung sich die Sittenlehre vollendet, noch die Frage übrig: was ist die menschliche Freiheit?\*\*)

<sup>\*)</sup> Eth. IV. Prop. LV—LVI. Coroll. Schol. Prop. LVII. Schol. — \*\*) Das vierte Buch ber Ethit hanbelt von ber menschlichen Anechtschaft und hat seinen Hauptinhalt in der Lehre von den guten und schlechten Affecten. Die geometrische Ordnung der Sähe ist in diesem Buche am meisten durchbrochen und darum schwierig zu übersehen. Spinoza hat diesen Mangel gefühlt und in einem Anhange demiselben abzuhelsen gesucht durch eine übersichtliche Jusammenkassung des in den Lehrsähen zerstreut (disperse) entwickelten Inhalts. Ich verweise auf diese Uebersicht zur Bergleichung mit der von mir gegebenen Darstellung. Eth. IV. Append. Cap. I—XXXII.

# 3wölftes Capitel. Die Lehre von der menschlichen Freiheit.

# I. Der Widerftreit in ber menfclichen Ratur.

1. Leiben und Erfennen. Untlare und flare Ibeen.

Durch die Erkenntniß zur Freiheit, durch den Affect und die Begierde zur Erkenntniß: diesen Zusammenhang deutlich und klar begreisen, heißt im Sinne Spinozas die Ausgabe der Ethik lösen. Die Begierde ist unser Wesen, wir können nichts Anderes begehren als die Erhaltung unseres Daseins, die Vermehrung unserer Macht; diese Macht ist unsere Thätigkeit, unsere Tugend; unsere volltommene Thätigkeit und darum unsere höchste Tugend und Macht ist das Erkennen; je mächtiger die klaren Ideen, um so ohnmächtiger die unklaren: diese Ohnmacht der unklaren Ideen oder, was dasselbe heißt, die Macht der Erkenntniß über die Leidenschaften ist unsere Freiheit.

Freiheit und Anechtschaft find einander entgegengesett, fie verhalten fich, wie Erkenntniß und Leibenschaft, abägute und inabäquate Thatigkeit, thatige und leidende Affecte. Wir haben das Bermögen zu beiben. Wenn aber in bemfelben Wefen entgegengefette Thätigkeiten ftattfinden, so geschieht nothwendig, was die Bereinigung entgegen= gesetzter Größen fordert: fie können nicht unverändert neben einander bestehen, sondern vernichten sich gegenseitig, wenn sie gleich mächtig find, und wenn fie es nicht find, fiegt nothwendig die ftartste. Sind unsere Leidenschaften mächtiger als unsere Erkenntniß, so ift die nothwendige Folge die menschliche Anechtschaft; ift unsere Erkennt= niß mächtiger als unsere Leidenschaften, so ift die nothwendige Folge die menschliche Freiheit: dies ift der Standpunkt, unter dem Spinoza die Freiheit begreift. Er gründet fie auf die Natur entgegengesetter Größen und beginnt darum ben letten Theil feiner Ethit mit diesen beiden Grundfagen: "Wenn in demfelben Subject zwei entgegen= gesetzte Thätigkeiten wirksam find, so wird nothwendig entweder in beiden ober in einer allein eine Beränderung stattfinden müffen, bis fie aufhören, entgegengesetzu sein." "Die Macht der Wirkung er= klärt sich aus der Macht ihrer Ursache, da ihr Wesen durch das ihrer Urjache begriffen und erklärt wird. "\*)

<sup>\*)</sup> Eth. V. Axiom. I. II.

Wir find beschränkter Natur, die Kraft unserer Selbsterhaltung wird von der Macht der Dinge außer uns unendlich übertroffen: bie Dinge insgesammt find nothwendig machtiger, als bas Ginelwefen für fich, baber find wir nicht blos leidend, fondern vergang-Weil wir Theile ber Natur, Dinge unter Dingen, Glieder im Zusammenhange des Ganzen find, deshalb find wir nothwendia leibend und, foweit wir nicht lediglich aus uns felbft handeln, nur leibenb.\*) Bare ber Menfch nicht ein Glieb in ber Rette ber Dinge, verflochten in deren Caufalnegus, unterworfen den außeren Determinationen, fo wurde er nicht leiben : ware er bas Gange, bas einnig exiftirende Wefen, fo murbe er nur handeln und mare reine Thatigkeit, wie der Gott des Aristoteles und Spinoza. 3ch leide, so lange ich ben Dingen unterworfen bin; ich handle, indem ich mich von denselben befreie. Leiden beißt der Macht der Ratur unterworfen sein; handeln heikt frei werden von dieser Macht. So lange mir die Dinge im Wege fteben, bin ich leibend, denn ich bin eingeschräntt und werde in jedem Augenblicke fühlbar an diese Schranke erinnert. Ich werde frei, wenn ich mir die Dinge aus dem Wege räume und die Macht, die mich erdrückt, aufhebe. Aber wie ift bas möglich? Bernichten können wir die Dinge ebensowenig, als das eigene Dajein jum Universum erweitern. 3ch muß bulben, daß fie existiren und mich umgeben, aber ich tann diefer Existenz die unmittelbare 3ch hebe bie Dacht ber Macht nehmen, die sie auf mich ausübt. Dinge auf, wenn ich fie in mein Object verwandle, und ich verwandle fie in mein Object, indem ich fie betrachte und erkenne. Nicht die Eriftenz, wohl aber die Betrachtung ber Dinge folgt aus ber Natur des Menfchen, benn ber Menfch ift eine benten be Ratur Aber der menschliche Geift unterliegt als Ginzelwefen ober Geift. ebenfalls ber Schranke und bamit bem Leiben. Er ift gunachft bie Borftellung feines Körpers und ber körperlichen Affectionen, er ftellt vor ober benkt, was er empfindet; da nun die Empfindung nicht die Dinge, sondern nur beren Eindrucke find, so find auch die Ideen derfelben nicht der Ausdruck der Dinge, sondern blos unserer Empfindungen der Dinge, daher find biefe Ibeen in Ruckficht der Dinge nicht abäquat, sondern inabäquat und unklar. Die unklaren Ideen find die Borftellungen der einzelnen Affectionen. Die Urfache ber

<sup>\*)</sup> Eth. IV. Prop. II-IV.

Ibeen ift der Geist, die Ursache der Affectionen ist der Körper; also ist der Geist von den unklaren Ideen nicht die alleinige und adäquate, sondern die partielle und inadäquate Ursache, d. h. der Geist leidet, sosern er unklare Ideen hat. Die volle Thätigkeit des Geistes besteht in den Ideen, die nur aus ihm selbst folgen, deren alleinige Ursache nur er selbst ist: in den Ideen, die nichts Anderes sind als Modi des Denkens d. h. Begriffe der wirklichen Dinge, klare und adäquate Ideen. In den unklaren Begriffen besteht das Leiden, in den klaren die Thätigkeit des Geistes.

Die menschliche Thätigkeit ist allein die Betrachtung der Dinge oder das Denken. Das leidende, verworrene, inadaquate Denken besteht in den unklaren Ideen, das wahrhaft thätige in den klaren. Meine Macht besteht nur in meiner Thätigkeit; im Leiden besteht meine Ohnmacht: also bin ich ohnmächtig in den leidenden Affecten, mächtig nur in meinem Denken; in den Leidenschen wird auf mich gewirkt, dagegen wirke ich einzig und allein selbst, indem ich denke.

### 2. Die Tugend bes Ertennens.

Run find Macht und Tugend identisch, denn die Tugend befteht in der Tüchtigkeit oder in dem Bermögen, etwas zu thun, das lediglich aus ben Gefegen der eigenen Ratur folgt.\*) Meine Tuch= tigkeit zeigt fich in dem, was ich mit eigener Kraft allein vollbringe, meine Schwäche in bem, was andere mit ober in mir verurfachen. Darum besteht in der Erkenntnif die menschliche Tugend. Erkenntnif ift Tugend, Tugend ift Macht, Macht ift Natur, die aus eigener Araft handelt und niemand gehorcht als ihren eigenen Gefeten. So folgt die Ertenntnig aus der menschlichen Natur, die ihr Gesetz er-Der Menich, indem er klar und beutlich bentt, handelt nach dem Bermögen seiner Ratur eben so tugendhaft, als die Sonne, indem fie leuchtet. Wenn die Sonne nicht leuchtet, fo wird fie verbunkelt: fie ift die abaquate Urfache bes Lichts und die inabaquate bes Schattens, denn der Schatten entsteht nur, indem ein anderer Abrper bem Lichte begegnet. Cbenfo wird bie menfoliche Ratur verdunkelt, wenn fie unklar denkt; fie ift die adaquate Urfache der klaren Begriffe und die inadaquate ber bunkeln, benn biefe find die Bor= itellungen der körperlichen Affectionen, welche felbst aus der Gin=

<sup>\*)</sup> Eth. IV. Def. VIII. Prop. XVIII. Schol.

wirkung äußerer Körper entspringen. Diese Tugend entsagt nicht, wie die moralische, sondern begehrt; sie kämpft nicht gegen, sondern für die Ratur; sie ist nicht die Bernichtung, sondern die Befriedigung des mächtigsten Triebes. Es giebt für Spinoza keine leidende Tugend, denn die Tugend ist Kraft und das Leiden Schwäche; das vollendete Leiden ist Selbstvernichtung, das vollendete Handeln höchste Selbstbejahung.

## 3. Die Ausschließung ber Wahlfreiheit.

Bwischen biefen beiben entgegengesetten Buftanben bes menichlichen Daseins giebt es keine Wahl. Kann ich den einen etwa lieber wollen, als den andern ? Ift es möglich, daß die menschliche Ratur zwischen Leiden und Handeln, Ohnmacht und Macht, Selbstvernich tung und Selbstbejahung, unklaren und klaren Begriffen in dem Aequilibrium ber Willfur fcwebt und, wie der Hertules des Gophisten, gleichsam am Scheibewege steht und zögert, welchen der beiden Wege fie ergreifen foll? Es giebt keine Wahl, wo die Naturnothwendigkeit entscheibet, die Selbstbejahung ift naturnothwendig, denn jedes Ding fucht von Natur feine Realität zu erhalten und zu mehren. Diefe Begierde der Selbsterhaltung ift der Urwille alles natürlichen Daseins. Darum tann aus der Ratur eines Dinges niemals die Selbstvernichtung folgen oder bas Streben, im Zustande des Leidens zu beharren. Der menfcliche Wille ift die Begierde naturgemäßer Selbsterhaltung ober das Streben, felbst zu handeln und von dem, was in uns geschieht, die alleinige Urfache zu fein: dies kann er nur sein, wenn er das Leiden in Thatigkeit, die Obnmacht in Macht, ben paffiven Zuftand ber Leibenschaften in ben activen des Denkens verwandelt. In diesem Streben besteht unser Wille. Leiden und Handeln, Unfreiheit und Freiheit, Paffionen und Actionen, unklare und klare Ibeen find die beiden erschöpfenden Factoren des menschlichen Lebens. Wo der eine nicht ift, ift nothwendig der andere. Es giebt zwischen biefen beiden naturnothwenbigen Bestimmungen im menschlichen Dasein nichts Drittes, keinen Indifferenzpunkt, der gleichgültig in der Mitte schwebt und fic weber dem einen noch dem andern zuneigt; nur in diefer Mitte tonnte die Willfür ftattfinden; es giebt daher in der menfolichen Natur teinen Plat für die Willfür: entweder Leiden oder Handeln, entweder Selbstvernichtung ober Selbstbejahung, entweder Sein ober

ichtfein! Zwischen diesen Gegenfähen liegt nichts in der Mitte und daher keine Wahlentscheidung möglich. Die Dinge sind, sie müssen r Sein bejahen, sie denken nicht erst darüber nach, ob sie sein oder cht sein sollen. Und genau genommen bilden Handeln und Leiden cht einmal einen wirklichen Gegensah. Nur coordinirte Naturen nnen einander entgegengeseht sein. Das Leiden müßte im Stande in das Handeln auszuheben, wenn es die Gegenmacht desselben sein U; dann wäre es nicht ohnmächtig, sondern mächtig, nicht passeln id nicht der Art, sondern nur dem Grade nach unterschieden. Jedes ing handelt, indem es naturgemäß wirkt; es leidet, indem es in inem Handeln beschränkt wird: Leiden ist beschränktes Handeln, ie die Imagination beschränktes Denken und die Ruhe gehemmte ewegung ist.

Giebt es aber teine Wahl zwischen Sandeln und Leiden, fo ebt es auch keine moralische Freiheit und keine moralischen wede, welche bie Willfur macht, und die Ginbilbung mit unferen andlungen vergleicht, die, je nachdem fie jenen Zweden gemäß ober icht gemäß find, gut ober boje genannt werben. But ober folecht : realer Bebeutung find die Affecte, welche die menfchliche Dacht itweder befordern oder hemmen; gut und boje im Sinn der geöhnlichen Moral find Fictionen. Daher find die Urtheile diefer doral, worin immer nur von guten und bofen Sandlungen die ebe ift, grundlos und nichtsfagend, benn fie nehmen ihre Prabi= te aus der Imagination und legen den Erscheinungen bei, was em Wefen berfelben nicht zukommt. Was kummern fich die Dinge nd Handlungen um leere Ideen? Dieses Ding ift fclecht, biefe andlung ift bofe, das heißt: diefe Erscheinung ift nicht bas, was fie rer Ratur nach nicht fein tann, die Gichel ift tein Rurbig! Die magination findet es entweder gut oder folecht, daß die Eichel in Rurbig ift, benn fie bentt ohne Busammenhang, bezieht bie ringe nur auf sich und beurtheilt fie darum nach leeren Fictionen; murde ihrem Auge wohlgefallen, wenn die Giche Rurbiffe truge, hade, daß die Gicel tein Rurbig ift! Darum ift die Gichel folecht. est fällt fle herunter und würde ben Tabler übel zurichten, wenn e ein Rurbif mare. Gott fei Dant, daß fie keiner ift! Darum ift ie Gichel gut. Auf biefem Standpunkt der Imagination befinden d bie gewöhnlichen Moraliften; fie urtheilen über bie menichlichen

Handlungen, wie in der Fabel der Bauer über die Gichel; fie forfchen nicht nach dem naturgesetzlichen Zusammenhange der Dinge, sondern entwerfen sich mit leichter Mühe ein Utopien, worin alles möglich ift, und bilben dem Menschen ein, daß er in diesem Utovien alles vermöge. So entfernen fie ihn aus der wirklichen Welt, entfremben ibn feiner mahren Ratur und machen ibn jum Mittelbunkt eines imaginaren Reiches. Dieser verkehrte Ibealismus grundet fich auf imaginare Begriffe von menschlicher Freiheit und idealen 3weden Die Amagination ift der vereinzelte, in den Schranken der finnlichen Individualität befangene Menschengeist, das beschränkte, verworrene, jelbstfüchtige 3ch, beffen Sittenlehre nothwendig sophistisch ausfällt. So beurtheilt Spinoza die Moraliften und unterscheidet darin seine Ethit von der Moral, daß fich jene auf den Standpunkt der klaren Ertenntnig erhebt, mahrend biefe in der unklaren Ginbilbung be-Die Moral ift utopiftisch, die Ethik naturgemäß; fangen bleibt. darum ift jene sophistisch, diese dagegen philosophisch. Wenn wir im Geiste Spinozas die Moral mit dem Bauer unter der Giche beralichen haben, fo werben wir die Ethit mit dem Botaniter vergleichen, der die bestimmte Frucht als ein nothwendiges Broduct dieser bestimmten Pflanze betrachtet. Jedes Ding ift in Bahrheit, was es fein tann; jede Handlung leiftet, was fie unter ben Bebingungen, bie fie erzeugen, leiften muß: barum find beibe in ihrer Weise mangellos. Mangelhaft oder schlecht erscheinen fie uns. wenn wir fie nicht nach ihrer, fondern nach unferer Beife beurtheilen und mit wesenlosen Idealen vergleichen, die nichts mit den Dingen gemein haben und nirgends wo anders als in unserer Ginbilbung find.\*)

Das Wort böse oder schlecht bedeutet allemal einen Mangel; es erklärt, daß einem Dinge oder einer Handlung etwas fehlt, was ihr nach unseren Wünschen nicht fehlen sollte, es ist etwas in Wirklichkeit nicht da, von dem wir gern sähen, daß es vorhanden wäre: diese Abwesenheit oder Privation nennen wir böse oder schlecht. Das Böse ist nie positiv. Da nun das Object der klaren Erkenntniß allemal positiv ist, so ist das Böse oder Schlechte nicht Object einer klaren Erkenntniß, und in diesem Sinne sagt Spinoza: "die Erkenntniß des Schlechten ist eine inadäquate Erkenntniß". In diesem

<sup>\*)</sup> Eth. IV. Praef. Epist. XXXII. XXXIV.

Sate icheint er fich felbst zu widersprechen, da er fo oft von der mahren Erkenntnif des Guten und Schlechten redet. Die mahre Ertenntniß ift ftets abaquat. Wie tann er nun fagen, bag bie Ertennt= niß des Schlechten ftets inabaquat ift? Das lebel ift allemal Urfache einer traurigen Empfindung, diefe ift ftets ber Uebergang von größerer Bolltommenheit zu geringerer, alfo ein Zuftand bes Leibens. Wir find aber die inadäquate Ursache unseres Leidens, also auch die inadäquate Urfache der Ertenntniß des Schlechten, daher ift biefe Ertenntniß felbst inabaquat.\*) Spinoza beweist feinen Sat daburch, daß wir nicht die adäquate Urfache der Trauer find oder daß diese aus der menschlichen Natur allein nicht begriffen werden tann. Aber daß die Freude ftarter als die Trauer fei, hat Spinoza in einem früheren Sate gerade dadurch bewiesen, daß die Trauer aus dem menschlichen Bermögen allein begriffen wird, während die Freude in bem Gefühl besteht, daß fich unfere Rraft mit ber Kraft eines anderen Wefens vereinigt, das mit unserer Natur übereinstimmt und beren Macht fteigert. So fallen wir aus einem Widerspruch in den anderen. Der Philosoph redet so oft von einer "vera cognitio mali", dagegen wird in dem angeführten Sate erklärt: "cognitio mali cognitio est inadaequata". Dies ift ber erfte Wiberspruch. In bem Beweise dieses Sages heißt es von dem Affecte der Trauer: "per ipsam hominis essentiam intelligi nequit", wogegen in dem Beweise eines früheren Sages von demfelben Affecte gefagt wird: "sola humana potentia definiri debet". Dies ift ber zweite Wiberfpruch. Gewiß batte fich Spinoza forgfältiger ausbrücken follen, und ich bemerke überhaupt, daß der vierte Theil seiner Ethit den anderen in mehr als einer Rücksicht nachsteht. Gin Widerspruch aber ift beide male nur in den Worten, nicht in ber Sache vorhanden. Ich erkenne beut-Lich und flar, daß biefe Leibenschaft ober die Begierde nach biefen Dingen mein Bermögen fcmacht, meine Anechtschaft beförbert, baber vom Nebel ift: insofern giebt es eine mahre Erkenntnig bes Schlechten. Aber nichts ift an fich schlecht. Richt die Dinge als solche, fondern die begehrten Dinge find dann schlecht, wenn meine Macht unter diesen Begierden leidet; also ift die mabre Erkenntnig des Uebels nie die Ertenntniß eines wirklichen Dinges, sondern nur die Ertennt= niß meiner Ohnmacht, und diese ist allemal der inadäquate Ausdruck

<sup>\*)</sup> Eth. IV. Prop. LXIV. Demonstr.

meines Wefens: infofern ift die mabre Ertenntnik des Uebels m= gleich (ihrem Object nach) inabaquat. In ber Freude fühle ich mich perdoppelt, benn ich fuble die llebereinftimmung meines Wefens mit einem andern; in der entgegengesetten Empfindung der Trauer fühle ich mich bereinfamt und auf mich felbst beschränkt: barum ift bie Trauer der Ausdruck meines isolirten, in fich juruckgebrangten, einem andern entgegengesetten Wefens. In biefer Rudficht gilt bas Bort: "tristitia sola humana potentia definiri debet".\*) Aber die Trauer ist zugleich der Ausdruck meiner Schwäche, nicht meiner Araft; und ba die Ohnmacht ftets ber inadaquate Ausbruck meines Wefens ift, jo gilt das Wort: "tristitia per ipsam hominis essentiam intelligi nequit". Ich gebe diese Erklärung, damit diese wenig bemerkten und boch wichtigen Stellen nicht buntel und ungereimt erscheinen. Es ift leicht, aus den Worten eines Philosophen Widersprüche nachzuweisen. wenn man ben Bufammenhang außer Acht läßt. Die angeführten Sate verhalten fich, wie Thefis und Antithefis, und find doch teine Antinomie.

# II. Die Befreiung von den Leibenschaften.

1. Die Macht ber Affecte.

In der menschlichen Natur verhalten sich Erkennen und Leiden als entgegengesetzte Größen und verschiedene Stusen. Je klarer die Erkenntniß der Dinge wird, um so ohnmächtiger werden die Leidenschaften; je mächtiger die Begierde nach klarer Erkenntniß, um so ohnmächtiger die Begierden nach den Scheingütern der Welt. Diesen Gesichtspunkt versolgt unsere Sittenlehre: die Gegensätze heben sich auf, die klarste Erkenntniß vernichtet die Macht der Leidenschaften, sie ist die Ausbedung unserer Anechtschaft, also der Zustand der menschlichen Freiheit. Es ist gesagt worden, daß der menschliche Geist das Bermögen einer adäquaten Erkenntniß besitzt. Diese besteht in der richtigen Ordnung und Berkettung der Ideen. Da nun Geist und Körper ein und daßselbe Wesen ausmachen, so werden die körperlichen Affectionen oder sinnlichen Borstellungen (imagines rerum) mit der wahren Ordnung der Ideen ebenso übereinstimmen und dieser Richtschnur gemäß sich ebenso verknüpsen müssen, als in

<sup>\*)</sup> Eth. IV. Prop. XVIII. Demonstr.

der menschlichen Imagination und Erinnerung die Ideen nach der Richtschurr der Affectionen verkettet wurden. Wenn aber die Affection des Körpers in der wahren Ordnung der Ideen begriffen wird, so wird sie klar und deutlich begriffen. Es giebt daher von jeder körperlichen Affection einen klaren und deutlichen Begriff; und da der Affect nichts anderes ist als die Idee der körperlichen Affection (Begierde), so leuchtet ein, daß es von jedem Affect einen klaren und deutlichen Begriff giebt.\*)

Wir begreifen ben Affect ober bie Gemuthsbewegung Nar und beutlich, wenn wir fie als ein Glied in der wahren Ordnung der Dinge d. h. als eine Folge im Caufalnezus der Welt betrachten. Dann ift es nicht mehr die einzelne außere Ursache, die unseren Affect erzeugt, sondern ein Zusammenhang von Ursachen, nicht mehr die Caufalität des einzelnen, sondern die aller Dinge. Die Macht der einzelnen Urfache wird uns in demfelben Mage geringer erfchei= nen, als wir ihre Wirtung noch auf andere Urfachen b. h. auf den Causalnerus ber Dinge beziehen. Je mächtiger uns die einzelne äufere Urfache unferer Freude ober Trauer erfcheint, um fo machtiger werben wir gegen biefelbe von Liebe ober haß bewegt ober zwischen beiben Empfindungen schwanten. Je ohnmächtiger bagegen uns jene einzelne Urfache erscheint, um fo ohnmächtiger werden bie Leibenschaften, die fie erzeugt. Die Leibenschaft hort auf, wenn wir fie klar und beutlich erkennen. Je bekannter der Affect wird, um fo mehr kommt er in unsere Macht, um so weniger leibet von ihm ber menschliche Geift. \*\*) Je beutlicher wir die Dinge begreifen, um fo mehr tommen die Affecte, die fie erregen, in unfere Gewalt; um fo machtloser werben unsere Leibenschaften, um so freier wir selbst. Wir begreifen die Dinge vollkommen klar, wenn wir ihre Noth= wendigkeit einsehen. Darum ift die Erkenntniß der Nothwendigkeit bie Macht, an welcher die Leidenschaften scheitern.\*\*\*)

Je mächtiger die Ursache, um so mächtiger die Wirkung; sie ist um so größer, je mehr Ursachen sich zu derselben vereinigen. Ze zahlreicher die Ursachen sind, durch deren Zusammenwirken ein Affect erzeugt wird, um so gewaltiger und umfassender ist dieser Affect; um so weniger werden wir durch ihn auf die Vorstellung einzelner

<sup>\*)</sup> Eth. V. Prop. I. Dem. Prop. IV. Dem. Coroll. — \*\*) Ibid. Prop. II. III. Coroll. — \*\*\*) Ibid. Prop. VI. Dem.

Ursachen eingeschränkt. Da es nun allemal die einzelnen Ursachen sind, die und in Leidenschaft sehen, so wird der Affect, je mehr Ursachen er hat, um so weniger leidenschaftlich und darum um so weniger schädlich sein. Wenn unsere Ratur nicht leidet, so ist sie thätig und verhält sich erkennend. So lange wir daher von den Leidenschaften srei oder von traurigen Affecten nicht beengt sind: so lange haben wir die Macht, unsere Borstellungen und körperlichen Affectionen nach der Richtschnur des klaren Verstandes zu ordnen und zu verknüpfen. Je mächtiger daher der Affect kraft der Größe seiner Ursachen, um so ohnmächtiger ist unsere Leidenschaft, um so freier die Macht unserer klaren Erkenntniß. Der mächtigke Affect geht mit der klarsten Erkenntniß zusammen.\*)

## 2. Die Dacht ber Borftellungen.

Was von den Affecten gilt, eben dasselbe gilt auch von den Bilbern ber Dinge ober ben finnlichen Borftellungen, die mit den Uffecten nothwendig verbunden find. Gin foldes Bild ift um jo machtiger, je größer die Zahl der Bilder ift, mit denen es ausammenhangt, und diese Bahl ift um jo größer, je mehr Urfachen das Bilb erzeugt haben, ober je größer ber Complex ber Dinge ift, auf bie fich das Bild bezieht. Je klarer und beutlicher wir die Dinge erkennen, um fo einleuchtender ift ihr Zusammenhang, um fo leichter verknüpfen fich mit einander auch die auf diese Dinge bezüglichen Bilber. Ober mit anderen Worten: je mehr Bilber mit einander verbunden find, um fo lebhafter und ftarter ift jedes einzelne dem Geifte gegenwärtig, es ist durch diesen Zusammenhang befestigt. Aber die Rette der Bilder ift um fo fefter, je mehr die Bilder der Dinge in derfelben Ordnung verknüpft find als die Dinge felbst, b. h. je mehr unfere Ginbildungstraft in der Bertnüpfung ihrer Objecte fich nach der klaren Erkenntnig richtet. Nichts ftartt und belebt Gedächtniß und Einbildungetraft mehr als die klare Ginficht in den Zusammenhang der Dinge. \*\*)

#### 3. Der mächtigfte Affect.

Das gegenwärtige Object ist allemal mächtiger als das abwesende. Die Nothwendigkeit der Dinge ist immer gegenwärtig, denn sie ist ewig; die einzelnen Dinge sind vergänglich und können darum

<sup>\*)</sup> Eth. V. Prop. VIII-X. - \*\*) Ibid. Prop. XIII. XI. XII.

als vergangen oder nicht gegenwärtig betrachtet werden. Die Rothwendigkeit der Dinge ift Object der klaren ober vernunftgemagen Erkenntniß; daher find die Affecte ober Begierden, die aus der Bernunft entspringen, nothwendig machtiger als die Begierden nach ben einzelnen Dingen, die wir als vergänglich und nicht porhanden betrachten.\*) Die größte Caufalitat ift die größte Macht, und der Affect, der sich auf die mächtigste Ursache bezieht, ist darum unter allen Affecten nothwendig der mächtigste. Run ist offenbar die Urfache, welche alles bewirtt, felbst aber durch nichts bewirkt ift, unter allen Urfachen die mächtigste und höchste. Gine solche unbedingte Urface nennen wir frei. Darum muß uns am mächtigsten die Borftellung eines Wesens ergreifen, das wir für frei halten, das wir nicht ableiten, sondern einfach betrachten, das uns nicht als eine Wirkung erscheint, weber als eine nothwendige noch als eine mög= liche noch als eine zufällige.\*\*) In Wahrheit giebt es nur ein freies Wesen: die erste, einzige, innere, freie Ursache aller Dinge ober Gott.

į

# III. Der Zuftand der Freiheit.

### 1. Die Liebe Gottes.

Die klare Erkenntniß begreift die Dinge in ihrem wahren Zusammenhange, in ihrer nothwendigen Ordnung, d. h. als Wirkungen, deren letzte Ursache Gott ift. Wie die falsche Erkentniß darin besteht, alles auf das eigene Ich zu beziehen, so besteht die wahre darin, alles auf die Idee Gottes zu beziehen. Run können wir unsere körperlichen Affectionen und Vorstellungen als nothwendige Folgen im Causalnezus der Natur, als Glieder in der wahren Ordnung der Dinge erkennen. "Der menschliche Geist kann daher bewirken, daß alle Affectionen des Körpers oder die Vilder der Dinge auf die Idee Gottes bezogen werden. "\*\*\*) Je deutlicher wir die Dinge begreisen, um so einleuchtender wird ihr Zusammenhang, um so mehr erscheinen sie als Wirkungen, deren letzte Ursache Gott ist, um so deutlicher wird die Erkenntniß Gottes selbst. Gott kann nur erkannt werden als die wirkende Ursache aller Dinge, als Ursache seiner selbst; darum ist die Erkenntniß Gottes nicht abgeleitet, sondern ursprünglich, durch

<sup>\*)</sup> Eth. V. Prop. VII. - \*\*) Ibid. Prop. V. Demonstr. - \*\*\*) Ibid. Prop. XIV.

Fifcher, Gefc. b. Philosophie. II. 3. Aufl.

fich felbft einleuchtend, intuitiv. Diese intuitive Extenntnif ift die höchste und klarfte aller menschlichen Ginfichten, denn alle anderen find ihre Folgen. Spinoza nennt die intuitive Erkenntniß die der britten Stufe oder Gattung (cognitio tertii generis). Aus der ersten ober untersten Art der menschlichen Erkenntniß, welche die Amagination mit ihren inabaquaten Ibeen bilbet, tann die intuitive & kenntniß nie hervorgehen, wohl aber aus der Bernunft, die den mahren Zusammenhang, ben Caufalnerus ober die wirkliche Gemeinschaft der Dinge begreift. Die ewige Urfache erhellt, wenn wir die Dinge in ihrem ewigen Zusammenhange betrachten ("sub specie aeternitatis"). Darum vermag ber menfcliche Geift nur bann Gott ju erkennen, wenn er feinen Rörper und fich felbst im Lichte ber Ewig-In biefem Lichte erkennt er nothwendig bas Befen teit auffaßt. Gottes und weiß, daß er in Gott ift und durch Gott begriffen wird. Und der Geift ift die zureichende Urfache diefer Erkenntnig nur, jofern er felbft ein ewiges Wefen ausmacht.\*) Die Erkenntnig Gottes ift die höchste, Klarste, mächtigste aller Erkenntnisse. Nun besteht in dem klaren Erkennen die alleinige wahre Thätigkeit des menschlichen Geiftes, in diefer Thätigkeit unfere Tugend, in diefer Tugend unfere Macht, und in ber Macht bas Object unserer Begierde. Darum ift das höchfte Streben und die höchfte Tugend des Geistes die Erfenntnif Gottes oder die intuitive Ginficht als die höchste Stufe des Er-Darum wird der menschliche Geift, je fähiger er ift, diefe fennens. Ertenntnig zu erreichen, um fo mehr diefelbe begehren. \*\*)

Erkenntniß ist Macht, das Gefühl unserer Macht ist Freude, die Ursache der Freude ist Gegenstand der Liebe. Wir erkennen die Dinge klar, wenn wir sie auf die Idee Gottes beziehen; also ist die Freude, die aus der klaren Erkenntniß entspringt, nothwendig von der Idee Gottes als ihrer Ursache begleitet; Freude aber, begleitet von der Idee ihrer äußeren Ursache, ist Liebe. Darum ist die klare Erkenntniß nothwendig mit der Liebe zu Gott verbunden. Die klarste Erkenntniß ist die intuitive, deren unmittelbares Object Gott ist: die Freude, welche nothwendig aus dieser Erkenntniß hervorgeht, ist darum begleitet von der Idee Gottes als ihrer Ursache. "Wer daher sich und seine Affecte klar und deutlich erkennt, liebt Gott und liebt ihn um so mehr, je mehr er sich und seine Affecte erkennt." Diese

<sup>\*)</sup> Eth. V. Prop. XXIV. XXVIII—XXXI. — \*\*) Ibid. Prop. XXV. XXVI.

Liebe ift mit jeder klaren Erkenntniß verbunden; es giebt keinen Affect, der nicht klar begriffen werden konnte, also keinen, mit dem nicht die Liebe zu Gott sich nothwendig verbindet. Darum ist diese Liebe unter allen Affecten der mächtigkte.\*)

Die klare Erkenntniß ist Thatigkeit ohne alles Leiden; fie erzeugt daher Freude ohne Trauer, Liebe ohne Haß. In der Liebe zu Gott ift die Möglichkeit jeder Art des Saffes ausgeschloffen, man kann Gott nicht lieben, indem man haßt; es ist unmöglich, daß Gott gehaßt wird, unmöglich, daß fich die Liebe zu Gott jemals in haß verkehrt.\*\*) In Gott ift weber Berftand noch Wille, also keine Affecte, keine Leidenschaften, weder Freude noch Trauer. Darum kann auch in Gott teine Liebe zu einzelnen Dingen ftattfinden. Wer Gottes Wesen deutlich erkennt, der weiß auch, daß dieses Wesen die Affecte von fich ausschließt; wer Gott liebt, tann daber nicht verlangen, daß Gott ihn wiederliebt. Das Streben nach Gegenliebe macht uns unglücklich, wenn wir nicht wiedergeliebt werden, eiferfüchtig gegen den Geliebten, wenn dieser einen Anderen mehr liebt als uns, nei= bisch gegen diesen Anderen, der glucklicher ift als wir. Die Liebe zu Gott schließt das Streben nach Gegenliebe aus, alfo tann diese Liebe weder von der Eisersucht noch vom Reide besteckt werden, fie kann daher die Menschen nicht entzweien; im Gegentheil je klarer die Erkenntniß, um so mächtiger ist die Bernunft und durch diese die Uebereinstimmung der Menschen, um so stärker ihre Gemeinschaft, um fo lebendiger die Liebe zu Gott.\*\*\*) Diefe Liebe entspringt aus ber Marften und volltommenften Ginficht; fie ift baber intellectuell, wie die Erkenntniß, und ewig, wie die Wahrheit. "Die intellectuelle Liebe zu Gott, die aus der britten Art der Ertenntniß entspringt, ift ewig." Alle anderen Affecte find, wie die Dinge, die fie begehren, vergänglich; dieser eine Affect allein ift ewig. "Außer der intellectuellen Liebe giebt es teine andere, die ewig ift." Sie folgt aus bem Wefen des menfchlichen Geiftes als eine ewige Wahrheit. Was der intellectuellen Liebe widerspricht, ift darum nothwendig unwahr und falsch. Wenn diese Liebe aufgehoben und vernichtet werden könnte, so wäre diese Bernichtung nur durch ihr Gegentheil möglich, dann würde die Wahrheit durch den Frrthum aufgehoben, fie würde auf-

<sup>\*)</sup> Eth. V. Prop. XXXII. XV. XVI. Demonstr. — \*\*) Ibid. Prop. XVIII. Coroll. — \*\*\*) Ibid. Prop. XVII. XIX. XX. Schol.

hören wahr zu sein. Aus dem Gegentheil der intellectuellen Liebe folgt eine offenbare Unmöglichkeit: darin liegt der indirecte Beweis ihrer Nothwendigkeit. "Es giebt nichts in der Natur der Dinge, das dieser intellectuellen Liebe entgegengesetzt oder im Stande wäre, sie zu vernichten."\*)

Aus dem Wefen des menfclichen Geiftes folgt die Liebe au Gott, fie folgt nicht aus unserer Imagination, sondern aus unserer intuitiven Ertenntniß, b. h. aus unferem Geifte, fofern berfelbe bas Bejen der Dinge klar und deutlich begreift. Diese klare und deutliche Ertenntnik folgt aus der natur des menfolichen Geiftes. benn er ift die Idee eines wirklichen Dinges. Alle Dinge find Mobi des gottlichen Wefens, alle Ideen Dobi des gottlichen Dentens, die Idee eines wirklichen Dinges ift in Gott, und das Wefen Gottes ift in dieser Idee auf eine bestimmte Weise ausgedrückt: so ist der menschliche Geift, sofern er klar und deutlich denkt oder die Idee eines wirklichen Dinges bilbet, ein Ausbruck bes göttlichen Wefens und, sofern er von der Liebe zu Gott erfüllt ift, ein Ausdruck Gottes. Das Object unserer intellectuellen Liebe ist Gott, das Subject dieser Liebe ift der menschliche Geift als Modus Gottes d. h. der menschliche Geift, sofern er in Gott ift, ober Gott selbst, sofern er diesen Modus bilbet: so ift Gott sowohl das Object als Subject der intellectuellen Liebe. In diesem Sinne muß gesagt werden, bag in unferer Liebe ju Gott Gott fich felbft liebt. Es giebt baber eine Liebe Der Inbegriff aller Ideen ift der unendliche Gottes zu fich felbft. Berstand als ein nothwendiger und ewiger Modus Gottes; in ihm find alle Dinge als ewige Wirtungen Gottes begriffen. Gott es ift, der ben unendlichen Berftand bilbet, diesen nothwendigen uud ewigen Modus des Denkens, so erkennt Gott seine eigene Bolltommenheit und fich felbft als beren Urfache. Ertenntniß der eigenen Bolltommenheit ift Freude; diese Freude, begleitet von der Ibee ihrer Urfache, ift Liebe. Also entspricht dem unendlichen Berftande die unendliche intellectuelle Liebe, womit Gott fich felbft liebt. Der menschliche Geift war ein Theil des unendlichen Berftandes. auch unfere intellectuelle Liebe zu Gott ein Theil der unendlichen intellectuellen Liebe Gottes ju fich felbft. Denn unfere Liebe ju Gott ist unmittelbar Gottes Liebe zu sich selbst.

<sup>\*)</sup> Eth. V. Prop. XXXIII. Dem. Prop. XXXIV. Coroll. Prop. XXXVIII. Dem.

Die Liebe zu Gott vereinigt die Menfchen und bringt fie in die innerfte Uebereinstimmung, wie ihre selbstflichtigen Leidenschaften die außerfte Zwietracht zur Folge haben. Darum ift unfere Liebe zu Gott unmittelbar auch die Liebe der Menfchen zu einander. Gottesliebe ift zugleich Menschenliebe, beibe fteigen und fallen miteinander. Ift nun unfere Liebe ju Gott gleich der Liebe Gottes ju fich felbft, fo ift auch unfere Liebe zu ben Menschen gleich ber Liebe Gottes zu den Menschen. Gottes Liebe zu fich felbft ift feine Menfchenliebe, und die göttliche Menschenliebe ift volltommen eins mit ber mensch= lichen Gottesliebe. So erklaren fich die Sage Spinozas: "Gott liebt fich felbft mit unendlicher intellectueller Liebe." "Des Geiftes intellectuelle Liebe zu Gott ift die Liebe, womit Gott fich felbft liebt, nicht sofern er unendlich ift, sondern sofern er durch bas ewige Wesen des menfchlich en Geiftes erklart werden tann, das heißt: des Geiftes intellectuelle Liebe zu Gott ift ein Theil der unendlichen Liebe, womit Gott fich felbst liebt." "Hieraus folgt, daß Gott, sofern er fich felbft liebt, auch die Menfchen liebt, und daß demnach die Liebe Gottes zu ben Menfchen und die intellectuelle Liebe bes Geiftes zu Gott eines und dasselbe ift."\*)

ľ

## 2. Die Freiheit bes menschlichen Beiftes.

Wir haben gefehen, daß der menschliche Geift einzelne Dinge als gegenwärtig vorftellt, daß fich diefe Borftellungen fo, wie fie uns eben afficiren, in unserem Beifte verketten, daß die eine die andere wieder hervorruft, und auf diese Beise fich Gedächtnig und Erinne-Erinnerung und Gedächtniß beruhen beshalb auf ber rung bilden. Ginbilbung. Der menfdliche Geift wurde fich vergangener Dinge nicht erinnern, wenn er nicht gegenwärtige imaginirte. Nun besteht die Imagination in den Ideen der körperlichen Affectionen, und diefe find nur möglich in dem wirklich existirenden Rörper, der Rörper aber ift ein vergängliches Ding von beftimmter zeitlicher Dauer. Rur jo lange der Rorper dauert, find daher im menschlichen Geift Ginbildung und Erinnerung möglich. Und wie bas korperliche Dafein vergänglich ist, so sind auch die Bermögen der Imagination und Erinnerung im menfclichen Geifte verganglich. Nur die Ibeen find vergänglich, die fich auf das wirkliche Dasein des Körpers beziehen.

<sup>\*)</sup> Eth. V. Prop. XXXV. XXXVI. Coroll.

Bare der menschliche Geift nichts als der Inbegriff biefer Ibeen oder hätte berfelbe nur unklare Borftellungen, so ware er vollkommen vergänglich. Aber er ift einer klaren Erkenntniß fähig, er bilbet bie Mare Ibee des Rörpers, die nicht blos das wirkliche Dafein, sondem bas Wesen des Körpers ausdrückt oder dasselbe "sub specie aeternitatis" begreift. Die Ibee jedes Wefens ift ausgebrückt im göttlichen Denken, und was im gottlichen Denken existirt, ift ewig, wie dieses felbft. Wenn alfo ber menfcliche Geift das Wefen des Rorpers begreift, fo ift die Idee, die er bilbet, oder die er felbft ift, gleich ber Ibee im göttlichen Denken: in dieser Rücksicht ist der menschliche Geift etvig. Die Existenz des menschlichen Körpers folgt nicht aus bem Wefen des menfclichen Rorpers, fondern aus dem Dafein anberer Körper; barum ift bas Wefen bes menschlichen Körpers nicht an deffen Existenz, also auch die Idee dieses Wesens nicht an die Dauer bes korperlicen Dafeins gebunden, und da der menfolice Beift in diefer Ibee befteht, fo ift er nicht in demfelben Sinne verganglich als der Rörper. "Es giebt in Gott nothwendig eine 3dee, welche das Wefen diefes ober jenes menschlichen Körpers unter ber Form der Ewigkeit ausdruckt." "Der menfchliche Geift kann baber nicht vollkommen mit dem Rörper zerftort werden, sondern es bleibt von ihm etwas übrig, das ewig ift."\*)

Die Leidenschaften sind verbunden mit körperlichen Affectionen und, wie diese, nur möglich unter der Bedingung des wirklichen körperlichen Daseins. Darum ist der menschliche Geist nur, so lange der Körper dauert, den Affecten unterworsen, die zu den Leidenschaften gehören. Es ist vom Geiste nichts ewig als die klare Erkenntniß. Nennen wir diese mit Spinoza einen Theil des Geistes, so ist nur dieser Theil ewig. Wenn die klare Erkenntniß die größte Macht hat, so nimmt sie den größten Theil des Geistes ein, so ist der größte Theil des Geistes ewig. Nun ist der Geist um so erkenntnißsähiger, je größer das Wirkungsvermögen des Körpers ist. Daher steht mit der Bollkommenheit des Körpers die Ewigkeit des Geistes in einem directen Verhältniß. "Wer einen Körper hat, der zu sehr vielen Wirkungen geschickt ist, der hat einen Geist, dessen größter Theil ewig ist."\*\*)

Die Ewigkeit des Geiftes schließt demnach die Einbilbung, das

<sup>\*)</sup> Eth. V. Prop. XXI-XXIII. - \*\*) Ibid. Prop. XXXIV. XXXIX.

Gedachtniß, die Erinnerung, die Leidenschaften, alfo die Individualitat bes menichlichen Daseins vollkommen aus und barf baber nicht für gleichbedeutend genommen werden mit der individuellen oder personlichen Unfterblichkeit. Sie schließt alle Zeitunterschiede aus und darf bager nicht burch Unterschiede ober Grenzen ber Zeit beftimmt werden: barum barf man die Ewigkeit bes Geiftes nicht mit ber zeitlichen Dauer bes Körvers veraleichen und etwa so erklären, daß ber Geift vor dem Rörver existirt habe und nach ihm existiren werde, benn dies hieße die Emigteit burch Bergangenheit und Butunft beftimmen. Es tann von keiner Praexistenz bes Geiftes, also auch nicht von einer Biedererinnerung gerebet werden. Die Ewigkeit bes menfchlichen Geiftes besteht in der flaren Ertenntnig, und diese vollendet fich in der intellectuellen Liebe ju Gott. Nun ift unfere Liebe ju Gott ein Theil ber unendlichen Liebe Gottes zu fich felbft. An biefer Liebe theilnehmen heifit mahrhaft in Gott fein ober ewig fein. .. Jebe andere Liebe, als die intellectuelle, ift vergänglich." \*)

Unsere Bollsommenheit ist unsere Thätigkeit, unsere Tugend, unsere Freiheit vom Zustande des Leidens. Je vollkommener ein Wesen ist, um so thätiger ist es, um so vollkommener, um so weniger leidend. Unsere vollkommene Thätigkeit ist das Erkennen, unsere vollskommenske Erkenntniß jene intuitive Einsicht, deren unmittelbares Object Gott ist. In dieser Erkenntniß sind wir frei von den Leidensschaften. Die Leidenschaften sind Gemulthsbewegungen, die uns stürmisch erregen und unseren Geist schwankend und unruhig machen. Die Freiheit von den Leidenschaften ist daher die Ruhe des Geistes. "Aus der höchsten Stuse (der dritten Art) der Erkenntniß entspringt die höchste Ruhe des Geistes (mentis acquiescentia), die es geben kann."\*\*)

In dieser Ruhe sind wir sicher vor allen Affecten, die uns herabdenücken und ohnmächtig machen, vor allen Leidenschaften, die das Gemüth beunruhigen und verwirren. Es giebt keine Leidenschaft, die uns ohnmächtiger, unruhiger, unfähiger macht als die Furcht, es giebt nichts, das wir mehr fürchten als den Tod. Die Todesfurcht ist der größte Feind der Freiheit; frei sein von Todessucht der größte Sieg der Erkenntniß, das vollkommenste Bewußtsein unserer

<sup>\*)</sup> Eth. V. Prop. XXIII. Schol. Prop. XXXIV. Coroll. — \*\*) Ibid. Prop. XL. XXVII.

Macht, der ächte Ausdruck unserer Freiheit. Je Marer unfere Ertenntniß, um so geringer unsere Todesfurcht. "Je mehr Dinge ber Geift klar und beutlich (nach ber zweiten und britten Art ber Erkenntnik) einfieht, desto weniger leidet er von den schlechten Affecten und um fo weniger fürchtet er den Tod."\*) Der Gedanke des Todes wirft teinen Schatten in den frei gewordenen Geift; diefer bejaht seine klare Erkenntniß, er ift in derfelben seiner Ewigkeit gewiß, und in diefer Gewifiheit macht ihm der Tod weber Gedanken noch Sorgen. "Der freie Mensch", fagt Spinoza, "bentt an nichts weniger als an den Tod, seine Weisheit besteht in der Betrachtung nicht des Todes, sondern des Lebens." Wären wir von Natur frei, also im Zustande der Freiheit geboren, so hatten wir nicht nothig uns zu befreien und brauchten nach der Freiheit nicht erft zu ftreben, dann gabe es nichts, das fie fördern oder hemmen könnte: weder positive noch negative Bedingungen, weder Gutes noch Schlechtes. Denn nicht der Befit der Freiheit, sondern das Streben nach ihr entscheidet den Werth bes Guten und Schlechten. "Wenn die Menschen frei geboren würden, so könnten fie fich keinen Begriff vom Guten und Bofen machen, so lange fie nämlich im Zuftande der Freiheit waren." Die Freiheit ift die Frucht der Erkenntniß, fie kennt keine Furcht, darum auch nichts Furchtbares, also auch nicht die Affecte, welche die Gefahren erregen, weder die Tollfühnheit, welche die Gefahr um der Gefahr willen sucht, noch die Feigheit, die fie aus demfelben Grunde Der freie Mensch handelt nur nach feiner Ginficht, und die einfichtsvolle Tugend wird fich eben fo fehr in der Bermeidung der Gefahren als in deren Ueberwindung bewähren. Die Erkenntniß forbert ein vernunftgemäßes Leben, also die Gemeinschaft und Nebereinstimmung der Menschen. Darum wird der freie Mensch, so viel an ihm ift, keinen verlegen und fich keinem verhaßt machen. Undank macht verhaßt. Man erscheint undankbar, wenn man die Wohlthat nicht so hoch anschlägt, als der, welcher sie erweist. Nun ift es die Sache thörichter Menschen, ihre Wohlthaten zu überschätzen und eine Dankbarkeit zu verlangen, die sich mit der Einsicht und Freiheit des Empfangenden nicht verträgt; darum wird der freie Mensch, der unter Thoren lebt, so viel an ihm ift, ihren Wohlthaten aus dem Wege gehen. Die größte Wohlthat ift der größte Rugen,

<sup>\*)</sup> Eth. V. Prop. XXXVIII.

welchen der Mensch dem Menschen erweisen kann: das ist die Hülfe, die er in der Ausbildung seiner Bernunft ihm leistet; diese Wohlsthat ist es, welche freie Menschen am dankbarsten empfangen und den Anderen nach ihren Kräften erweisen. Daher sind allein freie Menschen gegen einander wahrhaft dankbar.\*)

Was der freie Mensch thut, muß mit der Bernunft überein-Die Bernunft fordert die mahre Nebereinstimmung der Menichen, nicht blos den außeren Schein derfelben, am wenigsten Nichts widerspricht der Vernunft mehr, als das beden falschen. trügerische Handeln, die bose Absicht unter dem Scheine der guten. Die Freiheit fordert das äußerste Gegentheil dieser Art boser Falich= heit d. h. die vollkommenfte Redlichkeit. "Der freie Menfch handelt nie tudifch, fondern ftets aufrichtig." Wir leben am freieften, wenn wir am vernünftigsten leben; die Bernunft forbert nicht blos das gemeinschaftliche, sondern das gemeinnützige Leben: dieses ift nur möglich in der Gefellschaft und im Staate, daber wird ein vernunft= gemäßes Leben fich im Staate freier entwickeln als in ber Ginfamteit. Hier ift der Buntt, wo die fittliche Freiheit die burgerliche in fich aufnimmt und in die politische Gemeinschaft der Menschen ein= geht, um die Bildung ber Bernunft zu befordern. Diefer Sat widerfpricht nicht ienem anderen, mit dem wir das gesekliche Leben von bem fittlichen unterschieden haben: "bie Sicherheit ift die Tugend bes Staats, aber bie Beiftesfreiheit ift eine Privattugend." Um bie Bernunft auch in anderen zu fördern, findet diese Privattugend einen gunftigeren Schauplat im Staat, als in ber Debe.\*)

Die klare Erkenntniß ist ewig, denn sie ist gleich dem göttlichen Denken; ihre Ideen sind gleich den Ideen, wie sie im unendlichen Berstande enthalten sind. Ist aber die klare Erkenntniß ewig, so ist es auch die Freude, die nothwendig aus ihr solgt. Die ewige Freude ist die beharrliche, die alle Trauer und überhaupt alle traurigen Affecte von sich ausschließt; sie ist unter allen Freuden die einzige, welche ewig ist, wie der amor Dei intellectualis die einzige ewige Liebe war. Darum ist diese Freude unter allen die höchste: sie ist unsere "Seligkeit (beatitudo)". Die Seligkeit oder die Freude ohne Trauer fällt zusammen mit der klaren Erkenntniß als unserer höchsten Thätigkeit, als unserer Macht und Tugend: darum ist die Seligkeit

<sup>\*)</sup> Eth. IV. Prop. LXVII-LXXI. - \*\*) Ibid. Prop. LXXII. LXXIII.

nicht der Lohn der Tugend, sondern diese felbft. Weil wir die Seligfeit des Ertennens genießen, darum begehren wir teine anderen Freuden mehr, darum erfreuen uns nicht mehr die Dinge, womit bie menschlichen Leidenschaften zu thun haben; diese liegen jest in unferer Gewalt und gleichsam zu Füßen der Erkenntniß. Richt weil wir die Leidenschaften beherrschen, genießen wir, wie jum Lohne, die Freude der klaren Erkenntniß, sondern weil es die Erkenntniß ift. bie uns erfreut, darum begehren wir teine anderen Genuffe und beherrschen die Leidenschaften. "Die Seligkeit ist nicht der Lohn der Tugend, sondern diese selbst und wir genießen fie nicht beshalb, weil wir die Begierden bezähmen, fondern im Gegentheil, weil wir jene Seligkeit genießen, konnen wir die Begierden bandigen." habe ich", so schließt Spinoza seine Sittenlehre, "alles ausgeführt. was ich von der Macht des Geiftes gegen die Affecte und der Freiheit desfelben darthun wollte. Hieraus erhellt, wie ftark der Weise ift und machtiger als der erkenntniflose, nur durch die Begierde getriebene Mensch: denn die Menschen ohne Erkenntniß Laffen fich von äußeren Urfachen auf vielerlei Art bin= und herbewegen und kommen nie zu wahrer Seelenruhe; im Uebrigen leben fie ihrer selbst, Gottes und der Welt gleichsam unbewußt in den Tag hinein, und der lette Augenblick ihres Leidens ift auch der lette ihres Daseins; wogegen der Weise als solcher von keiner Leidenschaft bewegt wird, sondern in der Erkenntniß seiner felbst, Gottes und der Welt gleich= fam eine ewige Nothwendigkeit erfüllt und darum selbst ewig ist, im Genuß beständiger Seelenruhe. Wenn schon der Weg, der, wie ich gezeigt habe, zu diesem Ziele führt, sehr hoch emporsteigt, läßt er fich boch entdecken. Was fo felten gefunden wird, muß feinen Ort fürwahr auf fteiler Sohe haben. Läge das Seil auf flacher Hand und ließe fich ohne viel Mühe ergreifen: wie ware es dann möglich, daß faft alle dasfelbe außer Acht laffen? Aber alles Gerrliche ift eben so schwer als selten."\*)

#### 3. Die Nothwendigkeit ber Freiheit.

Wir haben die fittliche Vollendung als den höchsten Affect und diesen als eine nothwendige Folge der klaren Erkenntniß begriffen. Aber die klare Erkenntniß ist eben so sehr eine nothwendige Folge

<sup>\*)</sup> Eth. V. Prop. XLII. Schol.

bes Affects, und es ift jum Berftandnif Spinogas febr wichtig, biefen oft hervorgehobenen Buntt auf bas Deutlichste zu erkennen und von ihm aus den Zusammenhang ber Ethit zu überschauen. In ihrem Ziel ift diese Sittenlehre mit den Forderungen der erhabenften und tiefften Moral einverftanden, während fie in ihrer Anlage aller Moral widerstreitet. Sie macht im Einklange mit ber menschlichen Natur den Affect zum Hebel der Sittlickfeit, mahrend die Moral im Gegensat jur menfolichen Ratur und ihren Affecten ben Bruch mit den Naturtrieben fordert. Weil die menschlichen Sandlungen aus dem Willen entspringen und Diefer immer gleich der Erkenntniß ift, darum gebietet uns die Sittenlehre Spinozas: Erhebe dich von der Täuschung, die dich gefangen hält, zur Wahrheit, die dich frei macht! Bermanble beine unklaren Begriffe in klare, fo wirft bu bie Ordnung der Dinge erkennen und unmittelbar in Ginheit mit dem Weltgesetz handeln! Allein nur der Sinn, nicht die Form dieses Gebots ftimmt überein mit dem Geifte unserer Ethit Denn fie barf. bas menfcliche Sandeln nicht in ein Gebot und die menfcliche Ertenntnig nicht in eine Pflicht verwandeln, fie ift nicht imperativisch, sondern mathematisch, fie giebt dem menschlichen Leben teine Boridriften, fondern begreift beffen Gefete: darum darf fie die Ertenntnig und bas höchfte Gut nicht als ben moralischen 3meck betrachten, für welchen fie die Willenstraft aufruft, sondern als die nothwendige Folge aus dem Wefen der menschlichen Ratur. Menfch foll fich jur Erkenntnig nicht etwa entschließen, sondern muß bieselbe als ben höchsten Affect, als die absolute Befriedigung begehren; dann erft ift die Sittenlehre, was fie in dem Syfteme Spinozas sein muß: die nothwendige Folge der Seelenlehre. vollendet fich in geometrischer Ordnung das Lehrgebäude Spinozas mit der höchften Stufe der Ertenntnig, gleichsam der Sternwarte des Intellects, die den bentenden Menschengeift trägt, das Fernrohr der Philosophie auf das Geftirn ber einen Substang gerichtet. Wir dürfen diesen erhabenen Ort nicht mit einem kuhnen Sprunge betreten, sondern muffen allmählig aus dem engen Wohnhaufe des Menfchen emporfteigen; wir durfen das Rind der Natur nicht mit einem moralischen Befehl aus der Rinderstube vertreiben, sondern muffen ihm zeigen, daß fein ganges Streben von felbft nach jenem Riele trachtet, daß es fortwährend die Sternwarte fucht und mitten in dem Labyrinth seiner Begierden icon auf dem Wege dahin fich

befindet. Unfer ganges Wefen begehrt das Licht, und wenn wir den Frelichtern der Imagination nachgeben, so regt fich in dieser Tanfoung icon die Bahrheit, benn felbft als Irrende fuchen wir das Was der Arrthum Vositives enthält, nämlich das Streben nach Erkenntniß, wird durch die Gegenwart der Wahrheit nicht aufgehoben, fondern erhellt.\*) Die menfchliche Natur befteht in den Affecten; die ohnmächtigen ober leibenden Affecte find untlare Ertenntniß, die tlare Ertenntniß ift darum nichts als der machtigfte ober höchste Affect. Wäre es nicht ganz unnütz und widerfinnig, ans biefem bochften Affect, aus bem Glud und ber Befriedigung bes Menschen eine Bflicht ober eine Borichrift machen zu wollen? Chen so widerfinnig, als wenn man einer Iphigenie befehlen wollte: sie solle Tauris verlassen, sie solle nach Griechenland zurücktehren! Sagt fie nicht felbst: "Und an dem Ufer steh' ich lange Tage, das Land der Griechen mit der Seele suchend!" Die Menschennatur ift die Griechin, die in dem Tauris der Imagination und der Begierden sich nach dem klaren Himmel ihrer Heimath sehnt.

Die menschlichen Affecte find entweder freudig oder traurig, wenn fie nicht haltungslos zwischen beiben ichwanten; die freudigen find allemal der Ausdruck des gefteigerten Selbstgefühls, der vermehrten Macht, dagegen die traurigen allemal der Ausdruck des entgegengesetzten Zuftandes. Nun ift das Grundftreben der menschlichen Ratur die Begierde, ihre Realität zu erhalten und zu vermehren: barum muß fie die freudigen Affecte eben fo nothwendig bejahen als die traurigen berneinen. Nur wenn man den Willen von der Natur unterscheidet und sich ein Bermögen der Freiheit außer der wirtlichen Natur einbilbet, kann man meinen, es gebe eine Lage, worin die traurigen Affecte den freudigen vorgezogen werden oder unter ben traurigen der eine für beffer gilt als der andere. Die menschliche Natur entscheidet und urtheilt anders als der Moralift, der vielleicht die Furcht mehr empfiehlt als die Hoffnung, die Berzweiflung unter Umftanden für angemeffener halt als die Zuverficht, und die Reue lieber fieht als den Ruhm und das fiegreiche Selbstgefühl. Natur ift allemal das Gefühl des gefteigerten Daseins lieber und barum beffer als bas Gefühl bes gedrückten; ihr ift unter allen Umftanden die Freude lieber als der Schmerz, und fie achtet das Mit=

<sup>\*)</sup> Eth. IV. Prop. I.

leid nicht höher als den Reid, weil beide Affecte fie auf gleiche Weise guälen und beinigen, denn die Ratur will in ihrem Sein beharren, fie will nicht leiben, sondern handeln. So lange nun der Mensch unter bem Zwange ber Dinge lebt, die auf ihn einwirken, ift fein Dasein von dem Widerstreit freudiger und trauriger Empfindungen bewegt, fo lange lebt er im fturmifchen Wechsel ber Leibenschaften, die ihn machtlos wie einen Spielball treiben. Diefe Leibenfdaften. die unter der außeren Ginwirtung der Dinge nothwendig in uns entstehen, find Begierden nach Objecten, die uns anziehen ober abstoßen, je nachdem sie uns freudig oder schmerzlich erregen; sie sind auf Dinge gerichtet, die ich haben ober nicht haben, befigen ober Diese Dinge find einzelne und aufällige Erichei= loswerden will. Beil fie einzelne find, schließen fie einander aus; weil fie zufällige find, muffen fie vergeben. Was wir haben wollen, gilt uns als ein Gut; was wir los sein wollen, als ein Uebel. Lauter be= schränkte und vergängliche Guter bilden den Inhalt unferer freudigen Muffen barum biefe Affecte nicht eben fo befchrantt und vergänglich sein? Die beschränkte Freude hört auf, wo ihr Gegenftand aufhört; und dieser Gegenstand, weil er ein einzelnes, außfcliegendes, anderen entgegengefettes Ding ift, tann angegriffen und zerftört werden. Jebe beschränkte Freude hat ihre Gefahren und Werbe ich diese Gefahren nicht fürchten, diese Feinde nicht haffen, vor dem Untergang, der meiner Freude droht, nicht zittern? Und find Burcht, Bag, Angst nicht traurige Empfindungen? Sind diese traurigen Affecte nicht eben so nothwendig als die freudigen? Sind fie nicht deren unvermeidliche Mitgift? Wenn ich die Armuth bemitleibe, fo fühle ich das Unglück des dürftigen Lebens, das fo vieles entbehrt, beffen Befit ich fur ein Gut halte: ich mare ungludlich, wenn ich arm ware. Heißt das nicht mit anderen Worten: ich ware glücklich, wenn ich reich ware; ich möchte es sein, da ich es nicht bin; ich halte ben für gludlicher, ber es ift; ich beneibe ben Reichen? So trägt das Mitleid mit der Armuth auf seiner Rehrseite ben Reib gegen ben Reichthum. Und so hat in der leidenschaftlich bewegten Menschennatur jede Freude ihren Schmerz, jede Neigung ihre Abneigung, jede Liebe ihren Haß, jeder positive Affect seinen negativen Gegenpol. Daher muß ber Wille, weil er nichts Anderes ift als die Bejahung der Natur, das Streben nach Selbsterhaltung, bie Begierde nach Macht, den freudigen Affecten zustimmen und fie

zu erhalten streben: er muß in der Freude beharren und den Schmerz für immer loß sein, er muß jene verewigen, diesen vernichten wollen. Die Freude ohne Schmerz ist die reine Freude, der positive Affect ohne den negativen, der gegensahlose und darum höchste Affect. Und wie auß der Freude, wenn die Vorstellung ihrer Ursache darin gegenwärtig ist, nothwendig die Liebe folgt, so muß auß der ewigen Freude, die von der Idee ihrer Ursache erleuchtet wird, die ewige Liebe hervorgehen.

### 4. Die ewige Freude als Erfenntniß ber Dinge.

Worin besteht die beharrliche Freude oder wie kann der freubige Affect verewigt werden? Diese Frage enthält ben Rern ber gangen Sittenlehre Spinogas, den Rern feines gangen Shftems. & tommt barauf an, ben Uebergang von ber vergänglichen gur ewigen Freude zu finden, den Zustand beharrlich zu machen, in dem die Freude jede Gemeinschaft mit den traurigen Affecten aufgiebt. lange ich die Freude aus dem Befit einzelner Dinge fcopfe, muß sie, wie dieser, beschränkt und vergänglich und darum nothwendig mit Trauer verbunden fein. Diese Erscheinung, die mich glücklich machte, vergeht und mit ihr meine Freude; dieser Mensch, den ich liebte, ftirbt; biefes Gut, auf beffen Befit ich ftolg war, entschwindet. und an die Stelle der Freude tritt die Trauer. Mithin ift bie Freude unvolltommen und unftet, so lange ihr Gegenstand die eingelnen Dinge, und ihr Subject das einzelne finnliche Individuum ift, das die Dinge auf sich bezieht und fie begehrt nach eingebilbeten Dagegen wird die menschliche Freude volltommen und ewig fein, wenn fie nicht mehr mit ben Dingen wechselt, sondern in beren wandellosem Zusammenhange ruht; wenn fie nicht mehr mit haftiger Sand biefest einzelne Gut ergreift, fondern bas ewige Befen selbst erftrebt; wenn der Mensch nicht mehr mit angftlicher Sabgier biefes ober jenes an fich reißt, sondern das Göttliche felbst mit freudiger Hingebung in sein Gemuth aufnimmt. Berganglich ift meine Freude, wenn ich Einiges mein nenne; sie ist ewig, wenn ich das Mu in mein Eigenthum, omnia in mea verwandle und von diesem "omnia mea" in jedem Augenblick sagen kann: "mecum porto!" Freude überhaupt ift die empfundene Uebereinstimmung meines Besens mit einem anderen. Momentan und vorübergehend ift diese Freude, wenn ich mit einem einzelnen, vergänglichen Dinge übereinftimme; fie ift ewig, wenn ich mich in Ginklang fühle mit bem ewigen Wefen felbft, bas ftets in derfelben Rlarheit meinem Geifte Die vergängliche Freude ift ein glücklicher Augenblick, ben ich auf der Scholle erlebe; die ewige Freude ift die zeitlose Gegenwart der klaren Erkenntniß: diesen Zuftand nennt Spinoza Seligteit, denn in ihr ift die Freude verewigt. Dieses Ziel mar die Aufgabe, die Spinoza schon in seinen ersten Schriften als die einzige erkannt hatte, die das menschliche Leben wahrhaft erfüllen und befriedigen könne. Er hat in seiner Ethik gelöst, was er sich in dem Tractat über die Berbefferung des Berftandes zum Ziele gesetzt. "Ich muß, forschen", sagte er bort, "ob es ein wahrhaftes und erreichbares Gut giebt, von dem das Gemuth gang mit Ausschließung alles Anderen ergriffen werden kann, ob fich etwas finden läßt, beffen Befit mir ben Genuß einer bauernden und höchften Freude auf ewig gewährt." "Die Liebe ju einem ewigen und unendlichen Wefen erfüllt das Gemuth mit reiner Freude, die jede Art der Trauer von fich ausichliekt." "Das höchfte Gut ift die Erkenntnig der Ginheit unjeres Beiftes mit bem Universum."\*)

Die ewige Freude ift nur möglich im Befitze des Ganzen, das stete fich selbst gleich bleibt; dieser Befit ift nur möglich durch die klare und beutliche Erkenntniß: barum kann diefe allein den Affect der Freude verewigen. In dem Zustand dieser Erkenntniß bewegt mich nicht mehr das einzelne Ding, das zufällig mein Dafein afficirt, jondern der Zusammenhang aller Dinge, die Weltordnung selbst er= greift mich als die ewige Nothwendigkeit, die ich nur einzusehen brauche, um damit übereinzuftimmen. Jene unklaren Ideen, welche die Dinge um mich ber vereinzeln und mein Leben der Zerftreuung und dem Kampfe selbstfüchtiger Begierden unterwerfen, verwandeln fich in die klaren Ideen, welche die Dinge in ihrer ewigen Ginheit begreifen, das Gemuth sammeln und erhellen, die Widerspruche der Uffecte auflösen in den großen und dauernden Ginklang meines Geiftes Wenn fich das Labyrinth meiner Begriffe aufmit dem Weltall. klart, so klart sich auch das Labyrinth meiner Leidenschaften auf, benn bie Affecte, welche ben Schwerpuntt bes menfclichen Lebens in die einzelnen Güter legen, waren nichts als unklare Gedanken. Das klare Denken enthüllt mir die ewige Ordnung der Dinge, und

<sup>\*)</sup> Bgl. oben Buch II. Cap. X. S. 272—73.

in diesem Anblick verschwindet das einzelne Ich mit seinen wandelbaren Affecten und seinen eingebildeten Gütern, wie ein Wolkthen am Saume des fernen Horizontes, wie ein verworrener Traum vor dem erwachenden Auge. Das menschliche Gemüth unter der Ginwirkung der Dinge, in dem Wechsel der Leidenschaften, in dem Glauben an die Scheingüter der Welt, Lebt "in der Angst des Irdischen". Die Erkenntniß ist die Befreiung von dieser Angst.

Wenn aber in der Erkenntniß die ewige Freude besteht, so ist darin zugleich die Idee ihrer Ursache gegenwärtig. Denn ich erkenne die Dinge klar, wenn meine Ideen wirkliche Modi des göttlichen Denkens sind, wenn meine Erkenntniß wirklich einen Theil des unsendlichen Verstandes ausmacht, dessen unmittelbare Ursache das göttliche Denken ist, wenn ich also Gott als die Ursache meiner Erkenntniß begreise. Run ist Freude, verbunden mit der Idee ihrer Ursache, nothwendig Liebe. Darum ist die klare Erkenntniß nothwendig die Liebe zu Gott, der amor Dei intellectualis: unter allen Freuden die einzig ewige, unter allen Affecten der mächtigste und höchste.\*)

In dem amor Dei intellectualis vollendet und befreit fich die Menschennatur, weil fie wiffend und wollend einstimmt in den Gang der Dinge und nicht mehr felbstfüchtig in die Ordnung der Natur eingreift, indem fie die Dinge begierig festhält und das eigene Dafein daran feffelt. Die Liebe Gottes ift die reine, von jeder Selbftfuct freie hingebung, also keine imaginare Leidenschaft, die ihr Object festhalten und an sich reißen möchte; sie weiß, daß ihr Gegenstand kein einzelnes Wesen ist, das nach Menschenart den Affect mit dem Affecte erwiedert; fie fordert daher keine Gegenliebe, denn fie weiß, daß der Gott, den fie liebt, nicht wiederlieben kann; fie bildet fich nicht ein, ihren Gegenstand zu bereichern und zu erfreuen, inbem fie ihn liebt; fie will ihn blos bejahen und verzichtet barauf, im gewöhnlichen Sinne des Worts wiedergeliebt oder begunftigt zu Die gewöhnliche Liebe ju Gott ift, wie die gewöhnliche Liebe zu ben Menschen, nichts als eine eigennütige Gunftbewerbung, ein Bechseltausch ber Affecte und Reigungen, der zwischen schwankenben Gemuthern ftattfindet und von Furcht und hoffnung bewegt Darum ift die wahre Liebe zu Gott nur möglich durch die wahre Erkenntniß. "Die find tugendhaft", schreibt Spinoza in einem

<sup>\*)</sup> Tract. brev. II. cap. XXII. Lgl. oben Buch II. Cap. VIII. S. 288 figb.

seiner Briefe, "die eine klare Ibee Gottes haben; bagegen gottlos die, welche keine Ibee von Gott, sondern nur die Ibeen irdischer Dinge haben, wodurch ihr Handeln und Denken bestimmt wird."\*)

Die Liebe, welche gleich ift der Erkenntnig, ift die ungetrubte und barum uneigennütige Stimmung bes bentenben Geiftes, ber, in die Betrachtung des Ewigen vertieft, fein zeitliches Dafein vergift und feiner eigenen Ewigteit gewiß wird. Das Berg wird rubig nach bem Sturm ber Leibenschaften, ber Wille frei von allen verwirrenden Begierben, und das Gemuth findet fich in dem Zuftande einer volltommen reinen, betrachtenden Singebung. Diese Liebe ift die Sonntagsftille des Beiftes. hier weht "die Friedensluft" des Spinogismus, in ber fich unfere beften Geifter exquickt baben, wo Goethe ausruhte von den Stürmen des Lebens und die Araft jener Entfagung gewann, die feine Lebensweisheit wurde, einer Entfagung im Ganzen und ein für allemal, um alle vartiellen Refignationen los zu werden; wo Schleiermacher, als die Borftellungen ber find-Lichen Zeit dem zweifelnden Auge verschwanden, das Wefen der Religion und Frommigkeit wieder entbeckte. 3d wüßte biefe voll= tommen reine und contemplative Gemuthsftimmung, die Spinoza die Liebe Gottes genannt bat, nicht beffer auszudrucken, als mit ben Worten bes goetheichen Fauft, ber aus bem Getummel ber Welt heimgekehrt ift in die beschauliche Rube seines Studirzimmers: "Entfolafen find nun wilde Triebe mit ihrem ungeftumen Thun, es reget fich die Menschenliebe, die Liebe Gottes regt fich nun!"

Ich bin einverstanden mit der Weltordnung, indem ich sie ertenne, so muß ich auch damit einverstanden sein, daß ihre Rothewendigkeit unwandelbar sessischen, daß in mir selbst alles vergänge lich ist, was zur Natur des einzelnen Dinges gehört, und nichts ewig als die Erkenntniß der Dinge. "Ich erkenne", sagt Spinoza, "daß alles durch die Macht Gottes nach einer unveränderlichen Rothewendigkeit geschieht, und diese Einsicht gewährt mir die größte Bestriedigung und die größte Gemüthsruhe." Ewig ist nur das Ganze, ewig ist im Ganzen die Ordnung der Dinge, welche begriffen ist in der Ordnung der Ideen: diese Erkenntniß ist ewig, denn sie ist eine nothwendige Folge Gottes. Tarum ist mein Geist ewig, soweit er dieser Erkenntniß gleichkommt, dagegen in allem Anderen ver-

<sup>\*)</sup> Epist. XXXVI.

Sifcher, Gefc. b. Philosophie. II. 3. Aufl.

gänglich. Meine klaren Ibeen find Modi des göttlichen Denkens, meine klare Erkenntniß ist das göttliche Denken in mir. Darum durfte Spinoza sagen: meine Liebe zu Gott ist die Liebe Gottes prich selbst.

Die Begierde unserer Selbsterhaltung ist der erste Affect und der Grund aller anderen. Daraus folgt nothwendig die Begierde, und zu verewigen: Ewig sind wir nur in der Erkenntniß, in der Liebe zu Gott, die ein Theil ist der unendlichen Liebe Gottes zu sich selbst: ein Accord in der Harmonie des Ganzen. So ist der höchste Affect eine nothwendige Folge der Begierde, die das Wesen unsern Natur ausmacht. Gott als die ewige und innere Ursache aller Dinge bildet den Inhalt der Lehre Spinozas. Das System vollendet sich in der Erkenntniß, womit wir Gott Lieben, in der Liebe, womit wir ihn erkennen. "Substantia sive Deus sive natura": so lautet der erste Gedanke Spinozas. "Amor Dei intellectualis sive cognitiva eternae essentiae": so lautet der lette.

## Dreizehntes Capitel. Charakteristik und Kritik der Lehre Spinozas.

## I. Die Grundzüge des Syftems.

1. Rationalismus und Bantheismus.

Seitdem Jacobi gesagt hat, man müsse die Ethit so extlaren, daß keine Zeile darin dunkel bleibe, ist das Ziel bestimmt, das die Erstorschung und Darstellung der Lehre unseres Philosophen zu erstreben hat. Nachdem wir das System in dem Zusammenhange und der Rlarheit, womit es im Geiste Spinozas gegenwärtig war, wiederzugeben gesucht haben, entsteht die Aufgabe, dasselbe zu prüsen. Diese Prüsung hat zwei Bedingungen zu erfüllen; sie muß die Wesenseigenthümlichkeit des Systems bestimmen und dann seine Folgerichtigkeit untersuchen: das Erste geschieht durch die Charakteristik, das Zweite durch die Kritik. Unter der Wesenseigenthümlichkeit verstehen wir die specifische Art, wodurch sich eine Erscheinung von allen übrigen unterscheidet. Versuchen wir demgemäß die Grundzüge der Lehre

Spinozas barzuthun und, den Begriff derfelben nach Gattung und specifischer Differenz so zu definiren, daß ihre Wesenseigenthümlickeit vollkommen einleuchtet.

Die Aufgabe ber klaren und beutlichen Erkenntnig ber Dinge theilt Spinoza mit Descartes und ber Grundrichtung aller rationalen Philosophie. Das klare Denken kann nicht bei einzelnen Dingen stehen bleiben, denn diefe erklären fich nur aus ihrem Zusammenhange mit Werden aber die Erscheinungen einmal verknüpft, allen übrigen. fo giebt es teine Grenze, wo man haltmachen, tein Object, mit bem man ben Gang ber Forfdung abbrechen und berfelben eine willfur-Liche Schranke setzen könnte: so lange sich noch jenseits der Grenze etwas findet, beffen Dafein man anerkennen muß, ift auch bas naturliche Problem der Erkenntniß nicht gelöst, fo lange bauert das Streben Wollte man hier zu benten aufhören, fo wurde der Philosophie. jenes Etwas auf bie bisherige Ertenntnig einen Schatten werfen und beren Rlarheit truben; unfere Erkenntniß gliche bann einer Summe, unter beren Gliebern fich eine unbefannte Große befindet. Ber tennt den Werth diefer Summe? Jenes anerkannte und unbegriffene Etwas macht die Erkenntnig überhaupt unklar und verdunkelt die Philosophie nicht blos an einem Punkt ihrer Oberfläche, sondern im Grunde ihres Bermögens, benn es giebt teine Erkenntnik, wenn etwas in der That Unbegreifliches oder Frrationales exiftirt. "Das Licht erleuchtet zugleich fich und die Finfterniß", fagt Spinoza. Aber wenn die Finsterniß finster bleibt, so verdunkelt sie das Licht. Das klare Denken will ben Zusammenhang ber Dinge begreifen. Diefer Bujammenhang ift entweder vollständig und einmüthig, oder es giebt in Wahrheit gar keinen Zusammenhang; biese einmuthige Ordnung wird entweder vollständig erkannt, ober es giebt in Wahrheit gar teine Ertenntniß; benn eine unvollständige Ertenntniß, die nicht vervollftändigt werden tann, ift fo gut als teine. Bleibt etwas Unerkanntes und Unerkennbares zurud, jo verburgt nichts die Gultigkeit der erreichten Erkenntniß; find wir aber unferer Erkenntniß und ihrer Geltung nicht gewiß, so wird fie rettungslos eine Beute bes Zweifels.

Die Philosophie fordert daher die Einsicht in den Zusammenshang aller Dinge. Diese Einsicht ist nur möglich durch das klare Denken, durch den reinen Berstand: darum ist sie rational; sie darf weder von außen beschränkt noch durch unklare Vorstellungen

und bloße Einbildungen von innen getrübt werden: barum ist sie vollständig. Rur in einem vollständigen System des reinen Berstandes, nur als absoluter Rationalismus tann die Philosophie die Aufgabe lösen, die sie als solche sich setzen muß. Die Lehre Spinozasist vollsommener Rationalismus und will es sein: dies ist ihr Grundzug und allgemeiner Charatter.

Philosophie und Rationalismus im Sinne einer durchaangigen Bernunfterkenntnig bedeuten daffelbe. Die rationale Erkenntnig forbert die Ertennbarkeit aller Dinge, ben vollständigen und einmütbigen Rusammenhang alles Erkennbaren, die Marheit und Deutlichkeit aller wahren Ertenntniß. Sie bulbet nichts Unertennbares in der Ratur ber Dinge, nichts Unklares in den Begriffen der Dinge, teine Linke in bem Zusammenhang dieser Begriffe. Wenn fie diese ihre Aufgabe wirklich löft, so hat fie den einen Rusammenhang erkannt, der alles in fich faßt, das Gine, worin alles begriffen ift: das All-Gine, außer bem nichts ift, bas baber gleichgesett werden muß bem volltommenen oder gottlichen Wefen. In diefer Erkenntnig wird bie ewige Ordnung aller Dinge in ihrem letten Grunde als Gott und Gott in feiner vollkommenen Machtentfaltung als ewige Ordnung begriffen: diefe Gleichung ift es, die man mit dem Wort "Pantheismus" bezeichnet. Sobald man zwischen Gott und Welt keine unübersteigliche Kluft einraumt, sondern einen Zusammenhang und zwar einen ertennbaren forbert, ift bie pantheiftische Borftellungsweise die nothwendige Folge, und je beutlicher jener Zusammenhang erkannt wird, um fo ausbrucksvoller wird ber pantheiftische Charatter biefer Ertenntniß. Um daher biefe Begriffe richtig zu wurdigen und nicht, wie es gewöhnlich geschieht, in die größte Berwirrung ju bringen, beachte man wohl, daß der Pantheismus feiner Grundrich= tung nach nichts Anderes ift, als bas Gegentheil bes Dualismus. Je weniger dualiftisch die philosophischen Systeme find, um fo pantheisti= scher muffen fie fein. Wo aber der Dualismus beginnt, da ift die rationale Ertenntniß zu Ende. Je rationaler daber die philosophischen Shifteme find, um fo weniger find fie bualiftisch. Der Bantheismus fällt mit dem Rationalismus der Aufgabe nach zusammen, und wenn Spinoza die Aufgabe der rationalen Erkenntniß in feiner Beise vollkommen gelöst hat, so liegt barin der Grund, warum sein System nothwendig pantheiftischer Ratur ift. Er ift ein volltommener Bantheift, weil er die Bernunfterkenntniß bis zu Ende geführt und nir-

gends einen Schatten barin gebulbet hat. Sier berichtigen wir einen in der Charakteristik der Lehre Spinozas geläufigen Jrrthum. Bantheismus gilt gewöhnlich für die besondere Gigenthumlichkeit biefes Syftems; baburch wird die Sache nach zwei Seiten verwirrt: man giebt von bem Spinozismus eine zu weite und von bem Bantheißmus eine zu enge Erllärung; man indentificirt ben Bantheismus mit der Lehre Spinozas und überträgt unter diefer ichiefen Borausfetung, welche Gattung und spezifische Beschaffenheit verwechselt, alle Gigenthumlichteiten bes Spinozismus auf ben Pantheismus. Geheimen hat man fich den zweiten nach dem Borbilde des erften jurecht gemacht; bann wird öffentlich ber Pantheismus, mit biefen Merkmalen versehen, als Modell hingestellt und die Lehre Spinozas als deffen wohlgetroffenes Abbild bezeichnet. Nun muß es der Bantheismus fein, der die Freiheit, den Unterschied des Guten und Bösen, das Selbstbewußtsein, die moralischen Zwede, die Zwede überhaupt verneint und diesen seinen reinen und folgerichtigen Ausbruck in der Lehre Spinozas findet. Aber ber Pantheismus fagt nur, baf Gott gleich fei einer ewigen Ordnung. Worin biefe ewige Ordnung besteht, ift zunächst eine offene Frage, fie tann als natürliche ober moralische Ordnung, als mechanische ober zwedmäßige, als materielle oder geiftige, als Natur oder Schöpfung begriffen werden. Der Bantheismus reicht nicht weiter als jene erfte Gleichung, und man fieht leicht, daß es von den naberen Bestimmungen, wie die ewige Ordnung begriffen wird, erft abhängt, ob die Freiheit, die Zwecke u. f. f. Wenn wir wiffen, daß Spinoza bie verneint werden ober nicht. Substanz als das eine und einzige Wefen begriffen hat, außer dem nichts ift, so genugt ber erfte Sat seiner Lehre: "substantia sive Deus", um dieselbe als Pantheismus zu beftimmen.

#### 2. Naturalismus.

Nun begreift Spinoza jene ewige Ordnung oder den Zusammenhang der Dinge als eine nothwendige Folge aus dem Wesen Gottes, als ein Product, welches der Wille weder erzeugen noch verändern kann, als eine Welt, deren erzeugender Grund Verstand und Willen, also die geistigen Vermögen, volltommen von sich ausschließt; das heißt, er begreift jene ewige Ordnung der Dinge nicht als Schöpfung, sondern lediglich als Natur: dies ist die zweite nähere Bestimmung. Der erste Sat seines Systems lautet: "substantia sive Deus", der zweite: "Deus sive natura". "Substantia sive Deus" erklärt Spinoza als Bantheift; "Deus sive natura" erklärt er als Raturalift.

Naturalismus nämlich ift jede Philosophie, welche die Ratur nicht aus bem Geifte, sondern den Geift aus der Ratur erklart und ableitet, jede, deren Princip nicht der Grund der Erkenntnif. fonbern ber Grund ber Dinge ift, nicht die Bernunft, sondern die Subftang, bon der alles Andere abhängt. Dieje Substang, vermöge deren alle Dinge find, ift Macht. Was tann die ertennbare Dacht anders sein als Natur? Nehme man das Wesen der Dinge als vollkommen unabhängig von unserer Ertenntnig und jugleich als volltommen ertennbar, fo leuchtet ein, daß biefes Wefen nur durch ben Begriff ber Natur erklärt werden kann. Es ift vollkommen unabhängig von uns, wir find volltommmen abhangig von ihm: b. h. es ift unfere Dacht; es ift uns zugleich volltommen ertennbar: b. h. es ift unfer Object. Dieses Wefen, das zugleich unfere Macht und unfer Object bilbet, ift allein die Natur. Die Natur war der verborgene Sinn des cartefianischen Gottes, fie ift ber offen ertlärte bes spinogiftischen.\*) Die Lehre Spindas ift bas Syftem ber reinen Ratur. In diefer Lehn ist alles Natur: Gott ist die unendliche, wirkende Natur, die Welt als ewige Folge Gottes ift die bewirkte Natur; die Attribute find die ewigen und unendlichen Naturkräfte, die einzelnen Dinge find vergängliche Naturerscheinungen, die Geifter find benkende Raturen, die Körper ausgedehnte. Was ift in diefem Spftem, das nicht Ratur mare? Die vernünftige Ordnung ift bie naturnothwendige. Bas mit ber Nothwendigkeit und Macht ber Natur ftreitet, das ftreitet mit Was in dem naturgesetlichen Zusammenhang der der Vernunft. Dinge unmöglich ift, das ist überhaupt unmöglich, das existirt nicht in Wahrheit, sondern nur eingebildeter Beise, das ift nicht in der Natur der Dinge, sondern in den verworrenen Ideen unserer Imagination. Daber verneint Spinoza das (allgemeine und unbestimmte) Selbftbewußtfein, die Berfonlichteit, die Freiheit. Er verneint fie nicht als Bantheift, sondern als Naturalift.

#### 3. Dogmatismus.

Aber der Naturalismus erschöpft noch nicht die Eigenthumlich= keit der Lehre Spinozas. Gott gilt als ewige Ordnung, diese als

<sup>\*)</sup> Bgl. Bb. I. Theil I. Buch II. Cap. XI. S. 421 figb. S. 433.

Natur und die letztere als unabhängig von den Bedingungen der menschlichen Erkenntniß, die selbst erst aus der Natur der Dinge hervorgeht. Aber die klare Erkenntniß kann nur aus der klaren Erkenntniß solgen. Wären die Dinge nicht von Ewigkeit her klar und deutlich begriffen, wäre die Ordnung der Ideen nicht eben so nothewendig und ewig als die Ordnung der Dinge, so wäre in dem mensche lichen Geist eine Erkenntniß der Dinge nicht möglich. Die vollständige und wahre Erkenntniß der Dinge ist die Ordnung und der Zusammenhang der Ideen; diese Ordnung ist eine nothwendige und ewige Folge des göttlichen Denkens, also Naturordnung. Spinoza begreist die Erkenntniß als Natur ober die Natur so, daß sie die vollkommene Erkenntniß der Dinge (als nothwendige und ewige Folge ihres Wesens) in sich begreist. Wit anderen Worten, er setzt die Erkenntniß voraus, als in der Natur der Dinge begründet und vollendet: diese Boraussehung macht den dogmatischen Charakter seiner Lehre.

Die Ertenntnig der Dinge ift bemnach feine Aufgabe, welche die Natur erst zu lösen, kein Ziel, das sie zu erreichen hatte; die Natur braucht fie nicht zu bezwecken, weil fie dieselbe von Ewigkeit Bare die Erkenntniß der Dinge eine zu lofende Aufber bewirkt. gabe, so könnte diese Aufgabe innerhalb der Natur blos durch den menfclichen Geift gelöst werben, fo mußte bie Natur, indem fie bie Erkenntnif bezweckt, auch den menschlichen Geift, also überhaupt das menfcliche Dafein bezwecken, fo mußten mit bem menfclichen Dafein auch die übrigen Dinge von der Natur bezweckt werden: fo mußte Gott ober die Natur nach Zwecken handeln. Nun ift die Natur die vollkommene, unwandelbare, von Ewigkeit her begriffene Ordnung Sie tann nicht vollkommener fein als fie ift; fie tann baber auch nicht volltommener werden: es giebt bemnach nichts, bas fie bezweden oder das durch fie bezwedt werden konnte. Auker ibr find teine 3wede möglich, benn außer ihr ift nichts; in ihr find teine Zwecke möglich, benn fie braucht nichts zu werben ober zu erftreben, was fie nicht schon in vollkommener Beise ift: fie ift von Ewigkeit her alles in allem. Jeber erft zu erreichenbe 3med mare ein Zeugniß wider die Bolltommenheit Gottes, und jeder Zweck ift ein erft zu erreichendes Ziel, eine erft zu lösende Aufgabe. find in der Ordnung der Natur, wie fie Spinoza begreift, die 3wede in jedem Sinne unmbalich, sowohl die aukeren als inneren, sowohl die bewußtlosen als die bewußten. Die Natur handelt daher nicht

Sommes Line fi des Sofien des reiner Constabilité 🕽 mes lens it alse fame mu be fame it wer a sier in Beimmunger miniginga mun m Sau 🗷 volumer Irisk han it modenie Irinie de korione and de modender Irinie ve Imme fint Wichinger, im Communicat fi eine materiale und swine Wichung ince suichen Grüsenweise find arfallise ut renginginge Birdunger de Jaiograff alse Sensiger ff de mo iene kann ne kann në lomie e farmarë nie Sare i re demine kann de kann die Biritan. De Seine ben Summer die Freiher bemeinde auf mitt karnt. 🔰 🗷 👫 best ene le souer Benochman, wores bour, but s die Selast mma pensione be Jame Lun Finne der fat nie Sochen iegesser und die Seeder und diesemblie. Se Sonat war Summer die finden derneum, dest mar derne des se fent gleich in in Managanin min mir denn die nie Adardie purious der Konin inners dann daß er die Konin piender der maisuder Cardalinia Land Laidingers du die Sudane des Sans nis Saun remitter unt de Aneie und miterialister.

Ent me entireite mit mlenke int de Hannie de Seinge mysims ert in den Legarie der sener handlicht und Leinge er deleit, ert in deren Legarie bilde int sene ince Seine de ensag in dener Lei mass der inchger daßen in deme milen mi mediniesender Gusminischinken. Inn einem in der Mehr fil der Leinen der sener handliche mit inche Annier gefort und inder pummensiner heitigkeit einspektion marchen. Dem die unfilde Relofophie des Alterthums und die driftliche Theologie des Mittelal= ters hatten in ihren Suftemen ben Menfchen bor Augen; jene bachte ben Menschen als Zwed ber Natur, biefe bachte bie Erlösung bes Menfchen als Zweck ber göttlichen Borfehung. Bacon und Descartes, bie Begrunder ber neueren Philosophie, haben die Caufalität geforbert, ohne die Geltung ber Zwede volltommen und in jedem Sinne au berneinen. Leibnig, ber auf Spinoga folgt, führt ben 3wedbegriff aur Erklärung der Dinge von neuem in die Philosophie ein und berechtigt ihn neben ber Caufalität nicht nur in gleicher, sondern in höherer Bedeutung. Kant erhebt den Zweckbegriff durch den Primat ber prattifchen Bernunft zur höchften Geltung. So ift unter allen Philojophen Spinoza ber einzige, ber ben 3wedbegriff volltommen verwirft, ohne deshalb die Ursprunglichteit des Dentens und ber Erkenntniß zu verneinen; er ift der einzige Philosoph und vielleicht der einzige Menfc gewesen, ber bas Gegentheil biefes Begriffs, bie bloge Caufalität jur alleinigen Richtschnur seiner Ertenntniß, seiner Welt= und Lebensanschauung genommen und festgehalten hat.

=

:

#### II. Ginwürfe wider das Syftem.

#### 1. Wiber Spinozas Ertenntniffnftem.

Die Lehre Spinozas ist das durchgängig rationale System der Natur, sofern dieselbe nur als wirkende Causalität begriffen wird: diefer Sat enthält die Summe der Charakteriftik, die eigentliche Definition des Spinozismus. Von hier aus laffen fich leicht die Gin= würfe uud Widerreden erkennen, die das Spftem erfährt und um fo ftärker hervorruft, als es in seiner eigenen Berfassung imposant und Es will die Aufgabe ber rationalen Erkenntniß mächtig erscheint. ber Dinge ohne Reft gelöst haben und ift fich biefer Leiftung bewußt. Wer die Möglichkeit oder Vollständigkeit einer solchen wahren Ertenntniß bestreitet, ift barum nothwendig ein Gegner Spinozas. Die Möglickeit ber wahren Erkenntnig überhaupt bestreiten die Steptiter, die Möglichkeit einer absoluten, nicht blos die Erscheinungen, fondern auch das Wesen der Dinge durchdringenden Erkenntniß beftreitet Rant. Bierre Bayle war aus fleptischen, Rant aus tritischen Gründen ein Gegner Spinozas; beibe waren teine gründlichen Renner feiner Lehre; am frembeften verhielt fich Rant. Run ift bei Spinoza die vollständige Ertenntniß der Dinge ihrer Art nach durch= gangig rational, fie ift nur möglich burch bas klare und beutliche Denken. Jeber, ber die wirkliche Erkenntnig ber Wahrheit behauptet, aber beren Möglichkeit durch den Berftand beftreitet, ift ein Geaner Spinozas. Diefer Gegner find viele und verschiedene: die Senfualiften, die Gefühlsphilosophen, die Myftiter. 3ch nenne als myftifden Gegner Georg Hamann, ber fich zu Spinoza bolltommen antipathifd verhält und nach bem eigenen daratteriftischen Ausbruck "bor bem Anochengerippe des geometrischen Sittenlehrers" mit instinctivem Widerwillen zurücktritt.\*) Als Typus der Gefühlsphilosophie in ihrem ausgemachten Gegensat jum Spinozismus barf Friedrich Seinrich Jacobi, als Thous des Senfualismus, der fich dem in Spinoza perkörperten Rationalismus widerfest, Ludwig Feuerbach gelten. ber lettere in feinen späteren Schriften, worin er als Butunftsphile Beibe, Jacobi und Teuerbach, tennen bas Spftem: soph auftritt. Jacobi namentlich hat das große Berdienst, durch seine Briefe über bie Lehre Spinozas bas beffere Berftandnig berfelben geweckt zu haben; auch Neuerbach hat durch seine Darstellung des Spinozismus gezeigt, daß er in diesem Systeme gelebt hat. Beide verhalten fic zu der Lehre Spinozas als Gegner, beide bekampfen in ihr ben Charatter des reinen Rationalismus, fie bekampfen ihn aus gleichen Gründen in entgegengesetten Richtungen: aus religiösem Intereffe ber eine, aus fensualiftischem ber andere. Es ift lehrreich und intereffant, diefen Gegenfat beider fowohl in Rudficht auf Spinoza als auf fie felbft etwas naber zu beleuchten.

Weil das Shstem Spinozas durchgängig rational und demonstrativ ist, weil es sich zu allem nur begreifend verhält, darum ist es nothwendig atheistisch und fatalistisch: so urtheilte damals Jacobi. Weil das Shstem Spinozas durchgängig rational ist und sich zu allem nur begreisend verhält, darum ist es nothwendig theologisch: so urtheilte neuerdings Feuerbach. Alle menschliche Speculation ist atheistisch, sagt der Eine; alle menschliche Speculation ist theologisch, sagt der Andere; jenem gilt das menschliche Denten als ein geborner Atheist, diesem als ein geborner Theologe. Nach Jacobi ist alles Denten und Begreisen ein fortwährendes Ableiten und Bedingen, alles Gedachte und Begrifsene daher ein Bedingtes und Abgeleitetes;

<sup>\*)</sup> J. G. Hamanns Briefwechjel mit Jacobi (Jacobis Gef. Werke Bb. IV. Abth. III. S. 48).

das Denken kann vermöge seiner Ratur das Unbedingte und Ursprüngliche nie faffen, fondern folgerichtigerweise nur verneinen: die rationale Erkenntnif des Unbedingten und Ursprünglichen ift baar unmöglich. Gott ift unbedingt, die Freiheit ift urfprunglich: es giebt teine rationale Erkenntnif Gottes und der Freiheit, daher tann die rationale Ertenntniß, wenn fie folgerichtig fein will, Gott und die Freiheit nur verneinen. Die Verneinung Gottes als unbedingter Perfonlichteit ift atheistisch, die der Freiheit ift fataliftisch: barum muß bie rationale Erkenntniß, wenn fle folgerichtig verfährt, nothwendig atheiftisch und fataliftisch ausfallen. Alle Philosophie, sofern fie rational ift, kann keine andere Richtung nehmen; Spinoza war ein vollkommen rationaler und folgerichtiger Denker; beshalb mußte feine Lehre fein, wie fie ift: atheiftisch und fataliftisch. Wer diefe Confequenzen nicht will, ber muß bie Lehre Spinozas und mit ihr alle rationale und demonstrative Philosophie verwerfen, denn diese hat im Spinozismus bas Bochfte geleiftet, beffen fie fabig ift. bindet fich hier mit der größten Anerkennung Spinozas zugleich die gangliche Verwerfung seines Systems, nicht etwa in einer feiner Fol= gerungen, sondern von Grund aus. — Alles Denken und Begreifen ift nach Feuerbach ein fortwährendes Berallgemeinern und darum ein Berneinen des Individuellen, Sinnlichen, Natürlichen. Gott benken und begreifen heißt ihn verneinen, erklart Jacobi. Die Natur benten oder begreifen heißt sie in ein allgemeines, unfinnliches, überfinn= liches Wesen verwandeln und damit verneinen, erklärt Feuerbach. Das Princip des Spinozismus ist der Begriff Gottes, der Begriff ift die Berneinung Gottes, darum ift dieses System durchweg atheistisch: Das Princip des Spinozismus ift der Begriff so schließt Jacobi. ber Natur, das ift die Natur als allgemeines, gedachtes, übersinn= liches Wefen, die Berneinung der Natur; darum ift biefes Syftem durchweg theologisch: so schließt Feuerbach. Weil Spinoza Gott nur bentt, barum muß er bas Wefen Gottes burch bie Ratur erklären: das heißt Gott verneinen. So Jacobi. Weil Spinoza die Natur nur benkt, darum muß er das Wefen der Natur durch Gott erklären: das heißt die Natur verneinen. So Feuerbach. Für Jacobi liegt der Schwerpunkt der Lehre Spinozas in der Formel "Deus sive natura": das ist die begriffene, naturalisirte, verneinte Gottheit oder Atheis= Für Teuerbach liegt ber Schwerpunkt ber Lehre Spinozas in der Formel "natura sive Dous": das ift die begriffene, verallgemeinerte, in ein übersinnliches Wesen verwandelte, verneinte Ratm oder Theologie. Hier sehen wir deutlich, wie in beiden dieselbe Anssicht von der Philosophie Spinozas dieselbe Anertennung und dieselbe Berwersung in entgegengesetzten Urtheilen begründet. Denn genau in derselben Rücksicht erklärt der Eine dieses System für Atheismus, der andere für Theologie.\*)

Was Teuerbach ber Lehre Spinozas und aller "abstracten Philosophie" überhaupt entgegensett, ift die finnliche Empfindung. Diefe foll die Richtschnur aller Erkenntniß, die Philosophie der Zukunft fein, wie der Rationalismus die der Bergangenheit war. Nichts ift natürlicher als der Trieb nach finnlicher Anschauung; dazu bedarf es teiner besonderen Philosophie. Die Befriedigung desfelben wird burch ben Rationalismus nicht gehindert und burch ben Sensualismus nicht gewährt. Riemand forbert, daß um des Durftes willen die Poefte nur Trinklieder bichten folle. Wenn die Seele nach ben Eindrücken der Welt dürftet, suche fie in der finnlichen Anfchanung ihre vollste und einzige Befriedigung. Aber es ware thöricht und zwedwidrig, beshalb von der Philosophie zu verlangen, daß fie nichts anderes zu thun habe als diefem Durfte zu schmeicheln und in Bukunft als purer Senjualismus die Livrée der Sinne zu tragen. So wenig die Trinklieder unseren Durft ftillen, so wenig befriedigt die Philosophie, und wenn fie noch so sensualistisch ift, unfer Anschauungsbedürfniß.

#### 2. Biber Spinozas Beltfuftem.

Dem Systeme unseres Philosophen, monistisch, naturalistisch, mechanistisch, wie es versaßt ist, widerstreitet die pantheistische Weltansicht, welche den Naturalismus verneint, die deistische Weltansicht, welche den Naturalismus bejaht, aber die Ungültigkeit der Zwecke verneint, die teleologische Weltansicht, die im Princip der Dinge die zweckthätige Kraft wirksam sein läßt und auf diese Erkenntniß die Lehre von Gott und der Natur der Dinge gründen möchte. Jene erste Antithese, die aus der kritischen Philosophie hervorgeht und die wir an ihrem Ort ausssührlich darstellen werden, erscheint in J. G. Fichte: Gott gilt als die ewige Ordnung der

<sup>\*)</sup> Fr. H. Jacobi: Ueber die Lehre des Spinoza in Briefen an M. Mendelssohn (1785). S. 170—72. Ludw. Feuerbach: Grundsähe d. Philos. d. Jufunft (1843). Ges. W. Bb. II. S. 285—87. Bb. IV. S. 380—92. Ueber Jacobi vgl. Bb. II. biesek Berkes (2. Aufl.) Buch III. Cap. VIII. S. 845—49. Bb. V. Buch I. Cap. XI. S. 189.

Dinge, diese aber nicht als Natur, sondern als Freiheit, sie besteht im Willen und seinem Endzweck. Alles hängt davon ab, ob die persönliche Freiheit (das Ich) verneint oder bejaht wird; der pantheisstische Naturalismus verneint von Grund aus, was der pantheisstische Moralismus von Grund aus bejaht. Daher konnte Fichte sagen: "Es giebt nur zwei völlig consequente Systeme: das kritische und das spinozistische".\*)

Die beistisch gefinnte Aufklärung des vorigen Jahrhunderts wollte keine andere Offenbarung Gottes julaffen als die natürliche Ordnung der Dinge, in dieser aber auch den vollen Ausdruck gottlicher Weisheit und Gute anerkannt wiffen. Daber ftand ihr nichts höher als die Betrachtung der natürlichen 3wedmäßigkeit ber Dinge, ber abfichtsvollen Bilbungen ber Natur und ihrer Muglichkeit für den Menichen. Rein Bunder, daß diefer Aufflarung Spinoza nicht einleuchten wollte, daß fie erfcrat, als Jacobi die Lehre desfelben in ihrem wahren Licht barftellte; bag namentlich Dofes Mendelssohn in der Behauptung, Spinoza habe die Zwecke ver-neint, lieber eine Berläfterung des Philvsophen sehen, als diesem eine folche "Narrheit" zutrauen mochte. Er hatte fich nie in einen öffentlichen Streit über Leffings Spinozismus und Spinozas Lehre einlassen follen, ba ibm die lettere so fremd und unbekannt war, daß er die Ethit taum gesehen, viel weniger je gelesen haben tonnte. Stellte er doch die verwunderliche Frage: welche Schriften Jacobi für die Urkunden der Lehre Spinozas ansehe, ob die von L. Meger herausgegebenen oder andere?\*\*)

Spinoza verneint die Zwecke überhaupt, die natürlichen ebensowohl als die moralischen, und läßt in der gesammten Weltordnung kein anderes Bermögen und keinen anderen Zusammenhang gelten als die bloße Causalität. Hier erhebt sich gegen seine Lehre die auf den Zweckbegriff oder die Teleologie gegründete Weltansicht. Im Interesse dieser Weltansicht hat neuerdings Trendelen burg zu zeigen versucht, daß die eigenthümliche und bedeutsame Stellung, welche unter den philosophischen Systemen die Lehre Spinozas der Teleologie gegenüber einnimmt, unhaltbar sei. Man darf die Bejahung oder Berneinung der Zweckbegriffe gewissermaßen zur Grundsrage der

<sup>\*)</sup> Lgs. Bb. V. bieses Werts, Buch III. Cap. III. S. 489; S. 504, 526 figb.

— \*\*) Bergs. Bb. II. bieses Werts (2. Aufl.) Buch III. Cap. IV. S. 773 figb.
Cap. VIII. S. 863 figb.

Philosophie, jur Richtschnur unserer Beurtheilung ihrer Suftem machen und von hier aus die Standpuntte bestimmen, welche in den Systemen der Philosophie herrschen und geherrscht haben. Syfteme, die alles durch Zwecke erklaren; es giebt andere, jenen entgegengesekte, welche die Awecke verneinen und alles blos burch wir tende Ursachen oder mechanische Causalität erklären wollen; Trenbelenburg nennt die Spsteme der ersten Art teleologisch. zweiten mechanisch ober materialistisch; Beispiele der teleologischen Weltanficht seien das platonische, aristotelische, stoische System; ein Beispiel der entgegengesetten mechanischen oder materialistischen Beltanfict die atomistische Philosophie Demotrits. Nicht alle Systeme fallen unter biefen Gegenfat. Es giebt folde, die beides jugleich, und folche, die keines von beiben find. Nehmen wir Spfteme der erften Urt, fo konnen biefelben entweder beide Principien trennen und in diefer Trennung bejahen, indem fie jedes ein befonderes, ibm eigenthumliches Gebiet beherrichen laffen, ober fie vereinigen beide, indem fie die wirkenden Urfachen als dienendes Brincip den 3wedurfachen unterordnen. Wenn fie beide Begriffe getrennt gelten laffen, fo werden die Systeme dualistisch ausfallen und in dem einen ihrer Theile teleologisch, in dem anderen mechanistisch verfahren: Beispiel eines folden dualiftischen Syftems ift die cartesianische Bhilosophie. Die Lehre Spinogas ift ein Shftem der zweiten Art, fie ift weber teleologisch noch mechanisch (materialistisch): eben barin besteht nach Trenbelenburg ber eigenthumliche Charatter biefes Suftems. ber Gebante ben Grund bestimmt und erleuchtet, aus welchem bie Dinge hervorgehen, so ist die Erklärungsart der letteren teleologisch. das Denken ist wirksam in allen Dingen, also auch in der Bildung Wenn aber das Princip, woraus die Dinge herborgeben, dem Gedanken völlig fremd ift, fo muffen die Dinge aus einem blinden Grunde und durch eine blinde Nothwendigkeit d. h. materialistisch und mechanisch erklärt werden; dann ist die Materie und ihre Rraft in allen Dingen wirkfam, alfo auch in der Bilbung bes Gedankens, in der Erzeugung des Geiftes. Wenn aber das Denten in der Bilbung der Körper und die Materie oder Ausdehnung in der Bildung des Gedankens gar nichts vermag, fo ift die teleologische Erklärungsweise eben so unmöglich als die materialistische (mechanische). Dies ift ber Fall, wenn Denten und Ausdehnung volltommen getrennt find und jedes von dem anderen volltommen un-

abhangia. Run begreift Spinoza Denken und Ausbehnung als die bei= ben in ber Substang vereinigten, aber in ihrer Wirksamkeit von einander völlig getrennten und unabhängigen Attribute, deren jedes urfprunglicher Ratur ift: baber ift fein Spftem weber teleologisch noch materialistifc. In biefes Berhältnig ber beiben Attribute fest barum Trendelenburg den "Grundgedanken Spinozas" und sucht nachzuweisen, wie der Philosoph in der Entwicklung seiner Lehre Diesem Grundgebanken untreu wird. Denn er kann die inabaquate Ibee aus dem blogen, von der Materie unabhängigen Denken ebensowenig erklären, als aus ber völlig gebankenlofen Materie, alfo läßt er fie unerklärt; und wenn er die abaquaten Ibeen als ben "befferen Theil des Geistes" bezeichnet, so fällt er unwillfürlich in die teleo-Logische Borftellungsweise, die er im Brincipe verneint. Daber befteht ber "Erfolg" diefes gangen Spftems zulett barin, baß fein Grundgedanke scheitert.

Laffen wir ben Erfolg und halten wir uns an ben "Grundgedanken" Spinozas, den Trendelenburg nicht richtig bestimmt hat. Das Berhältnif der Attribute hat nicht diese fundamentale Bedeutung und tommt auch erft im zweiten Buche ber Cthit zur ausbrud-Das Verhältniß der Attribute ift schon des= lichen Entscheidung. halb nicht der Grundgebanke Spinozas, weil das Attribut nicht der Grundbegriff ift. Der Grundbegriff ift Gott oder die Substanz. Auch der Gegensatz von Teleologie und Materialismus (Mechanismus), worauf Trendelenburgs Untersuchung fußt, ist keineswegs zutreffend. Teleologie und Materialismus find so wenig entgegengesett, als Materialismus und Mechanismus identisch find. Man tann bie Materie als alleinigen Grund der Dinge bejahen, ohne die Zwecke au verneinen; man kann ihr typische ober aweckthätige Kräfte inwohnen und also die Materic selbst zweckthätig wirken lassen. giebt, um den tantifchen Ausbruck zu brauchen, einen Standpuntt des Sylozoismus, der beides zugleich ist: materialiftisch und teleologisch. Ebensowenig ist Materialismus und Mechanismus ibentisch. Warum foll nur die Materie es allein sein, die mechanisch wirkt? Sie kann zweckthätig wirken und das Denken auch mechanisch. Wenn Trendelenburg die bloße Caufalität (im Gegensat zur zweckthätigen) ber mechanischen gleichsett, wogegen wir nichts einwenden, fo muß ihm in der Lehre Spinozas das Denken als ein Bermögen erscheinen, bas nur mechanisch wirkt, nur die Rraft einer causa efficiens ausmacht. Daher läßt sich nicht sagen, daß Spinozas Lehre weber telmlegisch noch mechanisch sei, da dieses Spstem nur die wirkenden Ursacha kennt, also keine andere Wirksamkeit bejaht, als die mechanische.

Seben wir, wie Trendelenburg bazu tam, die wirkende obn mechanische Causalität der materiellen oder gedankenlosen gleichzuseten. Er betrachtet als den bochften aller Gegenfate die blinde Rraft und ben bewuften Gedanten: diefen Gegenfat zu begreifen und richtig n verföhnen, fei das Grundproblem aller Philosophie. Gingeführt wird der Gegensat in der Fassung: "blinde Araft und bewußter Gedank", bann gilt ohne die nähere Bestimmung basselbe Berhältniß amijden "Araft und Gedante" fcblechthin. Blinde Araft und bewufter Gebanke find einander allerdings entgegengesett, nicht weil die eine Seite Rraft und bie andere Gedante, fondern weil jene blind und diefe bewußt ift. Rraft und Gedanke schlechthin bilben keinen Gegensatz. Ift das Denken nicht auch Kraft? Ift es namentlich bei Spinoza etwas anderes als Kraft, als unendliche, wirksame, nach dem Gefetz der blogen Caufalität wirkfame Araft? Rennt Spinoza das Denken nicht selbst "infinita cogitandi potentia"? der Begriff des Attributs bei Spinoza volltommen gleichbedeutend mit dem Begriffe der Kraft? Wenn man Rraft und Gedante als Gegenfage behandelt, fo macht man die ftille Borausfetung, daß die Araft identisch sei mit der blinden, gedankenlosen Araft, mit dem Gegentheile des Denkens, mit der Materie oder Ausdehnung, das es nur materielle Aräfte gebe, und das Syftem der wirkenden Urfachen vollkommen eines fei mit dem Materialismus. Auf diefer Annahme beruht Trendelenburgs Grundanschauung des Spinozismus; fie hängt von der Boraussetzung ab, daß Kraft, blinde Kraft und Materie ober Ausbehnung einen und denselben Begriff bilben. Richt fo verhält fich die Sache in der Lehre Spinozas. Hier find Denken und Ausdehnung ibentisch im Begriffe bes Attributs ober der Rraft; jenes ift die denkende, diese die materielle (blinde) Kraft; die Rraft bes Denkens erzeugt die Erkenntniß, die der Materie erzeugt die Bewegung, aber teine von beiben handelt nach Zweden, fondern jede nach demfelben Gefet und berfelben Ordnung wirkender Caufalität. Denken und Ausdehnung find bei Spinoza vollkommen eines in ber Ausschließung ber 3wecke, in ber Ecfüllung ber Caufalitat; barum erzeugen beide unabhängig von einander diefelbe Ordnung der Dinge: daher jene Identität des "ordo rerum" und "ordo idearum".

Etwas ganz Anderes also ist Trendelenburgs Grundanschauung von der Lehre Spinozas, etwas ganz Anderes diese Lehre selbst. Te-leologie und Materialismus sind nicht entgegengeset; Materialismus und Mechanismus sind nicht identisch, so wenig als blinde Arast und Arast überhaupt. Teleologie und wirtende Causalität sind Gegensäße. Wenn man aus dem Gesichtspunkte dieses Gegensäßes den Spinozismus betrachtet, so darf man in keinem Falle sagen: er sei weder das eine noch das andere, weder teleologisch noch mechanisch im Sinne der wirkenden Ursachen; sondern er ist die vollkommene Bejahung der mechanischen Causalität und die vollkommene Verneinung der Teleologie; er steht in diesem Widerstreit durchaus auf der einen Seite und durchaus gegen die andere. Es giebt überhaupt kein System, das ein solches weder — noch, wie nach Trendelenburg der Spinozismus sein soll, sein könnte: ein Ding, das weder Fisch noch Fleisch ist.\*)

<sup>\*)</sup> A. Trendelenburg: lleber Spinozas Grundgebanken und beffen Erfolg. (Akab. der Wiffensch. 1849.) Hiftorische Beiträge zur Philosophie. Bb. II. (1855).

In ben hift. Beitr. Bb. III. (1867) S. 362-376 hat Er. seine Anficht von ber Lehre Spinozas wiederholt, aber ich kann nicht finden, daß er durch neue Gründe meine obige ihm wiberftreitenbe Auffaffung entfraftet habe. Den Ginwürfen, bie an der bezeichneten Stelle gegen mich gerichtet find, habe ich im Intereffe der wiffenichaftlichen, zur Beurtheilung Spinozas lehrreichen und wichtigen Frage bie nach= folgenden Bemertungen entgegenzuseten: 1. Der Dualismus zwischen Denten und Musbehnung ift nicht ber Grundgebante Spinozas, fonbern ber Descartes'. 2. Denten und Ausbehnung sind bei Spinoza nicht die einzigen Attribute, sondern unter gabllofen bie beiben erkennbaren. Schon beshalb tann ihr Berhältniß nicht bas Fundament bes gefammten Syftems fein. 3. Aus bem Gegensatz zwischen Denten unb Ausbehnung folgt die Verneinung der Zwede nicht überhaupt, sondern nur rudsichtlich ber Materie; bie Teleologie wird in Folge jenes Gegensates nur von ber Körperlehre, nicht von der Geisteslehre ausgeschlossen. So verhielt sich die Sache Auch in Spinozas turzem Tractat gilt, wie Tr. felbst bemerkt, ber bei Descartes. Dualismns der Attribute ohne die Berneinung der Zwecke. 4. Tr. Abhandlung "über Spinozas Grundgebanten und beffen Erfolg" grundet fich barauf, bag nach ber Lehre Spinogas bas Denten nichts in ber Ausbehnung, biefe nichts im Denten be= wirken tonne. Also muffen auch ihm Denken und Ausbehnung in ber Lehre Spinogas für wirtfame Rrafte gelten, und wenn die hift. Beitr. diese meine Unficht bestreiten, kommen fie mit Er. früherer Abhandlung felbst in Conflict. Die neue Erflarung, nach welcher bie Attribute nicht Rrafte, sonbern Definitionen Bottes fein jollen, habe ich in bem betr. Abschnitt bieses Werks beurtheilt (S. 359 u. 368). 5. Ich wieberhole: Teleologie und Materialismus find nicht als folche entgegengesett: dies beweist ber Sylozoismus. Materialismus und Mechanismus ober bas Syftem ber wirkenden Ursachen sind nicht als solche ibentisch: bies beweist ber Spinoziamus.

#### III. Die inneren Wiberfpruche bes Syftems.

#### 1. Gott und bie Liebe Gottes.

Wie verhält es sich nun mit dem wirklichen Grundgedanken und dessen folgerichtiger Entwicklung in der Lehre Spinozas? Bergleichen wir zur einfachen Auflösung dieser Frage den Grundbegriff des Systems mit dem letzten Gedanken, in welchem die Kette der Folgerungen schließt und das System sich vollendet.

Das Princip des ganzen Syftems ift die Substanz oder Gott als die erfte, einzige, innere, freie Urfache aller Dinge. Der höchte Folgebegriff, in dem das Ganze sich abschließt, ist die unendlice, Diefer Begriff erschien bei intellectuelle Liebe Gottes zu fich felbft. ber erften, in die Darftellung des Syftems verfenkten Betrachtung als der Ausdruck einer in fich vollendeten harmonie, gleichsam als ber Schluffaccord ber gangen Lehre. Wenn wir die Sache aber genauer erwägen, fo find bie beiben Begriffe teineswegs in einem folden vollkommenen Ginklange. Das Wefen Gottes mußte fo begriffen werden, daß zur Natur besielben weder Berftand noch Bille geboren konnten. Wenn aber Gott den Intellect von fich ausschließt, fo kann er auch tein intellectuelles Berhältniß zu fich felbst einnehmen. In Gott giebt es keine Affecte, also auch keine Freude. Spinoza sagen, daß sich Gott seiner eigenen Bolltommenheit erfreue?\*) Liebe ift eine Art ber Freude. Wenn Gott fich nicht freuen kann, so kann er auch nicht lieben, und es darf nicht von einer Liebe Gottes gerebet werben. Gott ift bas vollkommen unendliche, unbeschränkte, also unperfönliche und selbstlose Wesen. Wenn Gott fein Selbst ift, so giebt es in ihm auch feine Beziehung zu fich felbft, so tann er auch nicht eine Liebe zu fich felbft haben. Daher widerspricht die unendliche, intellectuelle Liebe Gottes zu fich felbst dem Wefen Gottes, weil fie 1. intellectuell, 2. Liebe, 3. reflexiv (Beziehung auf das eigene Selbst) ist. Der lette Folgebegriff der Lehre Spinozas widerstreitet burchgängig bem erften Grundbegriff berfelben.

#### 2. Gott und Menich.

Die Liebe Gottes zu fich selbst ist in Wahrheit nichts Anderes als unsere Liebe zu Gott, als jener amor Dei intellectualis, dem

<sup>\*)</sup> Eth. V. Prop. XXXV. Dem. Dei natura gaudet infinita perfectione.

bie Erkenntnig beiwohnt, daß Gott nicht wiederlieben tann. unsere Liebe ju Gott ift ber affectvolle Ausbruck unserer klaren Ertenntnig Gottes, und diese Ertenntnig ift ber Grund unserer Freiheit. Das Syftem beginnt mit ber göttlichen Caufalitat und endet mit der menschlichen Freiheit. Gott ift die einzige oder alleinige Wenn ich von bem, was in ober außer mir Ursache aller Dinge. acschicht, die alleinige Ursache bin, so bin ich thatig und frei; in jedem andern Falle bin ich leidend und unfrei. Es giebt teine andere Freiheit als die unbedingte Causalität; es giebt keine andere unbe= bingte Caufalität als die göttliche. Gott ift bemnach bas einzige Dem widerspricht die Behauptung der menschlichen freie Wefen. Die göttliche Causalität und die menschliche Freiheit verhalten fich, wie eine Bejahung und beren contradictorische Berneinung. So widerstreitet in dem Syfteme Spinozas dem Grundsat der höchfte der Folgefate.

Der Grund unserer Freiheit ift unsere Ertenntnig Gottes, in der fich die klare Erkenntnif der Dinge vollendet. Buerft ift Gott das wirkende Wesen der Dinge, zulegt ift er das erkannte Wesen der Dinge. Als das wirkende Wefen ift er die Urfache aller Dinge; als bas ertannte ift er ein Gegenftand bes menschlichen Geiftes, alfo das Obiect eines einzelnen Dinges. Offenbar ift eine auffallende Differeng amifchen bem Dafein ber wirkenben und bem Dafein ber erkannten Substang: jene existirt im unendlichen Universum ober in ber Ordnung aller Befen, diefe exiftirt im menfchlichen Geifte ober in dem Berftande eines einzelnen Wefens. Als Object des mensch= Lichen Geiftes ift die Substanz gegenwärtig in einer endlichen Ericheinung, eingefaft in die Borftellung eines beterminirten Befens. also ift sie nicht mehr, was sie im Anfange war: ens absolute indeterminatum.

Aus dem Wesen Gottes kann die Erkenntniß Gottes nicht folgen, benn die Erkenntniß ist nur möglich durch den Intellect, und der Intellect ist in dem Wesen Gottes nicht möglich. Daher ist die Bebingung, aus welcher allein die Erkenntniß folgt, von der Natur Gottes ausgeschlossen. Die Erkenntniß Gottes folgt aus dem menschlichen Geiste, aber der menschliche Geist ist ein Modus Gottes, ein endlicher, zufälliger Modus, er ist ein Ding unter Dingen, eine Wirkung unter Wirkungen, ein Glied im Causalnezus der Natur. Wie ist es möglich, daß ein solches Glied sich von der Kette, in die

cs verstochten ift, unterscheidet? In dem Augenblick, wo es sich davon loslöst, ist es nicht mehr ein Glied der Causaltette. Wenn es sich aber vermöge seiner Natur nicht davon unterscheiden kann, so kann es sich den Causalzusammenhang auch nicht objectiv machen, weder ihn selbst noch dessen ewige Ursache erkennen. Der menschliche Geist, der als einzelnes Wesen in das Gebiet der mittelbaren Wirtungen gehört, ist nicht im Stande, Gott zu erkennen, ihn, der die erste Ursache aller Dinge ausmacht. Ich sebe die Macht der Dinge ausmenn ich sie in mein Object verwandle. Eine Macht, die mich volltommen bedingt, von der ich ganz und gar abhänge, von der ich nie unabhängig sein kann: eine solche Macht kann auch nie mein Object werden, mein erkennbares Object. Also ist es unmöglich, daß der menschliche Geist jemals Gott erkennt. Diese Erkenntniß widerspricht sowohl der Natur Gottes als der Natur des menschlichen Geistes.

Was aber ber menfchliche Geift nicht vermag, das vermag ebensowenig ober noch weniger ein anderer endlicher Modus. Jedes eingelne Ding gehört in die Rette ber mittelbaren Wirkungen, beren lette Urface Gott ift. Reine biefer mittelbaren Wirkungen tann fic bon ber Rette, in die fie eingeschloffen ift, losreigen; teine tann fic bie absolute Ursache, von der fie abhängt, objectiv machen: in teinem einzelnen Dinge ift baber die Ibee Gottes möglich. Bas aber überhaupt kein Modus vermag, das kann auch nicht durch den Inbegriff aller Modi zu Stande kommen, bas ift auch in dem unendlichen Berftande als bem Inbegriff aller Ideen nicht möglich. Rach Spinoza verhalt fich ber unendliche Berftand jum endlichen, wie das Gange jum Theil, die Erkenntnig des unendlichen Berftandes jur menfc lichen, wie die Bedingung jum Bedingten. Da die Bedingung ift, fo ift auch bas Bebingte (bie Erkenntnig im menfchlichen Geift): fo Da bas Bebingte nicht ift, so ift auch die Beschließt Spinoza. bingung nicht (bie Erkenntniß im unendlichen Berftande): fo lautet ber contradictorische Gegenschluß. Also kann die Erkenntnig Gottes weder durch Gott noch durch den unendlichen Berftand noch durch ben endlichen (menschlichen Geift) ftattfinden: fie ift demnach in ber Ordnung der Dinge, wie sie Spinoza begreift, überhaupt unmöglich. Da nun eine wahre Erkenntniß der Dinge blos durch die Erkenntniß Gottes möglich ift, so muffen wir mit diefer auch jene verneinen und erklären, daß alle abaquate Erkenntnig unmöglich erfcheint, fo lange die Bedingungen gelten, welche die Lehre Spinozas feftstellt.

#### 3. Geift und Rörper.

Der menschliche Geist ist nach Spinoza die Idee des Körpers, er ist die Idee oder der Berftand eines einzelnen wirklichen Dinges. Dasselbe gilt von jedem andern Modus. Warum ist nicht jedes andere einzelne Ding auch die Erkenntniß seines Rorpers und seiner felbft in bemfelben Dafe als ber menfoliche Geift? Beil dieser feinem Bermögen nach um fo viel vollkommener ift, als bie andern Beifter ober die Ibeen ber andern Dinge. Er ift die Idee des menfclichen Rorbers, ber um so viel vollkommener ift als die andern Rörper. Der menschliche Geift unterscheibet ben Rorper, beffen Ibce er ift, von allen andern; er erkennt biefen Rorver als ben feinigen und baburch zugleich fich felbft. Er ftellt biefen Rörber als ben fei= nigen bor, indem er ihn empfindet; aber der Geift ift feiner Natur nach blos bentend, bas Denten ift seiner Ratur nach vollkommen unabhängig von der Ausdehnung, der Geift also unabhängig vom Rörper und von fich aus mit dem letteren in keiner unmittelbaren Gemeinschaft. Also tann es auch ber Geift nicht fein, ber ben Rörper empfindet; wenn daber Empfindungen ftattfinden, so konnen fie nur im Rorper sein, und nur die Ideen derfelben find im Geift. Affectionen des menschlichen Körpers find Empfindungen: eben darin unterscheidet fich der menschliche Körber von den andern, eben dieser Unterschied erklart die größere Bolltommenheit des menschlichen Korpers und damit zugleich die bes menschlichen Geiftes.

Aber hier gerathen wir mit Spinoza in unauflösliche Schwierigkeiten. Die Körper find nur ausgedehnt und darum nur bewegt;
der menschliche Körper unterscheidet sich durch den Reichthum seiner
Jusammensetzung, durch den Complex seiner Bewegungen von andern
Körpern, durch nichts weiter. Wenn also der menschliche Körper
Empfindungen hat, so können diese nur Bewegungen sein: es mussen
daher Bewegungen sein, die sich hier in Empfindungen verwandeln.
Aber wie kann Bewegung jemals Empfindung werden? Dies hat
Spinoza so wenig erklärt als ein Anderer, so wenig als es sich überhaupt erklären läßt. Wenn aber die Bewegungen als solche niemals
Empfindungen werden können, wenn aus dem bloßen Mechanismus
der Jusammensetzung und Bewegung die Empfindung nie resultirt,
so kann sie auch nicht im Körper zu Stande kommen, und da der
Geist unter dem Gesichtspunkte Spinozas nur Ideen, aber nicht
Empfindungen haben kann, so sind die Empfindungen, da sie weder

aus dem Körper noch aus dem Geifte hervorgehen können, überhaupt unmöglich.

Ift aber der menschliche Körper vermöge feiner Bewegungen empfindungsfähig, fo muffen es bie anderen Rorper auch fein. Warum Die thierischen Rorper haben Empfindungen jo find fie es nicht? gut als ber menschliche. Warum find die thierischen Seelen nicht in bemfelben Mage erkenntniffahig als die menfchlichen? Bei Spinoza find Empfindungen und finnliche Borftellungen forperliche Borgange. fic find Affectionen des menschlichen Körpers. Bas waren auch bie Ibeen diefer Affectionen, von denen Spinoza so viel redet, wenn fie nicht Ibeen der Empfindungen waren? Wenn diese Ibeen felbst bie Empfindungen waren, fo konnten die Affectionen nur Bewegungen fein; bann mußten bie Ibeen biefer Affectionen Ibeen gewiffer Bewegungen fein, was fie offenbar nicht find; ber menschliche Beift, indem er empfindet, müßte dann gewiffe Bewegungen vorstellen, was offenbar der Kall nicht ift. Also sind die Ideen der körperlichen Affectionen nicht felbst Empfindungen, und die Empfindungen fallen bei Spinoza (nicht mit den Joeen, sondern) mit den körperlichen Affectionen zusammen.

hier haben wir bas Dilemma beutlich vor uns, in bas fich bie Lehre unseres Philosophen verstrickt: unsere Empfindungen find entweder die Ideen unserer körperlichen Affectionen oder fie find diese Ibeen der Affectionen konnen Affectionen felbst d. h. Bewegungen. fie nicht fein, benn die Empfindungen waren bann Ibeen gewiffer Bewegungen: dies streitet mit der Lehre Spinozas, mit der Erfahrung, mit der Natur der Empfindung. Bewegungen konnen die Empfindungen nicht sein: dies ftreitet mit der Natur der Empfindung, die fich aus der bloken Bewegung nicht erklärt. Die Lehre Spinozas tann bemnach die Thatsache ber Empfindungen nicht er-Die Ideen der Empfindungen find aber die inabaquaten Ibeen, überhaupt die Quelle aller inadaquaten Erkenntniß, die Elemente der menschlichen Imagination. Ift die Empfindung unerklärlich, so gilt basselbe auch von den Ideen der Empfindungen, so ift auch die inabaquate Erkenntnig unerklärlich.

Unter bem Gesichtspunkt Spinozas ist daher weder die adäquate noch die inadäquate Erkenntniß, also die Erkenntniß in keinerlei Art zu begreisen; vielmehr muß sie in jeder unmöglich erscheinen. Diese Ordnung der Dinge widerstreitet dieser Erkenntniß der Dinge.

#### 4. Beltipftem und Erfenntniffpftem.

Die Möglichkeit der klaren Erkenntniß widerstreitet dem Wesen Gottes eben fo fehr als bem bes menfchlichen Geiftes. Gott als bie schrankenlose Substanz ohne Verstand und Wille kann weder selbst erkennen noch von einem andern Wesen erkannt werden: er kann nicht Ertenntnifiobiect fein. Der menichliche Geift als Mobus ober als Glied im Causalnezus der Dinge, als eine unter den abhängigen, mittelbaren, zufälligen Wirtungen, tann fich das Wefen Gottes und der Dinge nicht objectiv machen: er kann nicht Erkenntniksubject Alfo ftreitet die Möglichkeit der flaren Ertenntnig mit der Natur sowohl der Substanz als des Modus. Svinoza beareift Gott als die eine und einzige Substanz und die Dinge als deren Mobi. Dies heißt: er begreift die Weltordnung als Natur, beren alleiniges Gefet die bloße Causalität ift. In einer solchen Ordnung der Dinge ift eine rationale Erkenntnig berfelben nicht möglich. Sier ift in ber Lehre Spinozas der Widerstreit amischen Rationalismus und Naturalismus, zwifchen ihrem Ertenntnigfuftem und ihrem Beltfuftem. Die Grundzüge dieser Lehre erheben fich gegen einander. Wenn die Welt in der That so ware, wie Spinoza fie erkannt haben will, so ware volltommen unbegreiflich, wie in einer folchen Ordnung ber Dinge eine folde Erkenntnik zu Stande kommt. Wenn ber Spinozismus als Weltordnung möglich ift, fo ift er als Philosophie ober als Ertenntnig biefer Weltordnung unmöglich. Ift ber menschliche Geift in Wahrheit blos ein endlicher und zufälliger Modus, fo kann er nie ein welterkennenbes Wefen, nie ein Spinoga werben, fo wenig als das Dreieck ein Mathematiker! In der Ordnung der Dinge, wie fic Spinoza als die wahrhaft wirkliche begreift, ift alles möglich, nur er felbft nicht, nur tein Wefen, bem biefe Ordnung einleuchtet.

Die unklare Erkenntniß beruht auf den unklaren oder inadäquaten Ideen, welche vorstellen, was wir empfinden. Es giebt keine unklare Erkenntniß, wenn es nicht Ideen der Empfindungen giebt; der Geist kann nur dann Empfundenes vorstellen, wenn der Körper Empfindungen hat, d. h. wenn die Empfindungen gleich sind den körperlichen Affectionen oder gewissen Bewegungen des Körpers. Nun aber lassen sich aus bloßen Bewegungen niemals die Empfindungen erklären. So lange die Körper blos bewegungsfähig sind, sind sie nicht empfindungsfähig. Die Bewegung erzeugt den Eindruck; die Empfindung ist die Perception des Eindrucks. Die Körper aber sind nur bewegungsfähig, so lange sie nichts Anderes sind, als Modi der Ausdehnung, so lange die Ausdehnung nichts Anderes ist als das Gegentheil des Denkens. Sind Denken und Ausdehnung entgegengesete Attribute, so sind die Körper blos bewegungsfähig und bewegt, so ist kein Körper empfindungsfähig, er mag noch so zusammengesett und in seinen Bewegungen noch so complicit sein; dann sind die Affectionen des menschlichen Körpers keine Empfindungen, also die Ideen dieser Affectionen keine unklaren Ideen: dann ist die unklare Erkenntnis und mit ihr der Compley der inadäquaten Ideen unmöglich.

Die Möglichkeit der klaren Erkenntniß streitet mit der Natur der Substanz und der Modi, mit der Natur Gottes und des menschlichen Geistes, wie sie Spinoza begreist; die Möglichkeit der unklaren Erkenntniß streitet mit dem Berhältniß der beiden Attribute, wie Spinoza dasselbe seskstellt. Also streitet die Erkenntniß durchgängig mit den Principien des Spstems: den Grundbegriffen der Substanz, des Wodus und der Attribute.

#### 5. Substanz und Mobus.

Aber auch diese Grundbegriffe selbst sind in Widerstreit mit einander. Gott foll die innere Urfache aller Dinge, omnium rerum causa immanens fein. Ift Gott in der That diefe Urfache? Er ift Substanz, die Dinge sind Modi. Die Substanz ist ihrem Wesen nach unendlich, schrankenlos, unbedingt, nothwendig; die Modi find ihrem Wefen nach endlich, beschränkt, bedingt, zufällig: jene ift vollkommen indeterminirt, diese find vollkommen determinirt; die Substanz ist ursprünglich und frei, die Dlobi find abgeleitet und unfrei; jene ift ewige Ursache, diese find vergängliche Wirtungen. Was können die Dinge noch mit dem Wefen Gottes gemein haben, wenn fie dem= selben in allen ihren Bestimmungen so ungleich und so entgegengeset find? Wo bleibt die Immaneng des göttlichen Befens? Bare Gott als die Substanz, als die ursprüngliche Macht und wirkende Ratur, bie er ift, den Dingen wirklich immanent, fo mußten diefe felbft Substanzen, felbst ursprüngliche Wesen, felbst wirtende Raturen sein. Aber fie find das Gegentheil von alle dem, was fie fein mußten, wenn Gott in Wahrheit ihre innere Urfache mare. Zwischen Substanz und Modus ift eine Kluft, eine Ungleichheit, die einen neuen Dualismus begründet, der mit dem Princip der wirklichen Immanenz ftreitet. Die Substanz soll den Dingen immanent sein; in Wahr= heit ift sie ihnen so wenig immanent, als der Ohnmacht die Macht.

#### IV. Das neue Problem.

Die Widersprüche liegen am Tage, fie folgen sammtlich aus ber Natur und dem Charatter bes Spftems: aus diefer Bereinigung bes Rationalismus, ber alles Jrrationale ausschließt, und bes Na= turalismus, ber alles verneint, was bem Begriff ber blogen Caufa-Lität widerstreitet. Mit dem Wesen Gottes ftreitet die Liebe Gottes ju fich felbft, mit ber göttlichen Causalität ftreitet die menschliche Freiheit. Mit dem Begriff der Substanz streitet deren Erkennbarkeit durch den menschlichen Geift; die Ertenntnig der Substang burch ben menfclichen Geift widerftreitet ber Ratur bes letteren, dem Beariffe des Modus. Mit dem Begriffe des Körpers ftreitet die Mög= lichteit der Empfindung, fie widerftreitet ebenfo fehr dem Begriffe bes Beiftes: fie tann weber im Geift, als bem Gegentheile bes Ror= pers, noch im Rorper, als bem Gegentheile bes Geiftes, ftattfinden. Die Möglichkeit der Empfindung und damit auch die der inada= quaten Ideen ift unvereinbar mit bem Berhaltnig zwischen Geift und Rorper, wie basfelbe aus bem Berhaltnig zwischen Denten und Ausbehnung nothwendig folgt: die inabaquate Erkenntniß ift un= möglich, jo lange bie Attribute einander entgegengesett find. Das Berhaltniß zwischen Substanz und Modus streitet mit der Immaneng der Substang, die den regulativen Grundbegriff des gangen Spftems ausmacht. Dieses Spftem der Ertenntnig ift mit diesem Spftem ber Raturordnung nicht zu vereinigen: diefer Rationalismus nicht mit diesem Naturalismus.

#### 1. Die Substantialität ber Dinge.

Die Möglichkeit der Extenntniß gilt, denn ihre Berneinung wäre die Verneinung der Philosophie. Wenn der menschliche Geist im Stande ist, die Dinge zu extennen, so ist er kein bloßer Modus, so gilt dasselbe auch vom menschlichen Körper, also von der gesammten menschlichen Natur. Wenn aber der Mensch aufhört Modus zu sein, so gilt dasselbe von allen Dingen überhaupt, denn sie sind von dem Menschen nur dem Grade, aber nicht dem Wesen nach verschieden. Damit löst sich der Zusammenhang auf, der die Dinge im Kischer, Gesch. d. Aphilosophie. II. 3. Aust.

natürlichen Causalnezus verknüpfte; diese festgeschmiedete Rette springt entzwei, indem sich ein Glied davon absondert: die Glieder sämmtlich lösen sich los und bilden jedes ein besonderes Wesen für sich, nicht eine Kette einzelner Modi, sondern eine Fülle einzelner Substanzen, die nicht ein einziges Wesen ausmachen, sondern nur besesteben Wesens sind: eine Fülle gleichartiger, nur dem Grade nach verschiedener Substanzen.

#### 2. Die Ginheit ber Rraft.

Die menschliche Erkenntnig schließt die Möglichkeit des 3rrthums in fich; ber Jrrthum befteht in den inabaquaten oder unflaren Ibeen, die ohne Empfindung nicht möglich find, Die Mog= lichfeit ber Empfindung gilt und muß mit ber menfchlichen Ratur in Ginklang gefett werben. So lange Rorper und Geift, Ausbehnung und Denken einander ausschließen, ift die Empfindung unmöglich; das Berhaltnig der Attribute hort darum auf in feiner bisherigen Form zu gelten. Bei Descartes maren Denten und Ausbehnung bie Wefensbeschaffenheiten entgegengesetter Substanzen; bei Spinoza find fie bie entgegengesetten Rrafte berfelben einen Substang; bei beiben find fie einander entgegengesett. Diefer Begensat verliert jett feine Geltung. Denten und Ausbehnung find eine und die felbe Rraft in verschiedenen Stufen; Borftellung und Bewegung find verschiedene Erscheinungsformen berfelben formgebenben, zwedthätigen ober borftellenden Rraft, die das Attribut jedes Dinges, bas Befen jeder Substanz ausmacht. Die Dinge muffen als Substanzen und bieje als eine jahllose Fulle vorftellender Rrafte begriffen werben, bie ftufenmäßig fortichreiten bon ber niedrigften bis gur bochften.

#### 3. Die Monabe.

Wir sind genöthigt, die Substantialität der Dinge zu bejahen, sobald mit dem Princip der göttlichen Immanenz Ernst gemacht wird. Die Substanz existirt nur dann wahrhaft in jedem Dinge, wenn jedes Ding Substanz ist. Aber die Dinge sind beschränkt. Die Substanz hört also auf, schrankenlos zu sein, denn als solche ist sie den Dingen nicht wirklich immanent. Aber von außen darf die Substanz nicht beschränkt oder bestimmt werden, denn sonst wäre sie nicht Substanz, sondern Modus. Also muß jest die Substanz gedacht werden als durch sich selbst beschränkte, als ein selbstbeschränktes,

clliteigenthumliches Wesen, d. h. als Individualität. In dem Begriff der Individualität gleicht sich der Gegensat aus zwischen der Substanz und der Natur des einzelnen Dinges: das Individuum ist Einzelsubstanz.

Jest erscheint das Wesen der Dinge als eine zahllose Fulle individueller Substanzen, deren jede eine vorstellende Rraft ausmacht. Bermöge dieser Araft bildet jedes Individuum eine untheilbare Ginheit. eine wirkliche Monas. In dem Begriff der Monade liegt baber die nachfte Lösung der Brobleme, die aus der Lehre Spinozas hervorgehen. Diefer felbft hat in dem bochften Begriffe feines Spstems die Gleichung zwischen Substanz und Modus gefordert; er bat ben Mobus innerhalb feiner Schrante zur Unendlichkeit ber Substanz erweitert und in die Unendlichteit ber Substang die Selbstbefchrantung aufgenommen. "Unsere Liebe zu Gott ift die Liebe Gottes zu Indem wir Gott lieben, liebt Gott fich felbft. fich felbft." Ausspruch erklärt die Einheit des gottlichen und menschlichen Wefens. Der freie, in die Betrachtung Gottes verfentte Menschengeift ift gleich ber Substang; bas göttliche Wefen, bas fich felbft liebt, indem es von uns erkannt und geliebt wird, ift gleich bem Menschen. hat Spinoza selbst Substanz und Modus (Gott und Mensch) einander gleich gemacht und wider seinen eigenen Ausspruch wirklich ben Areis in ein Quadrat verwandelt. Die Substanz ift ein Selbst gemorden, und ber menschliche Geift ift in ber Erkenntnig und Liebe Gottes ein wirklicher Ausbruck bes gottlichen Wefens. Was aber von einem einzelnen Wefen gilt, bas gilt von allen, wenn auch in verschiedenen Graden. Alle Dinge find jest burchbrungen von der Subftang, und ber Gebanke ber göttlichen Immaneng ift erfüllt.

Das Princip der Individualität verneint die Einzigkeit der Substanz und bejaht die Vielheit der Substanzen: darin besteht der Substanzen: darin besteht der Gegensatzu Spinoza. Das Princip der Individualität erklärt: diese zahllosen Substanzen sind einander nicht entgegengesetzt und dualistisch geschieden in Geister und Körper, sondern gleichartige Wesen, vorstellende Kräfte, die jede in ihrer Weise daßselbe Universum ausdrücken und eine einmüthige Weltordnung bilden: hier ist der Gegensatzu Descartes. Dieses Princip eröffnet uns die Aussicht in eine neue Philosophie, die Leibniz begründet: durch die Einheit von Denken und Ausdehnung wird der Begriff der Entwicklung gesordert, durch den Gegensatz beider wird er unmöglich gemacht.

Die dualistische Unterscheidung zwischen Denken und Ausbehnung war der charakteristische Grundbegriff der cartesianischen Lehre. So weit dieser Dualismus trägt, so weit reicht die Schule Descartes'. Spinoza verneint den Gegensat der Substanzen, aber er bejaht den Gegensat der Attribute in der einen Substanzen, aber er bejaht und erhält den eigentlichen Kern jener dualistischen Unterscheidung: darum rechen wir ihn noch zur Schule Descartes', das Wort nicht im engen Sinn der Nachahmung, sondern im weiten der Geistesrichtung genommen.

Leibniz bejaht die Substanz als Grundbegriff der Philosophie darum gehört er noch zu der dogmatischen und naturalistischen Richtung der neuen Philosophie, aber er verneint gegen Descartes den Dualismus der Substanzen, gegen Spinoza die Einheit der Substanzgegen beide den Dualismus der Attribute, den Gegensatz zwischen Denken und Ausdehnung: darum unterscheiden wir ihn von der Schule Descartes' und werden in seiner Lehre den Nebergang von der dogmatischen zur kritischen Philosophie erkennen, wie wir in der Lehre Spinozas den vollkommensten und reinsten Ausdruck der dogmatischen erkannt haben.



,

# Geschichte der neuern Philosophie

bon

### Runo Fifcher.

Erster Band.

Descartes und seine Schule

Erster Theil.

Allgemeine Ginleitung. Rens Descartes.

Bweite völlig umgearbeitete Auflage.

Unhang.

Beidelberg.

Verlagsbuchhandlung von Friedrich Ballermann. 1868.

## René Descartes'

## Sauptschriften

zur

## Grundlegung seiner Philosophie.

Ins Dentsche übertragen und mit einem Borwort begleitet

nod

Kuno Fischer.

Rene Ansgabe.

Beidelberg.

Verlagsbuchhandlung von Friedrich Ballermann.
1868.

The state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s

And the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second o

### Dorrede.

Sollen unter den Werten Descartes' biejenigen ausgewählt werden, welche die Grundlagen seiner Lehre enthalten und ben Umichwung erklären, ben ber Name Descartes in ber Beschichte ber Philosophie bezeichnet, so wird es keinem Renner ber Sache zweifelhaft fein, daß es die drei find, welche ich hier ben beutschen Lefern in unserer Muttersprache vorlege. Es giebt, so viel ich weiß, aus alterer Zeit beutsche Ueber= setzungen einiger Schriften Descartes'; ich habe fie angeführt gefunden, derselben aber nicht, obwohl ich mich bemuht, habbaft werden können. Aus neuerer Zeit tenne ich teine auch nur dem Namen nach. Für mich also habe ich in Betreff diefer Arbeit teinen Borganger gehabt. Doch wurde mich bieser Umstand nicht bewogen haben, fie zu veröffentlichen, um blos eine etwas auffallende Lude in unserer Uebersetungs= literatur auszufüllen.

Die Absicht der Herausgabe tam mir erst mahrend der Arbeit selbst, die ich junächst lediglich zu meiner eigenen Befriedigung unternahm. In der Borbereitung für die seit geraumer Beit nöthig gewordene neue Auslage meiner Geschichte

wenigstens einen weit le nur der philosophische G terial seiner Lehre ausm tung gewesen war. dringlicher, als früher, große Schriftsteller gelnen Bildungen feiner folgen, in jedem Borte 3 gnügen empfand. Ich mu der erste Philosoph, sond steller Frankreichs ift unt gilt, aber so lebhaft und s Bedeutung nie gefühlt ali tur ber Sache, baß ber gi ber große Schriftsteller if Ratur ihrer Sache so rei allen Sphären die seltenstei - ich nehme gewiß die unfrig

— ich nehme gewiß die unsrig von den bedeutenden Dent Einsachheit, Klarheit und banken höchst anschaulich und klar wiederzugeben, so findet man den größten Genuß darin, nicht blos mit einem solchen Philosophen zu denken, sondern ihn reden zu hören und reden zu lassen, mit der vollsten Ausmerksamkeit für jede einzelne Wendung und jedes einzelne Wort, und in dieser Stimmung für seinen Schriftsteller kommt der Leser unwillkürlich in den Zug des Uebersetzens.

So ist mir biefe Uebersetzung entstanden, ohne bag ich vorher ben Plan baju gefaßt, ohne baß ich mahrend berfelben an eine Beröffentlichung gedacht hatte. Ich bedurfte fie für mich felbst als ein Mittel, mir ben Philosophen menschlich naber zu führen und seine Befanntschaft weit eingebender und intimer zu machen, als es bei einer blosen Lesung, die immer etwas Flüchtiges behält, gelingen mag. Ueberseken beißt im gemiffen Sinne mitroftopiren. Auch die fleinen Buge des Originals, die dem Leser taum bemertbar find, treten bem Ueberseger hervor und werden sprechend. einem Borte: man erlebt ben Schriftsteller, wenn man ibn aus diefem Bedürfnig überfest. Und so find mir einige Wochen der vorjährigen Berbstferien, die ich in dieser Arbeit jugebracht habe, vortheilhaft und genugreich gewesen. Uebersetzung hat mir ben Dienst geleistet, ben ich in Absicht auf Descartes haben wollte: genau zu erfahren, wie er rebet und ichreibt.

Bu diesem Zweck mußte die Uebersetzung zwei Bedin= gungen vereinigen: das Original bis in die Worte hinein beobachten, um ein wirkliches Abbild zu werden, und zugleich sich selbständig und frei bewegen, damit sie nicht als unbeholfener Abdruck erscheine, oder überall von dem Original schülerhaft abhänge, wie der Schwimmer von der Leine.

Schriftstel Schrift aus 1 felbst frangöfi beiden andere ten, daß ber segen ist, als obwohl stets g oden, in bene schen nicht ohi lassen. Was b würde bei uns haben, ber bas f. Ich habe mir öf weglicher zu mac riodeneinheit ju zu ändern. Was aus meiner Aufg tigungen dazwisch ausführlichen Stel sit verdeutlichen w ber Herzbewegung und diesen Mechanismus im Einzelnen beschreibt, so wird sich der Leser, dem dabei mancherlei Irr=
thümer auffallen, selbst sagen, daß ein Schriftsteller des 17ten
Tahrhunderts die Entdeckungen nicht wissen konnte, die erst
im 18ten und 19ten Jahrhundert gemacht wurden. Ich habe mir hie und da eine erklärende und hinweisende Bemerkung
erlaubt, keine, die sich auf die Materien selbst einlassen.
Nuch sind diese Materien (den angesührten Fall vielleicht
ausgenommen, der nur die Bedeutung eines Beispiels hat,)
von selbst einleuchtend in der Entwicklung, in der sie Desecartes vorsührt.

3d habe geglaubt, ben Dienst, ben ich mir selbst mit Diefer Uebersetung geleistet, mittheilen ju durfen. Bir Deutsche haben von Seiten unserer Weltbildung das Bedürfniß und von Seiten unserer Sprache die Fähigkeit, die großen Schrift= fteller fremder Bolter uns anzueignen. Wir importiren nicht, sondern wir verdeutschen. Auf diese Berdeutschung, glaube ich, hat Descartes ein sehr begründetes Recht, und ich wunbere mich, daß er nicht längst in unserer Sprache einheimisch Bare er blos biefer größte Philosoph, Diefer hervor= ragende Schriftsteller Frankreichs, fo wurde ihm ichon beß= halb in unserer Uebersetungeliteratur ein Plat zutommen unter ben fremben Größen. Er ift uns naber verwandt. Man weiß, welchen Einfluß seine Philosophie auf Spinoza, Leibnig, Rant gehabt hat, wie Frankreich in bem Jahrhun= bert Boltaires' bem Beifte Descartes' untreu wurbe und fich zu Lode und zu den Sensualisten bekehrte, dagegen die beutsche Philosophie dem Geiste Descartes' verwandt blieb.

In der langen und zusammenhängenden Reihe der Phi= losophen, die bis auf unsere jüngsten herabreicht, bezeichnet Descartes das erste Glied. Es giebt gewisse, für die Richtung der Philosophie vollkommen entscheidende Bahr heiten, die er zum erstenmal im richtigen Lichte entdeckt und fundamental gemacht hat, die man noch heute von Nieman einleuchtender hört als von ihm, in denen er für alle Leiten der beste Lehrer der Welt bleibt. Darum wollte ich geradt diese Schristen nicht blos für mich übersetzt haben.

Diese drei grundlegenden Schriften, die eigentlich dasselben Kern enthalten und nur in verschiedener Weise entwickln, sind zugleich die ersten, die Descartes veröffentlicht hat: der discours de la methode (Lepten 1637)\*), die meditationes de prima philosophia (Paris 1641)\*\*), und die principia philosophiae (Amsterdam 1644). Die erste Schrift erschien an der Spisse seiner "essais", die außer ihr gleichsam als Proben der ausgestellten Wethode die Dioptrit, die Meteore und die Geometrie enthielten. Die zweite, sein eigentliches Hauptwert, wollte Descartes nicht veröffentlichen, bevor er sein Manuscript einer Reihe von Gelehrten mitgetheilt, deren Einwände empfangen und erwiedert hatte, und er gab dem Werte diese "Objectiones et Responsiones" in die Oessentlichseit mit, gleichsam um die Velles

<sup>\*)</sup> Der zuerst beabsichtigte Titel hieß: le projet d'une science universelle, qui pût élever notre nature à son plus haut degré de perfection.

<sup>\*\*)</sup> Der Titel der pariser Ausgabe hieß: Meditationes de prima philosophia, ubi de Dei existentia et animae immortalitate. Der Titel der zweiten amsterdamer Ausgabe sagt: Med. de prima phil., in quidus Dei existentia et animae humanae a corpore distinctio demonstrantur.

mit vorwegzunehmen und mit einer Reihe gemachter und übermundener Einwände seine Sache wie mit einer Schut= mauer zu umgeben. Das britte Wert enthalt in feinem erften Buch die Brincipien ber menschlichen Ertenntnig, in den brei folgenden die der materiellen Dinge, der Welt und der Erde. 3ch habe es hier nur mit dem ersten Buche zu thun, bas bem Inhalt nach genau jusammenhängt mit ben Betrache tungen und mit ber Schrift über die Methode. Bas in den Betrachtungen analytisch gefunden wird, das stellen die Brincipien in ihrem ersten Buch in fonthetischer Beise bar; und jener geometrifche Abrif, ben Descartes von feinen Betrachtungen zu geben versucht auf eine Anregung, die von Seiten gewiffer Einwurfe getommen war, bilbet ein naturliches Mit= telglied zwischen ben Meditationen und ben Brincipien. habe darum diese Stelle in die Uebersetzung aufgenommen. Die Meditationen aber beziehen fich zurud auf den discours de la methode, ben fie erläutern wollen, gleichsam als Commentar, wie Descartes selbst fich einmal brieflich ausbrückt. greifen diese brei Schriften in einander und bilben Ganges.

Die beiden ersten Schriften sind in einer Form versaßt, die sie einzig in ihrer Art macht. Wenigstens wüßte ich Richts in der philosophischen Literatur damit zu vergleichen. Man erwartet bei der ersten Schrift eine Methodenlehre und sindet diese in der Form einer Lebensgeschichte; man erwartet bei der zweiten eine metaphysische Untersuchung und empfängt diese in der Form von Confessionen. Das ist nur zu begreisen aus einem Character, der sein Leben mit der Wissenschaft und dem Nachdenken ganz zusammengeführt, der nach einer wissenschaftlichen Methode gelebt und darum

Diese Methode erlebt hat und nun im Stande ist, fie all Die reiffte Frucht und Erfahrung feines Lebens ju geben: ber aus Wiffensburft fich zuerst in die Buchergelehrsamtit versentt, bann aus Nichtbefriedigung biefe Belehrfamteit w läft, fich mit bem Weltleben vermischt, ohne fich barin p verlieren, ohne fich im Rern feines Wefens ju gerftreuen obn ju zersplittern, überall die Blendungen erkennt, den Irrihun aufspürt und in seinen Ursprung verfolgt, bann in fich selbit einkehrt, abgewendet von der Belt die tieffte Ginfamteit fucht, um seine Bedanten volltommen auszureifen, endlich, fon über die Bierzige hinaus, fich herbeilagt, Diefe Bedanten ju schreiben, nachdem fie fo oft burchbacht find, bag jeber ber selben eine reife Lebensfrucht geworden. Bier find bie Frucht ber Ertenntniß groß geworben am Baume bes Lebens. Daraus begreift man, wie eine Lebensgeschichte eine Methodenlehre, und Selbstbetenntniße Metaphyfit fein tonnen. Bugleid erklärt fich hieraus die Bolltommenheit ber Darftellung; benn nichts Anderes macht die Darftellung volltommen als die Meisterschaft über ben Stoff, und das Beheimniß der Reisterschaft ist die vollendete Aneignung. So einfach und ficher können die Ausbrucke, so geordnet und lebendig fortschreitend ber Bang ber Untersuchung, so einleuchtend und ausgearbeitet bie Bilber und Bergleiche nur fein, wenn fie fich in ben Geift eingelebt haben, oft bedacht und methodisch erzogen worden In der Philosophie ift das menschliche Leben in ben find. meiften Fallen zu turz, und eine Menge Rinder werden bier por ber Beit geboren. Daber bei fo vielen bie Unform, bas Embryonenhafte, die Unreife und namentlich bas Unvermögen ju reben. Die Beit ber Entwidlung und Erziehung bat ihnen gefehlt, baraus erklären fich biefe Schwächen, aus benen man ja nicht, wie es häusig geschieht, Tugenden machen soll. Gegen dieses Berderben giebt es kein besseres Heilmittel, als das Studium und die Betrachtung ausgereister Denker, und wier bietet Descartes in seinen grundlegenden Schriften eines der lehrreichsten Beispiele. Er hatte die größte Scheu vor dem Abschließen und Beröffentlichen, er sürchtete namentlich auch die Unreise auf der Seite der Leser, und wäre es blos nach ihm gegangen, so würde er selbst vielleicht keine seiner Schriften veröffentlicht haben. Schon mit seinen Grundges danken im Klaren und bereits über die Dreißige hinaus, bez giebt er sich in die holländische Einsamkeit, um seine Philossophie schriftlich niederzulegen. Acht Jahre lebt er hier wie ein Berborgener, bevor er sich entschließen kann, die Schrift von der Methode in seinen "ossais" erscheinen zu lassen.

Gleich in der ersten Zeit der hollandischen Periode hat er die Meditationen begonnen, bann lagt er fie über ein Jahrzehnt in seinem Schreibpult liegen, bevor er fie vollen= bet, dann erst handschriftlich mittheilt, um allen möglichen Ginwurfen zu begegnen, fich beren immer mehr wunscht, um Die Beröffentlichung noch hinauszuschieben, endlich fich bazu entschließt, wie bie Einwände verstummen. Er war instinctiv eingenommen gegen bie Buchmacherei und hatte für ben Ruhm, ber von diefer Seite tommt, gar feine Empfindung. Es mag fein, daß eine gewiffe Scheu vor öffentlichen Conflicten babei mit im Spiel war, aber vor Allem war es bas überlegene Gefühl, daß in der Ausbildung und Erziehung feiner Gedanten das Publicum ihm gar nichts nugen tonne, daß er also für seine Berson mit dem Publicum gar nichts zu reben Darum find namentlich bie beiben ersten Schriften gang wie Monologe geschrieben, in benen Descartes weniger gelefen wünsche.

Jena, ben 23. August 1863.

Kuno Fischer

## Inhalts-Verzeichniß.

I.

Abhandlung über bie Methobe bes richtigen Bernnnftgebranchs

| und | ber wiffenfcaftlichen Bahrheiteferichung.                                                                                                                                                                                             |        |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| (   | Erftes Capitel. Berichiebene Betrachtungen in Betreff ber Biffenichaften                                                                                                                                                              | Seite. |
|     | Zweites Capitel. Die hauptsächlichen Regeln ber vom<br>Autor gesuchten Methode                                                                                                                                                        | 12     |
| :   | Drittes Capitel. Einige aus biefer Methobe entnommene<br>Regeln ber Sittenlehre                                                                                                                                                       | 22     |
| !   | Biertes Capitel. Die Beweisgründe für das Dasein Gottes<br>und der menschlichen Seele als Grundlagen der Metaphyfik                                                                                                                   | .30    |
| ;   | Fünftes Capitel. Ordnung der vom Autor untersuchten phyfikalischen Probleme, insbesondere Erklärung der Bewegung des Herzens und einiger anderer zur Medicin gehöriger Punkte; dann der Unterschied unserer Seele von der thierischen | 38     |
| (   | Sechstes Capitel. Was nach des Autors Anficht dazu<br>gehört, um in der Erforschung der Wahrheit noch weiter<br>fortzuschreiten, und welche Gründe ihn selbst zum Schreiben                                                           |        |
|     | bewogen haben                                                                                                                                                                                                                         | 55     |

XIV

II.

| Œ r ft | Bet.   | rachtu             | ng. I    | der Zr  | veifel    |               |        |         |      |    |
|--------|--------|--------------------|----------|---------|-----------|---------------|--------|---------|------|----|
| 300    | ite 18 | etrach             | tung.    | Der     | menschli  | фе Ве         | ift. e | seine S | Ratı | ıt |
| i      | leicht | er erfeni          | ibar al  | 8 die 1 | lörperlic | he .          |        |         |      |    |
| Dri    | te 28  | etr <b>a</b> cht   | ung.     | Das     | Dasein    | <b>Gottes</b> | 8.     |         |      |    |
| Bier   | te B   | etracht            | nng.     | Wahr    | heit unl  | Irrit         | jum    |         |      |    |
| •      |        | etrach:<br>de Das  |          |         | •         |               |        |         |      | •  |
|        |        | Betrach<br>und bei | U        |         |           | ` '           |        |         |      |    |
| S      | örper  |                    |          |         |           |               |        |         |      |    |
| Ant    | ang.   | Die B              | etrachtı | ingen i | im geon   | netrijah      | en Ab  | riß .   |      |    |

Bon ben Principien ber menfchlichen Ertenntnig . 163

## Abhandlung über die Methode

des richtigen Vernunstgebrauchs

unb

der wiffenschaftlichen Bahrheitsforschung.

The second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of th



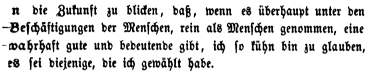
Berfchiebene Betrachtungen in Betreff ber

Wissenschaften.

Der gefunde Berftand ift bie bestvertheilte Sache ber Belt, benn jebermann meint, bamit fo gut verfeben ju fein, baß felbft biejenigen, bie in allen übrigen Dingen febr fcwer zu befriedigen find, boch gewöhnlich nicht mehr Berftanb haben wollen als fie wirklich haben. Es ift nicht mabricbeinlich, bag fich in biefem Puntte alle Leute täuschen, sondern es beweist vielmehr, bag bas Bermögen, richtig ju urtheilen und bas Bahre vom Falfchen ju unterscheiben, biefer eigentlich fogenannte gefunde Berftanb ober bie Bernunft, von Natur in allen Menschen gleich ift, und also bie Berschiebenheit unserer Meinungen nicht baber tommt, bag bie einen mehr Bernunft haben als bie andern, sonbern lediglich baber, bag unfere Bebanten verschiebene Bege geben und wir nicht alle biefelben Dinge betrachten. Denn es ift nicht genug, einen guten Ropf zu haben; Die Hauptsache ift, ihn richtig anwenden. Die größten Seelen find ber größten Lafter ebenso fähig als ber größten Tugenben, und bie nur fehr langsam gehen, fonnen boch, wenn fie ben richtigen Weg verfolgen, viel weiter vorwärts tommen als jene, bie laufen und fich vom richtigen Bege entfernen.

Was mich betrifft, so habe ich mir nie eingebildet, daß men Geist in irgend etwas volltommener wäre, als die Geister von gewöhnlichen Schlage; ich habe sogar oft gewünscht, den Gedankn so bei der Hand, die Einbildung so sein und deutlich, der Gedächtniß so umfassend und gegenwärtig zu haben, als manche Andere. Und ich kenne, um den Geist zu vervollkommnen, kine anderen Mittel, als die eben genannten Eigenschaften. Denn wat die Bernunft oder den gesunden Berstand betrifft, das Einzise, das uns zu Menschen macht und von den Thieren unterscheiten, so will ich glauben, daß sie in einem jeden ganz vollständig sie, und will hierin der gewöhnlichen Meinung der Philosophen solgen, die sagen, daß es nur zwischen den zufälligen Beschaffenheiten (Accidentien), nicht zwischen den Formen oder Raturen der Individuen einer und derselben Art die Unterschiede des Mehr und Weniger gebe.

Aber ich bekenne ohne Scheu: ich glaube barin viel Glud gehabt zu haben, bag ich schon seit meiner Jugend mich auf folden Begen angetroffen, bie mich ju Betrachtungen und Grund fagen führten, aus benen ich mir eine Dethobe gebilbet, und durch diese Methode meine ich das Mittel gewonnen zu haben, um meine Erkenntniß stufenweise zu vermehren und fie allmälig ju bem bochften Biel ju erheben, welches fie bei ber Mittelmäßigfeit meines Beistes und ber turgen Dauer meines Lebens erreichen fann. Denn ich habe icon gute Fruchte geerntet. Zwar bin ich in meiner Selbstbeurtheilung stets bemubt, mich lieber nach ber Seite bes Diftrauens als bes Gigenbuntels ju neigen, und wenn ich mit bem Auge bes Philosophen bie mannigfaltigen Sandlungen und Unternehmungen ber Menschen betrachte, fo finte id fast keine, bie mir nicht eitel und werthlos erscheinen. laffe ich nicht ab, mich mit einer außerorbentlichen Genugthung bes Fortschritts zu erfreuen, ben ich in ber Erforschung ber Babrbeit bereits gemacht zu haben meine, und mit folder Buverficht



Doch kann es sein, daß ich mich täusche, und es ist vielleicht nur ein bischen Rupfer und Glas, was ich für Gold und Diasmanten nehme. Ich weiß, wie sehr wir in Allem, was die eigene Berson betrifft, der Selbstäuschung unterworfen sind, und wie sehr auch die Urtheile unserer Freunde, wenn sie zu unseren Gunsten sprechen, uns verdächtig sein müssen. Aber ich werde in dieser Schrift gern die Wege offen zeigen, die ich gegangen bin, und darin, wie in einem Gemälde mein Leben darstellen, damit jeder darüber urtheilen könne, und, wenn mir von Hörensagen solche Urtheile zukommen, dies ein neues Mittel zu meiner Belehrung sei, das ich den anderen, die ich zu brauchen psiege, hinzufügen werde.

So ist meine Absicht nicht, hier bie Methobe zu lehren, die jeder ergreisen muß, um seine Bernunft richtig zu leiten, sondern nur zu zeigen, in welcher Weise ich die meinige zu leiten gesucht habe. Die sich damit besassen, andern Borschriften zu geben, muffen sich für gescheiter halten, als jene, denen sie ihre Borschriften ertheilen, und wenn sie in der kleinsten Sache sehlen, so sind sie tadelnswerth. Da ich nun in dieser Schrift nur die Absicht habe, gleichsam eine Geschichte, oder, wenn man lieber will, gleichsam eine Fabel zu erzählen, worin unter manchen nachahmenswerthen Beispielen vielleicht auch manche andere sich sinden werden, denen man besser nicht folgt, so hosse ich, diese Schrift wird Einigen nügen, ohne Einem zu schaden und jeder wird mir für meine Offenheit Dank wissen.

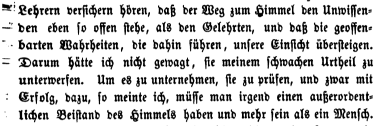
Bon Kindheit an bin ich für die Wiffenschaften erzogen worden, und da man mich glauben machte, daß durch sie eine Klare und sichere Erkenntniß alles bessen, was dem Leben frommt, ju erreichen sei, fo hatte ich eine außerorbentlich große Begiert, fie ju lernen. Doch wie ich ben gangen Studiengang beente hatte, an bessen Ziel man gewöhnlich in die Reihe der Gelehren aufgenommen wirb, anberte ich vollständig meine Ansicht. ich befand mich in einem Bebrange fo vieler Zweifel und Im thumer, daß ich von meiner Lernbegierbe keinen anderen Auge gehabt zu haben schien, als bag ich mehr und mehr meine Unwissenheit entbedt batte. Und ich war boch in einer ber berühmtesten Schulen Europa's, wo es nach meiner Meinung, wenn irgendwo auf ber Erbe, gelehrte Manner geben mußte. 3d batte bort Alles gelernt, mas bie Uebrigen bort lernten, und ba mein Wiffensburft weiter ging als bie Wiffenschaften, bie man und lehrte, so hatte ich alle Bucher, so viel ich beren habhaft werden tonnte, burchlaufen, die von ben anerkannt merkwürdigften und feltenften Biffenfchaften handelten. Dabei mußte ich, wie bie anberen von mir urtheilten, und ich fab, bag man mich nicht fur weniger hielt als meine Mitschüler, obwohl unter biefen Ginige bagu bestimmt maren, an bie Stelle unferer Lehrer gu treten. Endlich schien mir unser Jahrhundert ebenfo reich und fruchtbar an guten Röpfen, als irgend ein früheres. So nahm ich mir bie Freiheit, alle andern nach mir zu beurtheilen und zu meinen, daß es feine Wiffenschaft in ber Welt gebe, bie fo mare, als man mich ebebem batte boffen laffen.

Dennoch ließ ich nicht nach, die Uebungen, womit man fich in den Schulen beschäftigt, werthzuhalten. 3ch wußte, daß die Sprachen, die man bort lernt, zum Berständniß der Schriften des Alterthums nothwendig sind, daß die Anmuth der Sagen den Beist belebt, daß die denkwürdigen Sandlungen der Geschichte ihn erheben und, vorsichtig gelesen, das Urtheil bilden helsen, daß die Lecture guter Bücher gleichsam eine Unterhaltung mit den trefflichsten Männern der Bergangenheit ist, die jene Bücher versat haben, und sogar eine vorherbedachte Unterhaltung, worin sie

uns nur ihre beften Bebanten offenbaren; baf bie Berebtfamteit unvergleichliche Gewalt und Schonheiten, bie Boefie binreigenb zarte und liebliche Empfindungen hat; daß die Mathematit sehr feine Erfindungen gemacht, bie gang geeignet find, ebenfo bie Wißbegierigen zu befriedigen als bie Runfte fammtlich leichter und bie menschliche Arbeit geringer zu machen; bag bie Schriften ber Moral manche Lehren und manche Ermahnungen gur Tugend enthalten, bie sehr nüglich sind, daß die Theologie zeigt, wie man fich ben himmel verdient; daß bie Philosophie zeigt, wie fich mit bem Schein ber Wahrheit von allen Dingen reben und die Bewunderung berer erwerben lagt, bie unmiffenber find; bag bie Jurisprubeng, bie Medicin und bie übrigen Biffenschaften ihren Jungern Ehren und Reichthumer eintragen; endlich bag es gut ift, fie fammtlich geprüft zu haben, felbst die im Wahn und Irrthum befangensten, um ihren richtigen Werth tennen zu lernen und fich vor ber Täuschung zu bewahren.

Inbessen glaubte ich boch schon Zeit genug auf bie Sprachen und auch auf bie Schriften bes Alterthums verwendet zu baben. sowohl auf ihre Geschichten, als auf ihre Sagen. Denn mit ben Beiftern anderer Jahrhunderte vertehren, ift fast baffelbe ale reifen. Es ift gut, etwas von ben Sitten verschiebener Bolfer ju wiffen, um die unfrigen unbefangener ju beurtheilen und nicht ju meinen, bag Alles, mas unseren Moben zuwiderläuft, lächerlich und vernunftwidrig fei, wie folche Leute pflegen, die nichts gefehen haben. Aber wenn man ju viel Beit auf Reisen verwendet, fo wird man gulett fremt im eigenen Lanbe, und wenn man ju begierig ift, in ber Bergangenheit zu leben, so bleibt man gewöhnlich sehr unwiffend in ber Begenwart. Dazu tommt, bag bie Sagen manche Ereigniffe ale möglich barftellen, die es gar nicht find, und felbft bie treuesten Geschichtserzählungen, wenn fie auch ben Werth ber Dinge, um fie lefenswerther ju machen, nicht veranbern noch vergrößern, boch fast immer bie niebrigsten und weniger berühmten

3¢ søägi Poesie, aber lente bes Beift welche die größ schidlichkeit, ihre ju machen, fonn wollen, überrebe niemals die Red anmuthigsten Erfi lieblichfte auszudr fein, auch wenn il Gang besonde schaften wegen ber bemerkte ich noch fie blos ben mechai befhalb, daß man nichts Erhabeneres verglich ich bie mo Beiben mit febr fto Sand und Shlamn febr boch und laffen scheinen, aber fie lebr was sie mit einem so nichts als Robbeit --



Ich will von ber Philosophie nichts weiter sagen, als daß ich sah, sie sei von ben vorzüglichsten Geistern einer Reihe von Jahrhunderten gepstegt worden, und bennoch gebe es in ihr nicht eine Sache, die nicht streitig, und mithin zweiselhaft sei; und daß ich bemnach nicht eingebildet genug war, um zu hoffen, es werde mir damit besser gehen, als den anderen. Und wenn ich mir überlegte, wie viele verschiedene Ansichten von einer und derselben Sache möglich seien, die alle von gelehrten Leuten vertheidigt worden, und doch stets nur eine einzige Ansicht wahr sein könne, so hielt ich alles blos Wahrscheinliche beinahe für falsch.

Was bann die anderen Wissenschaften betrifft, so weit sie ihre Principien von der Philosophie entlehnen, so konnte man nach meinem Urtheil auf so wenig festen Grundlagen unmöglich etwas Festeres aufgebaut haben, und weder die Ehre noch der Gewinn, den sie versprechen, konnten mich zum Studiren derselben einladen. Denn ich fühlte mich, Gott sei Dank, nicht in der Lage, aus der Wissenschaft ein Gewerbe machen zu müssen, um meine Umstände zu verbessern, und obgleich ich nicht ein Geschäft damit trieb, den Ruhm wie ein Chniker zu verachten, so schäfte ich doch den Ruhm sehr gering, den ich nur unrechtmäßig erwersen zu können die Hoffnung hatte. Und was endlich jene schlechte Wissenschaften betrifft, so meinte ich deren Werth schon hinlänglich zu kennen, um mich nicht mehr hintergehen zu lassen weder von den Berheißungen eines Alchymisten noch den Borhersagungen eines Astrologen noch den Betrügereien eines Zauberers noch den

bem großen ! und so verwende und Beere fennei mütheart und Le rungen einzusamm brachte, mich felt fo gu betrachten, Denn ich murbe, Geschäftsleute über bas falfche Urtheil beit finden fonnen, feinem Stubirzimme die feine Wirtung e haben, als baß fie i gefunden Menfchenve mehr Geist und Rut ber Bahrheit ju gebe große Begierde, bas 2 um in meinen Sandl ficher zu geben.

-inenimalt me.

So lange ich nu

fie auch erscheinen, seien boch bei anberen großen Bölfern gemeinschaftlich in Geltung und Ansehen, und baher lernte ich, nicht allzusest an die Dinge glauben, die sich mir nur durch Beispiel und Gewohnheit eingeprägt hatten. Und auf diese Weise befreite ich mich allmälig von vielen Irrthümern, die unser natürliches Licht verdunkeln und uns weniger sähig machen, auf die Bernunst zu hören. Nachdem ich aber einige Jahre darauf gewendet hatte, so in dem Buche der Welt zu studiren und bemüht zu sein, mir einige Ersahrung zu erwerben, entschloß ich mich eines Tuges, ebenso in mir selbst zu studiren und alle Kräfte meines Geistes auszubieten, um die Wege zu wählen, die ich nehmen mußte. Und dies gelang mir, wie ich glaube, weit besser, als wenn ich mich nie von meinem Baterlande und meinen Büchern entsfernt hätte.

## 3 weites Capite L

Die hauptsächlichen Regeln ber vom Autor gesuchten Methode.

3ch war bamals in Deutschland, wohin mich ber Anlag bet Kriegs, ber bort noch nicht beenbet ift, gerufen batte, und als ich von ber Raiferfronung wieber jum heere jurudfehrte, fo verweilte ich ben Anfang bes Winters in einem Quartier, wo ich ohne jebe zerstreuende Unterhaltung und überdieß auch glücklicherweise ohne alle beunruhigenbe Sorgen und Leibenschaften ben gangen Tag allein in meinem Zimmer eingeschloffen blieb und hier alle Dufe hatte, mit meinen Bedanten zu vertehren. Unter biefen Bebanten führte mich einer ber ersten zu ber Betrachtung, bag in ben Werlen, bie aus mehreren Studen jusammengefest find und von ber Sant verschiedener Meister herrühren, oft nicht fo viel Bolltommenbeit fei, als in benen, woran ein Ginziger gearbeitet bat. man, daß bie Bebäube, bie ein einziger Baumeister unternommen und vollendet hat, gewöhnlich schöner und beffer geordnet find als die, welche Mehrere auszubeffern bemuht maren, indem fie alte, ju andern Zweden gebaute, Banbe benutten. Go find jene alten Stäbte, bie anfänglich nur Burgfleden waren und im Laufe ber Beit große Stabte geworben find, im Bergleich mit biefen regelmäßigen Blagen, Die ein Ingenieur nach (bem Bilbe) feiner Phantafie auf ber Ebene abmißt, gewöhnlich fo unsymmetrisch,

baß man zwar in ihren einzelnen Saufern, jedes für fich betrachtet, oft ebenso viel ober mehr Runft, als in benen ber regelmäßigen Stäbte findet; aber fieht man, wie bie Bebaube neben einanber geordnet find, hier ein großes, bort ein fleines, und wie fie bie Strafen frumm und ungleich machen, fo mochte man fagen, es fei mehr ber Bufall als ber Wille vernünftiger Menfchen, ber fie so geordnet habe. Und wenn man bedenkt, daß es boch allezeit einige Beamte gegeben, welche bie Saufer ber Brivatleute jum Bwed ber öffentlichen Bierbe zu beaufsichtigen hatten, fo wird man leicht erkennen, bag es fcwer ift, etwas Bollenbetes zu machen, wenn man nur an fremben Werten herumarbeitet. So meinte ich, bag bie Bolfer, bie aus bem urfprünglichen Buftanbe balber Bilbheit sich nur allmälig civilisirt und ihre Befege nur gemacht haben, je nachbem ber Nothstand ber Berbrechen und Zwistigkeiten fle baju gezwungen, nicht fo gute Ginrichtungen haben konnen, als die, welche seit dem Beginne ihrer Bereinigung die Anordnungen irgend eines weifen Befeggebers befolgt haben. Bie es benn auch gang gewiß ift, bag bie Berfaffung ber mahren Religion, Die Gott allein angeordnet hat, unvergleichlich beffer geregelt fein muß, als bie aller übrigen. Und um von menschlichen Dingen ju reben, fo glaube ich, bag, wenn Sparta einft ein febr blubenber Staat mar, bies nicht von ber Trefflichkeit jebes einzelnen feiner Befege im Befonderen herrührte, waren boch mehrere bochft seltsam und sogar ben guten Sitten widersprechend, sonbern baß es baber tam, bag feine Gefege nur von einem Ginzigen erfunden und alle auf ein Ziel gerichtet waren. Und so meinte ich, bag bie Büchergelehrsamteit, - jum wenigsten bie, beren Grunbe bloge Bahricheinlichkeit und teine Beweise haben, - wie fie aus ben Meinungen einer Menge verschiebener Berfonen allmälig jufammen= gehäuft und angewachsen ift, ber Wahrheit nicht fo nabe tommt, als bie einfachen Urtheile, bie ein Mensch von gesundem Berftande über bie Dinge, bie vor ihm liegen, von Ratur bilben fann.

Und weil wir alle Kinder waren, ehe wir Manner wurden, und lange Zeit hindurch von unseren Trieben und Lehrern gelenkt werden mußten, die oft mit einander in Widerstreit waren, und die beide uns vielleicht nicht immer das Beste riethen, so dacht ich weiter, daß unsere Urtheile sast unmöglich so rein und so seifeien, als sie gewesen sein würden, wenn wir vom Augenblid unserer Geburt den vollen Gebrauch unserer Bernunft gehabt hätten und stets nur durch sie geleitet worden wären.

Freilich feben wir nicht, bag man alle Baufer einer Statt über ben Saufen wirft blog in ber Absicht, fie in anderer Beftalt wiederherzustellen und ichonere Strafen ju machen, aber man fieht wohl, daß viele Leute bie ihrigen abtragen laffen, um fie wieber aufzubauen, und baß fie manchmal fogar bazu gezwungen werten, wenn die Baufer in Wefahr einzufallen und ihre Grundlagen nicht fest genug find. Rach biefer Analogie mar ich überzeugt, baß es in Bahrheit gang unvernünftig fein wurde, wenn ein Privatmann bie Absicht batte, einen Staat fo gu reformiren, baß er Alles barin von Grund aus anberte und bas Bange umfturzte, um es wiederherzustellen, ober auch nur bie gewöhnlichen Wissenschaften und beren festgestelltes Schulfpftem; bag aber, mas meine personlichen Anfichten sammtlich betrifft, bie ich bis jest in meine Ueberzeugung aufgenommen, ich nichts befferes thun konnte, als fie einmal abzulegen, um bann nachträglich entweber andere, bie beffer find, ober auch fie felbft wieber an ihre Stelle ju feben, nachbem fie von ber Bernunft gerechtfertigt worben. Und ich glaubte fest, bag es mir baburch gelingen murbe, mein Leben viel beffer ju führen, als wenn ich nur auf alte Grundlagen baute und mich nur auf Grundfage ftutte, die ich mir in meiner Jugend hatte einreben laffen, ohne jemals zu untersuchen, ob fie mahr maren. Denn obwohl ich hierin verschiedene Schwierigkeiten bemertte, fo waren fle boch nicht heillos und mit benen nicht gu vergleichen, bie in bem öffentlichen Wefen bie Reformation

ber fleinsten Berhaltniffe mit fich führt. Diese großen Rorper find fehr ichwer wieder aufzurichten, wenn fie am Boben liegen, ober auch nur aufzuhalten, wenn fie schwanken, und ihr Sturg ift alle= mal fehr ichwer. Und mas ihre Mängel betrifft, wenn fie welche haben, wie benn icon bie Berichiebenheit allein, bie unter ihnen stattfindet, beweist, daß folche Mängel bei mehreren vorhanden find, fo hat bieselbe ber Gebrauch ohne Zweifel febr gemilbert, und fogar viele bavon, benen fich mit feiner Rlugheit fo gut beitommen ließe, unmerklich abgestellt ober verbessert, und endlich sind biefe Mangel fast in allen Fallen erträglicher als ihre Beranberung fein murbe. Es verhält sich bamit ahnlich wie mit ben großen Wegen, die fich zwischen ben Bergen hinwinden und burch ben täglichen Gebrauch allmälig fo eben und bequem werben, baß man weit beffer thut, ihnen ju folgen, als ben geraberen Weg ju nehmen, indem man über Felfen flettert und in die Tiefe jaber Abgrunde hinabsteigt.

Darum werbe ich nie jene verworrenen und unruhigen Ropfe gutheißen fonnen, die, ohne von Geburt ober Schidfal jur Bubrung ber öffentlichen Angelegenheiten berufen gu fein, boch fortmahrend auf biefem Bebiete nach 3been reformiren wollen; und wenn ich bachte, bag in tiefer Schrift irgend etwas mare, bas mich in ben Berbacht einer solchen Thorheit bringen konnte, fo wurde es mir febr leib fein, ihre Beröffentlichung nachgelaffen gu haben. Meine Absicht hat sich nie weiter erstreckt, als auf ben Berfuch, meine eigenen Gebanten zu reformiren und auf einem Grunde aufzubauen, ber gang in mir liegt. Wenn ich nun von meinem Werke, weil ich bamit zufrieden bin, euch hier bas Mobell zeige, fo geschieht es nicht beghalb, weil ich irgend wem rathen will, daß er es nachahme. Andere, die Gott beffer mit feinen Baben ausgestattet bat, mogen vielleicht Größeres im Sinn haben, boch fürchte ich, daß meine Absicht schon für Biele zu tuhn ift. Schon ber Entschluß, fich aller Meinungen, bie man ehebem gläubig

aufgenommen hat, zu begeben, ist kein Borbild für Jederman und die Welt besteht fast nur aus zwei Arten von Geistern, si welche mein Borbild nicht past: die einen halten sich surück halten, hate als sie sind, können deshalb ihreUrtheile nicht zurück halten, hate nicht Geduld genug, um alle ihre Gedanken richtig zu orden, und würden so, wenn sie einmal sich die Freiheit genommen hätten, an den überkommenen Grundsähen zu zweiseln und sie von der Heerstraße zu entsernen, niemals den steilen Weg einhalten können, der gerader zum Ziel führt, sondern ihr ganzes Leden hindurch in der Irre umherschweisen; die anderen sind vernünstig oder bescheiden genug, um sich für weniger sähig zu halten, die Wahre vom Falschen zu unterscheiden, als manche andere, von denen sie es lernen können, und darum müssen sie sich lieder begnügen, den Meinungen dieser anderen zu solgen, als selbs deren bessere zu suchen.

Und was mich betrifft, fo wurbe ich ohne Zweifel zu biefen letteren gebort haben, wenn ich ftete nur einen ein zigen Lebrer gehabt und nicht bie Berichiebenheiten gefannt batte, bie jebergeit zwischen ben Meinungen ber gelehrteften Leute maren. hatte schon auf der Schule gelernt, daß man sich nichts so Sonderbares und Unglaubliches ersinnen könnte, bas nicht irgend ein Philosoph behauptet hatte; bann hatte ich auf meinen Reisen wieberholt eingesehen, bag bie Leute, bie eine ber unfrigen gang entgegengefette Befinnungsweise haben, barum nicht alle Barbaren ober Wilbe find, sonbern bag Biele ebenso fehr ober mehr als wir bie Bernunft brauchen; ich hatte beachtet, wie ein und berfelbe Menich mit bemfelben Beift, von Rindheit an unter Frangofen ober Deutschen erzogen, ein gang anberer wirb, ale er fein murbe, wenn er ftete unter Chinefen ober Rannibalen gelebt batte, und wie, bis in die Rleibermoben hinein, baffelbe Ding, bas uns vor zehn Jahren gefallen hat und vielleicht nach zehn Jahren wieber gefallen wirb, uns im Augenblid unpaffenb und lacherlich ericeint,

so daß uns vielmehr Gewohnheit und Beispiel leiten als irgend eine sichere Einsicht, und boch ist Mehrheit der Stimmen kein Beweiß, der etwaß gilt, wenn es sich um Wahrheiten handelt, die nicht ganz leicht zu entdeden sind, denn es ist weit wahrschein- licher, daß ein Mensch allein sie findet, als ein ganzes Bolt. Darum vermochte ich Reinen zu wählen, dessen Meinungen mir besser als die der anderen erschienen wären. Und so sand ich mich gleichsam gezwungen, selbst meine Führung zu übernehmen.

Aber wie ein Mensch, ber allein und im Dunkeln sortschreitet, entschloß ich mich, so langsam zu gehen und in allen Dingen so viele Borsicht zu brauchen, baß, wenn ich auch nur sehr wenig vorwärts käme, ich boch wenigstens nicht Gesahr laufen würde zu sallen. Auch wollte ich nicht damit ansangen, alle Meinungen, die sich einmal in meinen Glauben eingeschlichen hatten, ohne durch die Bernunst eingeführt zu sein, vollständig auszugeben, ohne daß ich vorher hinreichende Zeit darauf verwendet hätte, den Entwurf bes Werks, das ich unternahm, auszubilden, und die wahre Methode zu suchen, um zu der Erkenntniß aller Dinge zu geslangen, die mein Geist saffen könnte.

Ich hatte, als ich jünger war, unter ben philosophischen Wissenschaften mich etwas mit ber Logit und unter ben mathematischen mit ber analytischen Geometrie und Algebra beschäftigt: brei Künste ober Wissenschaften, die mir, wie es schien, für meinen Zweck nüglich sein konnten. Bei näherer Untersuchung aber machte ich in Betreff der Logit die Bemerkung, daß ihre Spllogismen und der größte Theil ihrer anderen Unterweisungen vielmehr dazu diene, Andern was man weiß zu entwickeln oder auch, wie die lullische Kunst, ohne Urtheil über Dinge, die man nicht weiß, zu reden, als sie zu lernen, und odwohl die Logik wirklich viele sehr wahre und gute Borschriften enthält, so sind doch so viele andere schädliche oder überstüssige damit vermischt, daß es sast ebenso schwierig ift, sene davon abzusondern, als eine

Diana ober Minerva aus einem noch gang formlofen Marmorbled bervorgeben ju laffen. Bas bann bie Analpfis ber Alten und bie Algebra ber Neueren betrifft, fo ift, abgesehen bavon, taf fich beibe nur auf fehr abstracte und unnuge Materien erstreden, bie erste bergestalt an bie Betrachtung ber Figuren gebunben, bag fie ben Berftand nicht üben fann, ohne bie Ginbilbungetraft febr ju ermuben; und in ber zweiten hat man fich gewiffen Formeln und Chiffern fo febr unterworfen, bag man baraus eine untlare unt buntle Runft macht, bie ben Beift beläftigt, ftatt einer Wiffenschaft, bie ihn bilbet. Und barum, meinte ich, muffe man eine andere Methobe suchen, welche bie Bortheile jener brei in fich begriffe, ohne beren Mängel zu haben. Und wie fich mit ber Denge ter Befete oft bie Befetwibrigkeiten entschuldigen laffen, fo bag ein Staat weit beffer geregelt ift, wenn er nur febr wenige Befete bat, biefe aber fehr genau befolgt werben, fo glaubte ich, statt einer großen Anzahl von Regeln, aus benen bie Logit bestehr, mit ten folgenden vier genug zu haben, natürlich unter ber Bebingung, bag ich ben festen und beharrlichen Entschluß faßte, fie ftets ju befolgen.

Die erste war, niemals eine Sache als wahr anzunehmen, bie ich nicht als solche beutlich erkennen würde, b. h. sorgfältig bie Uebereisung und das Borurtheil zu vermeiden und in meinen Urtheilen nur soviel zu begreifen, als sich meinem Geist so klar und beutlich darstellen würde, daß ich gar keine Wöglichkeit hatte, baran zu zweiseln.

Die zweite: jebe ber Schwierigkeiten, die ich untersuchen würde, in so viele Theile zu theilen, als möglich und zur befferen Lösung wünschenswerth wäre.

Die britte: meine Gebanken richtig zu ordnen; zu beginnen mit den einsachsten und faßlichsten Objecten und auszusteigen allmälig und gleichsam stusenweise bis zu der Erkenntniß der complicirtesten, und selbst solche Dinge in gewisser Weise zu ordnen, Bei benen ihrer Ratur nach nicht bie einen ben anberen vorausgeben.

Und die lette: überall so vollständige Aufzählungen und so umfaffende Uebersichten zu machen, daß ich sicher wäre, nichts auszulaffen.

Jene lange Retten ganz einfacher und leichter Grünbe, wie fie bie Beometer zu brauchen pflegen, um zu ihren ichwierigsten Beweisführungen zu gelangen, hatten in mir bie Borftellung erwedt, bag alle mögliche Objecte ber menschlichen Ertenntnig auf ähnliche Beife einander folgen, und wenn man nur feine Sache als mahr gelten laffe, bie es nicht fei, und stete bie nothwendige Ordnung beobachte, um bas Gine aus bem Anbern abzuleiten, fo konne nichts fo entfernt fein, bag man es nicht zu erreichen, und nichts fo verborgen, bag man es nicht zu entreden vermöchte. Und ich war nicht in Berlegenheit, womit anzufangen fei. Denn ich wußte icon, es muffe mit ben einfachsten und faglichsten Dbjecten geschen, und ba ich bebachte, bag unter Allen, die fonft nach Wahrheit in ben Wiffenschaften geforscht, bie Mathematiter allein einige Beweise b. b. einige fichere und einleuchtenbe Brunbe hatten finden konnen, so war ich gewiß, daß ich mit biefen bewährten Begriffen anfangen muffe, obwohl ich mir bavon feinen anderen Rugen versprach, als bag fie meinen Beift gewöhnen wurden, fich mit Wahrheiten ju nahren und nicht mit falfchen Grunden zu befriedigen. Indeffen hatte ich nicht bie Abficht, ju biefem Zwed alle jene besondere Wiffenschaften, die man gewöhn= lich mathematische nennt, zu erlernen. Da ich nämlich fab, wie fie bei aller Berichiebenheit ihrer Objecte boch barin fammtlich übereinftimmten, bag fie in ihren Objecten blog bie verschiedenen Begiebungen und Berhaltniffe betrachteten, fo bielt ich es für beffer, bloß biefe Berhältniffe im Allgemeinen zu untersuchen, und als beren Trager nur folche Objecte ju fegen, bie mir bie Erfenntnig berfelben am meisten erleichtern würden, ohne fie irgenb=

wie an diese Objecte zu binden, um sie nachher um so viel besta auch auf alle andere passende Dinge anwenden zu können. Er ich nun weiter bemerkte, daß zu ihrer Erkenntniß es nöthig sein würde, einmal jede für sich im Einzelnen zu betrachten, ein andermal sie nur zu behalten oder mehrere zugleich zu begreise, so hielt ich, um sie besser im Einzelnen zu betrachten, für nethig grade Linien als Träger zu nehmen, weil ich nichts einsachen sand und meiner Einbildung oder meinen Sinnen nichts demlichen vorstellen konnte; um sie aber zu behalten oder mehrere zugleich zu begreisen, würde ich am besten thun, sie in einigen Zeichen sturz als möglich darzustellen. So würde ich von der geometrischen Analysis und der Algebra das Beste entlehnen und die Mängel bei einen durch die andere verbessern.

Und ich barf in Wahrheit fagen, bag bie genaue Befolgung biefer wenigen von mir gewählten Borfdriften mir eine folde Leichtigkeit gab, alle Fragen aus bem Gebiete jener beiben Wiffer schaften zu entwirren, bag in zwei ober brei Monaten, bie ich ju ihrer Untersuchung gebraucht, - ba ich mit ben einfachsten unt allgemeinsten begonnen hatte und jebe Bahrheit, bie ich fant, eine Regel war, die mir nachher half beren andere zu finden, - ich nicht bloß mit mehreren Problemen, Die ich fonft für fehr fowierig gehalten, jum Biel tam, sonbern es mir julett auch ichien, baf ich felbst in ben Problemen, bie ich nicht aufzulösen wußte, beftimmen fonnte, wie und bis wohin es moglich mare, fie ju lofen. Und ich werbe euch hierin nicht allzu eitel erscheinen, wenn ihr bebentt, bag es von jeder Sache nur eine Bahrheit giebt und bag wer biese Wahrheit auch findet, von der Sache so viel weiß, als man überhaupt wiffen fann, wie g. B. ein Rind, welches Arithmetit gelernt hat, wenn es regelrecht eine Abbition macht, ficher fein tann, in Betreff ber gesuchten Summe Alles gefunden ju haben, mas ber menschliche Beift nur finben tann, benn tie Methobe, welche uns bie mahre Ordnung befolgen und Alle, was in Frage tommt, genau aufzählen läßt, begreift zulet Alles in sich, was den Regeln der Arithmetik Sicherheit giebt.

Was mich aber bei biefer Methobe am meiften befriedigte, war bie Sicherheit, die ich burch fie erhielt, meine Bernunft in allen Studen, wenn nicht volltommen, fo boch nach bestem Bermogen ju brauchen; bann, bag ich in ihrer Uebung fühlte, wie fich mein Beift immer mehr baran gewöhnte, jene Objecte feiner und genauer zu begreifen; und bag ich bei ihrer Unabhangigfeit von jeber besonderen Materie bie Aussicht hatte, fie auf bie Probleme ber anderen Wiffenschaften mit bemfelben Erfolg als auf bie ber Algebra anzuwenden. Richt bag ich zu biefem Zwed alle vorhandenen Wiffenschaften fogleich zu prufen unternommen batte, benn bies mare felbst ber methobischen Ordnung zuwider gemefen; fonbern ich hatte ja bemerkt, bag ihre Brincipien alle von ber Philosophie, in ber ich noch teine ficheren Brincipien fanb, So meinte ich, mußte ich vor Allem entlehnt fein mußten. ben Berfuch machen, folche Pringipien bier festzustellen, und ba Diefes die bedeutenoste Sache ber Welt mare, mobei Uebereilung und Borurtheil am meisten zu fürchten, fo mußte ich, um bamit ju Stande ju tommen, ein viel reiferes Alter erreicht haben, als bie drei und zwanzig Jahre, bie ich bamals alt war, und mußte zuvor viel Zeit auf meine Borbereitung verwenden, aus meinem Beift alle schlechte Borurtheile bis auf die Burgel vertilgen, eine Menge von Erfahrungen sammeln als Stoff für fpateres Denten, und mich fortwährend in ber Methode, bie ich mir vorgezeichnet hatte, üben, um mich nach und nach mehr barin ju befestigen.

## Drittes Capitel.

Einige aus dieser Methobe entnommene Regeln ber Sittenlehre.

Bevor man das Haus, in dem man wohnt, von neuem aufzubauen beginnt, muß man es nicht bloß niederreißen und sich Material und Bauleute besorgen oder sich selbst in der Bautunt üben und außerdem auch den Grundriß sorgfältig gezeichnet haben, sondern man muß auch ein anderes Haus haben, wo man so lange, als hier gearbeitet wird, bequem wohnen kann. Um also in meinen Handlungen nicht unentschlossen zu bleiben, so lange die Bernunst mich verpstichten wurde, es in meinen Urtheilen zu sein, und um so glücklich als möglich weiter zu leben, bildete ich mir vor der Hand eine Moral nur aus drei oder vier Grundsäten, die ich euch gern mittheilen will.

Der erste war, den Gesetzen und Sitten meines Baterlandes zu gehorchen, die Religion standhaft beizubehalten, in der von meiner Kindheit an belehrt zu werden, Gott mir die Wohlthat erwiesen hat, in allen übrigen Dingen mich nach den mäßigsten und von dem Uebermaß entferntesten Ansichten zu richten, die unter den Leuten meines Umgangs die Berständigsten in ihre Handlungsweise gemeiniglich würden aufgenommen haben, denn ich hatte damit begonnen, meine eigenen Ansichten für nichts gelten zu lassen, weil ich sie alle der Prüfung anheim geben wollte, und so war ich

ficher, bag es bas Befte fei, ben Unfichten ber Berftanbigften ju folgen. Und wenn es auch vielleicht eben fo verständige Leute unter ben Perfern ober Chinefen geben mag als unter uns, fo schien es mir boch am nüglichsten, mich nach benen zu richten, mit welchen ich umgeben murbe, und bag, um ihre mirtlichen Unfichten ju erfahren, ich mehr auf ihre Sandlungen als auf ihre Worte achten mußte, nicht blos, weil es bei bem heutigen Sittenverberben wenig Leute gibt, die alles fagen wollen, mas fie glauben sondern auch, weil viele es felbst gar nicht wiffen, benn bie Beistesthätigfeit, woburch man etwas glaubt, ift von ber verschieben, wodurch man erkennt, daß man biefen Glauben hat, und fo ift oft bie eine ohne bie andere. Und unter mehreren Ansichten von gleichem Unsehen mabite ich nur bie gemäßigsten: einmal, weil fle stets für bie Pragis bie bequemsten und mahricheinlich bie besten finb, benn alles Uebermaß ift in ber Regel folecht; bann auch, um im Fall bes Fehlgriffs mich von bem mabren Weg weniger abzuwenben, als wenn ich bas eine Extrem ergriffen hatte, mabrenb ich bas andere hätte ergreifen sollen. Und besonders rechnete ich jum Uebermaß alle Berfprechungen, woburch man etwas an feiner Freiheit aufgibt. Richt, bag ich bie Befege tabelte, bie ber Unbeständigkeit schwacher Beifter ju Gilfe tommen wollen und befhalb zulaffen, wenn man eine gute ober auch für bie Sicherheit bes Berfehrs eine nur gleichgiltige Abficht bat, bag man Belübbe ober Bertrage macht, bie jum Beharren verpflichten, fonbern, weil ich nichts in ber Belt in bemfelben Buftanbe bleiben fab, unb weil, was 'mich insbesondere betrifft, ich mir bas Berfprechen gegeben batte, meine Urtheile immer mehr zu vervollfommnen, nicht aber fie ju verschlechtern. Go batte ich gemeint, einen großen Fehler gegen die gefunde Bernunft ju begeben, wenn ich begbalb, weil ich einmal irgend eine Sache gut geheißen, mich verpflichtet batte, fie auch bann noch für gut zu achten, nachdem fie aufgebort, es ju fein, ober ich aufgebort, fie bafur ju halten.

Mein zweiter Grundfat mar, in meinen Sandlungen foft entschloffen als möglich zu fein und ben zweifelhaften Anfichten, sobald ich mich einmal bafür entschieben, nicht we niger ftanbhaft ju folgen, ale wenn fie gang ficher gewefen maren, indem ich bierin wie die Reifenden verfuhr, Die, wenn fe fich im Walbe verirrt finden, nicht bald bierbin balb borthin fcmeifen, noch weniger auf berfelben Stelle fteben bleiben, forbern immer fo viel als möglich gerade und nach berfelben Rich tung fortgeben muffen und biefe nicht aus fcwachen Rudfichten verandern burfen, auch wenn es anfänglich vielleicht blos ber 3ufall war, ber fie bestimmt bat, biefe Richtung zu mablen ; benn fo werben fie, wenn auch nicht wohin fie wollen, boch wenigitens an irgend ein Biel tommen , wo fle fich mahricheinlich beffer befinden werben als mitten im Walbe. Und fo ift es, weil bie handlungen bes Lebens oft feinen Aufschub bulben, ein richtiger Grundfat, bag, wenn wir bie mahrften Anfichten nicht beutlich zu erkennen vermögen, wir ben mabricheinlichften folgen und felbit, wenn wir teine größere Babriceinlichfeit bei ben einen als bei ben anbern bemerten, wir bennoch fur eine uns enticheiben muffen und fie bann, foweit ihre prattifche Bebeutung reicht, nicht mehr als zweifelhaft anfeben burfen fondern als gang mahr und ficher, weil fo jener Grundfat ift, ber uns zu biefer Entscheidung vermocht hat. Und baburch habe ich bie Fähigkeit gewonnen, mich von aller Reue und allen inneren Borwurfen zu befreien, welche bie Bewiffen fcwacher und schwankender Bemuther zu beunruhigen pflegen, bie fich geben laffen ohne feste Richtung und bie Dinge als gut behandeln, bie sie nachher als schlecht beurtheilen.

Mein britter Grundsatz war, immer bemuht zu fein, lieber mich als bas Schickal zu besiegen, lieber meine Bunsche als bie Weltorbnung zu verändern, und überhaupt mich an den Glauben zu gewöhnen, daß nichts vollständig in unserer Racht fei, als unsere

Bebanten; bag mithin, wenn wir in Betreff ber Dinge außer uns unfer Bestes gethan haben, Alles was am Gelingen fehlt in Rucficht auf uns volltommen unmöglich ift. Und bieses allein foien mir hinreichend, um mich fur bie Butunft nicht mehr Unerreichbares munichen ju laffen, und alfo mich zufrieben ju machen, benn unfer Wille geht in feinen Bunfchen von Ratur nur auf folde Dinge, die unfer Berftand ihm irgend wie als möglich barftellt, und wenn wir nun alle Guter außer uns als gleichermeife jenseite unserer Dacht betrachten, fo merben mir une über ben unverschulbeten Berluft unferer natürlichen Glüdegüter gewiß eben= sowenig gramen, als bag wir die Reiche China ober Mexito nicht befigen; und indem wir, wie man gu fagen pflegt, aus ber Roth eine Tugend machen, werben wir im franken Bustanbe bie Befundheit und im gefangenen die Freiheit nicht mehr munichen, als wir etwa im Augenblid einen Rorper haben mochten von einem fo wenig zerftorbarem Stoff als Diamanten, ober Flügel, um wie bie Bogel ju fliegen.

Aber ich bekenne, daß eine sehr lange Uebung und ein oft wiederholtes Rachdenken bazu gehört, um sich daran zu gewöhnen, alle Dinge unter diesem Gesichtspunkt zu betrachten, und ich glaube, daß hauptsächlich hierin das Geheimniß jener Philosophen bestand, die einst vermocht haben, sich der Herrschaft des Schicksals zu entziehen und trog Schmerzen und Armuth mit ihren Göttern in der Glückseligkeit zu wetteisern, denn sie waren unabläßig bemüht, die Grenzen zu betrachten, die ihnen von der Ratur gesetzt waren, und so überzeugten sie sich vollkommen, daß nur ihre Gedanken vollständig in ihrer Macht wären, und dieses allein war genug, um sie von jeder Reigung für andere Dinge abzuhalten. Sie waren ihrer Reigungen so vollkommen Herr, daß sie darin einen Grund sanden jemand unter den anderen Menschen, die ohne diese Philosophie, so begünstigt sie auch von der Ratur und

zu versuchen, und ohne etwas von den Beschäftigungen at Leute sagen zu wollen, meinte ich, daß ich am besten thun n in der meinigen sortzusahren, d. h. mein ganzes Leben dara verwenden, meine Bernunst auszubilden und mich so wei möglich vorwärts zu bringen in der Erkenntniß der Wahrheit der Methode, die ich mir vorgeschrieben hatte. Ich hatte, seit it gesangen, diese Methode zu brauchen, so außervordentslich groß friedigungen ersahren, daß ich glaubte, es könne in diesem keine angenehmere und reinere geben, und da ich täglich diese Methode einige Wahrheiten entdedte, die mir wichtig und von den anderen Menschen gewöhnlich nicht gewußt scho erfüllte die daraus geschöpfte Genugthuung meinen Geist gestalt, daß alles Andere mich gar nicht berührte.

Auch waren die drei vorhergehenden Grundfätze nur ar Absicht gegründet, meiner Selbstbelehrung zu leben. da Gott Jedem ein Licht gegeben hat, um das Wahre vom schen zu unterscheiden, so würde ich nicht geglaubt haben, mic frem den Ansichten nur einen Augenblick befriedigen zu di wenn ich nicht entschlossen gewesen wäre, im richtigen Zeit mein eigenes Urtheil zu ihrer Prüsung zu gebrauchen, un hätte ihnen nicht ohne Bedenken solgen können, wenn ich

sein wurden. Denn da unser Wille sich nur anläßt, etwas zu verfolgen oder zu sliehen, je nachdem unser Berstand ihm dasselbe als gut oder schlecht vorstellt, so genügt es, gut zu urtheilen, um gut zu handeln, und so gut als möglich zu urtheilen, um so gut als möglich zu handeln, b. h. um alle Tugenden und zugleich alle übrige erreichdare Güter zu erreichen, und wenn man sicher ift, daß man sie hat, so muß man zusrieden sein.

Rachbem ich mich biefer Grundfage fo verfichert und fie mit ben Glaubensmahrheiten, bie bei mir ftets bie erften im Anfeben waren, auf die Seite gebracht hatte, meinte ich, mas ben übrigen gesammten Theil meiner Ansichten betrafe, burfte ich mir Die Freiheit nehmen, mich bavon los zu machen. Da ich nun hoffte, bamit beffer jum Biel ju tommen im Bertehr mit Menfchen, als wenn ich noch langer in bem Studirzimmer, wo ich alle biefe Bedanten gehabt hatte, eingeschloffen bliebe, fo begab ich mich noch por Enbe bes Winters auf Reifen. Und mahrend ber gangen Beit ber neun folgenden Jahre that ich nichts, als balb ba balb bort in ber Welt umberzuschweifen, inbem ich in ben Romodien, bie bort fpielen, lieber Buschauer als Acteur fein wollte, und ba ich bei jeber Sache gang befonders barauf achtete, mas biefelbe bebentlich machen und une Anlag zur Taufdung geben fonnte, fo fcaffte ich im Laufe ber Zeit aus meinem Beift alle Irrthumer mit ber Wurzel fort, Die fich ehebem bier eingeschlichen hatten. Nicht bag ich beghalb bie Steptifer nachgeabmt batte, bie nur zweifeln, um ju zweifeln, und immer unentschieden sein wollen, benn meine Absicht war im Gegentheil barauf gerichtet, mir Sicherheit ju verschaffen und ben fcmantenben Boben und Sand bei Seite zu werfen, um Bestein ober Schiefer ju finben.

Und es gelang mir, glaube ich, gut genug. Denn ba ich bestrebt war, ben Irrthum ober die Unsicherheit ber Sage, die ich untersuchte, nicht durch schwache Bermuthungen, sondern burch flare und sichere Urtheile zu entbeden, so traf ich keinen so zweiselhaften Sag, daß ich

nicht immer baraus irgend einen hinlanglich fichern Schluf batt gieben tonnen, und mare es auch nur biefer gewesen, baf jener Ga nichts Sicheres enthielt. Und wie man beim Rieberreißen eine alten Wohnung gewöhnlich ben Abbruch aufhebt, um ihn beim Rebau zu verwenden, fo machte ich bei bem Umfturg meiner übelbegrinbeten Ansichten verschiedene Beobachtungen und erwarb mir riek Erfahrungen, die ich feitbem jur Aufstellung beffer begrundeter gebraucht habe. Und außerbem fuhr ich in meinen methobijden Uebungen fort, benn ich mar nicht blog bemubt, alle meine Bebanten überhaupt richtig zu ordnen, sondern erübrigte auch von Zeit zu Beit einige Stunden, die ich bagu anwendete, meine Methode an mathe matischen Problemen zu handhaben ober auch an anderen, bie ich ben mathematischen fast abnlich machen fonnte, indem ich fie von allen Brincipien ber anberen Biffenschaften, bie ich nicht fest genug fant, ablofte, (wie ihr an mehreren in biefem Buche entwickelten Fallen - feben werbet).\*) So lebte ich nun nach außen gang wie bie Leute, bie weiter nichts zu thun haben, als ein angenehmes und barmlofet Leben ju führen; bie fich bestreben, ihre Bergnugungen von ben Laftern zu trennen, und bie, um ihre Duße zu genießen, ohne sich zu langweilen, alle ehrbare Berftreuungen mitnehmen. Doch unter biefer Außenseite ließ ich nicht ab, in meinem Plan vorwärts zu schreiten und in der Erkenntnig der Wahrheit vielleicht mehr zu gewinnen als wenn ich nie etwas anderes gethan batte, als Bucher lefen und mit Belehrten umgeben.

Dennoch verstoffen diese neun Jahre, noch ehe ich in den Broblemen, welche die gewöhnlichen Streitfragen der Gelehrten bilben, mich entschieden oder den Anfang gemacht hatte, die Grundlagen einer gewisseren Philosophie, als die gewöhnliche, zu suchen. Und das Beispiel vieler vorzüglicher Geister, die vor mir dieselbe Absicht

<sup>\*)</sup> Die Dioptrik, die Meteore und die Geometrie erschienen mit dieser Mbandlung zuerst in demselben Bande. Leeben 1637 (frangöfisch).

= gehabt und, wie mir fcbien, verfehlt hatten, ließ mich in biefer sache fo viele Schwierigkeiten vorstellen, baf ich vielleicht noch nicht fobalb gewagt hatte, fie zu unternehmen, wenn ich nicht gefehen, baf - : foon bas Gerucht verbreitet worben, ich mare bamit ju Stanbe = gekommen. 3ch tann nicht fagen, warauf fich biefe Meinung grunbete, und wenn ich burch meine Aeugerungen etwas bagu beige= tragen habe, fo tann es nur baber getommen fein, bag ich offener, als fonft wohl ein wenig frubirte Leute ju thun pflegen, meine Unwiffenheit bekannte, und auch wohl die Grunde zeigte, wefchalb ich an vielen Dingen zweifelte, welche bie Anbern für ficher hielten; nicht aber baber, bag ich mich irgend einer Belehrsamfeit gerühmt batte. Aber zu ehrlich, um für einen Anderen gelten zu wollen als ber ich war, meinte ich, bag ich mit allen Rraften verfuchen mußte, mich bes Rufs, ben man mir gab, wurdig zu machen, und es find jest gerade acht Jahr, bag biefer Bunfc ben Entichlug in mir erzeugte, mich von allen Orten, wo ich Befannte haben konnte, zu entfernen, und mich hierher gurudgugieben, in ein Land, wo lange Rriege bie Dinge fo geordnet haben, daß die Beere, die man bier unterhalt, nur bagu bienen, bier bie Fruchte bes Friedens mit um so größerer Sicherheit genießen zu lassen, und wo unter der Masse eines großen und febr thatigen Bolles, bas mehr für feine eigenen Angelegenheiten forgt ale fich um frembe fummert, und ohne bie Annehmlichkeiten ber vollreichsten Stabte zu entbehren, ich ebenso einsam und gurudgezogen habe leben tonnen ale in den entlegenften Buften.

## Biertes Cavitel.

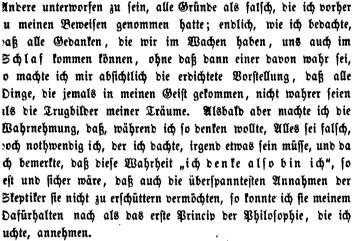
in the Sin Ci

E ir

由をらり

Die Beweisgründe für das Dasein Gottes und ber menschlichen Seele als Grundlage der Wetaphysit.

Ich weiß nicht, ob ich euch von ben ersten Betrachtungen, bie ich hier gemacht habe, unterhalten foll, benn fie fint fo metaphyfifc und fo wenig in ber gewöhnlichen Art, bag fie mohl schwerlich nach Jebermanns Befchmad fein werben. prufen zu laffen, ob bie Grundlagen, bie ich genommen habe, fest genug find, bin ich gemiffermaßen genothigt, bavon ju reben. Seit lange hatte ich bemerkt, bag in Betreff ber Sitten man bis weilen Anfichten, bie man als febr unficher tennt, folgen muffe, (wie icon oben gefagt worben), ale ob fie gang zweifellos maren. Aber weil ich bamals blos ber Erforschung ber Wahrheit leben wollte, fo meinte ich gerabe bas Gegentheil thun gu muffen und als volltommen falfc Alles, worin fich auch nur bas fleinfte Bebenten auffinden ließe, ju verwerfen, um ju feben, ob barnach Richts zweifellos in meiner Annahme übrig bleiben murbe. Go wollte ich, weil unfere Sinne uns bisweilen taufchen, annehmen, daß tein Ding fo ware, ale bie Sinne es une vorstellen laffen; und weil sich manche Leute in ihren Urtheilen, selbst bei ben einfachsten Materien ber Geometrie taufchen und Fehlschluffe maden, so verwarf ich, weil ich meinte, bem Irrthum so gut als jeber



Dann prüfte ich aufmertfam, mas ich mare, und fah, bag d mir vorstellen tonnte, ich hatte teinen Rorper, es gabe teine Belt und feinen Ort, wo ich mich befande, aber bag ich mir beßalb nicht vorstellen konnte, bag ich nicht mare; im Begentheil elbst baraus, bag ich an ber Bahrheit ber anberen Dinge gu weifeln bachte, folgte ja gang einleuchtend und ficher, bag ich mar; obald ich dagegen aufgehört zu benten, mochte wohl Alles anere, bas ich mir jemals vorgestellt, mahr gewesen sein, ich iber hatte teinen Grund mehr, an mein Dafein zu glauben. Alfo rtannte ich baraus, baf ich eine Substang fei, beren ganges De= en und Natur blos im Denten bestehe, und bie ju ihrem Da= ein weber eines Ortes bedurfe, noch von einem materiellen Dinge ibhange, so bag biefes 3d, b. b. bie Seele, woburch ich bin vas ich bin, vom Rorper völlig verschieben und selbst leichter zu rtennen ift als biefer, und auch ohne Rorper nicht aufhören werbe, MUes zu fein mas fie ift.

Darauf erwog ich im Allgemeinen , was zur Wahrheit und Bewißheit eines Sages gehort. Denn weil ich fo eben einen ge-

funden hatte, den ich als wahr und gewiß erkannt, so meinte ich müffe ich auch wissen, worin jene Gewißheit bestehe. Run hatt ich bemerkt, daß es in dem Sahe: "ich denke also bin ich tein anderes Kriterium der Wahrheit gebe, als daß ich ganz su einsehe, daß, um zu denken, man sein müsse. Darum meinte ich als allgemeine Regel den Sah annehmen zu können: daß die Dinge, welche wir sehr klar und sehr deutlich begreifen, alle wahr sind; daß aber nur darin einige Schwierigkeit liege, richtig zu merken, welches die Dinge sind, die wir beutlich begreifen.

Da ich nun weiter beachtete, bag ich zweifelte und also mein Wefen nicht gang volltommen mare, benn ich fah beutlich, baf et volltommener sei, zu erkennen als zu zweifeln, so verfiel ich auf bie Untersuchung, mober mir ber Bedante an ein volltommund Wesen als ich selbst gekommen, und ich erkannte beutlich, baf er von einem Wefen herrühren muffe, bas in ber That volltommun fei. Bas jene Bebanten betrifft, bie ich von einer Renge aufn mir befindlicher Wefen hatte, wie vom himmel, ber Erbe, ben Licht, ber Warme und taufend anberen Dingen, fo mar ich über beren Ursprung nicht so fehr in Berlegenheit; benn ba ich in ihnen nichts bemertte, was mir überlegen war, fo tonnte ich glauben, wenn fie mabr maren, baf fie einen Bubebor meiner Ratur bilbeten, fofern biefe eine gewiffe Bolltommenbeit batte, und wenn fie nicht mahr maren, bag fle für Befcopfe bes Richts ju balten, b. b. baß fie in mir maren wegen ber Mangelhaftigfeit meine Wefens. Aber es tonnte fich nicht ebenfo verhalten mit ber 3ter eines volltommnern Wefens als bas meinige, benn es war offenbar unmöglich, biefe Ibee fur ein Gefcbpf bes Richts zu halten. Und baß bas volltommenfte Wefen eine Folge und Bubebor bes wenign vollkommnern sein folle, ist kein geringerer Widerspruch, als daß aus bem Richts Etwas bervorgebe. Darum tonnte ich jene 3bee auch nicht für ein Beschöpf meiner felbft balten. Und so blieb nm

übrig, baß sie in mich gesett worben burch ein in Wahrheit volltommneres Wefen als ich, welches alle Bolltommenbeiten, bie ich mir porftellen tonnte, in fich enthielt, b. h. um es mit einem Worte gu sagen, burch Gott. Dazu tam die Ginsicht: weil ich einige Bolltommenheiten ertannte, bie ich nicht hatte, fo war ich nicht bas einzige Befen, bas existirte, (ich werbe hier mit eurer Erlaubnif fo frei fein, die Schultermini ju brauchen), sondern es mußte nothwendig ein anderes volltommneres Wefen geben, von bem ich abbing und von bem ich Alles, was ich befaß, empfangen hatte; benn wäre ich allein und von jedem anderen Wesen unabhängig gewesen, so daß ich von mir selbst bie wenige mir eigene Bolltommenbeit gehabt batte, fo batte ich ebenfo gut von mir ben gangen Ueberschuf, von bem ich einfah, bag er mir fehlte, haben und somit selbst unendlich, ewig, unwandelbar, allwiffend, allmächtig fein und endlich alle Bolltommenheiten befigen tonnen, bie ich im Wefen Gottes ertannte. Denn nach ben Auseinanbersetzungen, die ich eben gegeben habe, brauchte ich, um die Ratur Gottes nach dem Bermögen der meinigen ju ertennen, nur bei allen Dingen, von benen ich eine Ibee in mir fand, ju ermagen, ob ihr Befig Bollfommenheit fei ober nicht; und ich war ficher, daß keine von denen, die eine Unvollkommenheit bezeich= neten, wohl aber alle anderen in ihm enthalten maren. Denn ich fab, daß Zweifel, Unbeständigkeit, Trauer und ähnliche Dinge nicht in ihm sein konnten, da ich ja selbst froh gewesen mare, von ihnen frei zu fein. Dann hatte ich weiter Ibeen von einer Menge finnlicher und körperlicher Dinge. Obwohl ich nämlich annahm, daß ich träumte und baß alles, was ich fah ober mir einbilbete, falfc mare, fo konnte ich boch nicht leugnen, bag bie Ideen bavon wirklich in meinem Denken vorhanden maren. Aber ich hatte schon an mir fehr klar eingesehen, daß die denkende Natur von der körperlichen unterschieden sei; da nun, wie ich erwog, jebe Busammensegung Abhangigfeit und jebe Abhängigkeit offenbar ein Mangel war, so urtheilte ich von hier aus, baß es in Gott teine Bolltommenheit fein tonnte, aus biefen beiben

Naturen zusammengesetzt zu sein, und baß er es folglich nicht wäre; aber wenn es in der Welt einige Körper oder Geister om andere Naturen gabe, die nicht ganz volltommen wären, so mußt ihr Wesen von der Nacht Gottes dergestalt abhängen, daß se ohne ihn nicht einen einzigen Augenblick sein könnten.

Ich wollte nun weiter andere Wahrheiten suchen, und ta ich

mir bas Object ber Geometer jum Borwurf genommen, bas ich als stetigen Rorper ober als einen in Lange, Breite und bobe ein Liefe endlos ausgebehnten Raum begriff, theilbar in verschieden Theile, die verschiedene Figur und Broke baben und auf jett Weise bewegt ober örtlich veranbert werben konnen, - benn bie Geometer seben bieses Alles in ihrem Objecte voraus, - so burd lief ich einige ihrer einfachsten Beweise. 3ch bemertte, bag jent große von aller Welt ihnen zugeschriebene Bewifibeit lediglich berauf beruht, bag man fie nach ber von mir eben ermabnten Regel beutlich begreift. Bugleich aber bemerkte ich, bag in ihnen Richts enthalten fei, bas mir bie Egifteng ihres Objects ficher barthun konnte. Denn ich fab g. B. wohl, bag, ein Dreieck angenommen, feine brei Wintel zwei Rechten gleich fein mußten, aber ich fab barum noch feinen Beweis, bag es in ber Welt ein Dreied gabe, mahrend ich bei ber Ibee eines volltommenen Befens, auf beren Prüfung ich wieder zurücktam, fand, daß in biefer 3bee bie Egifteng gang ebenso liegt, als in ber 3bee eines Dreieds, baf feine brei Wintel gleich zwei Rechten find, ober in ber einer Rreislinie, baß alle ihre Theile gleichweit von ihrem Centrum absteben; ober sogar noch einleuchtenber. Folglich ift ber Sat, baß Gott als biefes fo vollkommene Wefen ift ober existirt, minteftens eben fo ficher, als ein geometrifcher Beweis es nur irgend fein fann.

Daß aber viele Leute es für schwierig halten, Gott ober auch nur bas Wesen ihrer eigenen Seele zu erkennen, liegt barin, baß sie ihren Geist nie über bie sinnlichen Dinge erhoben und sich auf Diese Weise gewöhnt haben, Ales burch bie Einbilbung zu betrachten, bie eine besondere Dentweise in Betreff der materiellen Dinge ist, so daß, was sie sich nicht einbilden können, sie auch nicht für begreistich halten. Dieß erhellt schon daraus zur Genüge, daß sogar die Schulphilosophen den Grundsat haben, es könne nichts im Berstande sein, das nicht zuerst in den Sinnen gewesen, wo doch ganz sicher die Ideen Gottes und der Seele nie waren; und die, welche das Dasein Gottes und der Seele durch ihre Einbils dung begreisen wollen, handeln, wie es mir scheint, ebenso als wenn sie mit ihren Augen hören oder riechen wollten, wobei nur der Unterschied stattsindet, daß der Gesichtssinn uns die Wahrheit seiner Objecte ebenso wenig beweist als Geruch oder Gehör, während weder unsere Einbildung noch unsere Sinne ohne Dazwischenkunft des Berstandes uns irgend etwas sicher darthun können\*).

Endlich wenn es noch Leute giebt, die von der Existenz Gottes und ihrer Seele durch die von mir dargelegten Gründe nicht hinlänglich überzeugt sind, so mögen sie wissen, daß alle andere Dinge, deren sie vielleicht weit sicherer zu sein meinen, wie das eigene körperliche Dasein, und daß es Gestirne und eine Erde und ähnliche Dinge giebt, weniger sicher sind. Denn obgleich bei diesen Dingen eine Art moralische Gewisheit stattsindet, an der man, ohne

<sup>\*)</sup> Ich habe die sehr charafteristische Stelle genan übersetzt, und empfinde wohl, daß sie deutlicher geschrieden sein sollte und die Construction dunkler ist als der Gedanke. Der Gedanke ist dieser: das Beweisen ist so wenig die Function der Einbildung, wie das Riechen und Hören die Function des Auges. In dieser Analogie verhält sich das Auge zum Einbildungsvermögen, wie das Hören oder Riechen zum Begreisen. Diese Analogie trifft aber in einem sehr wesentlichen Punkte nicht zu. Das Denken unterscheidet sich vom Riechen und Hören, vom Empfinden überhanpt und Sindilden darin, daß es das Object als solches ersaßt, während Riechen, Hören, Sehen u. s. w. mit dem Einbilden darin übereinstimmen, daß sie für sich zur obsectiven Auffassung der Dinge nicht sähig sind.

žΙ

lt

ì

überfpannt zu fein, nicht zweifeln tann, fo laft fich boch aus, wenn es fich um eine metaphpfifche Bewißheit handelt, ohn unvernünftig ju fein, nicht leugnen, bag man jum Zweifeln Onnt genug habe, fobalb man bemertt, wie man im Schlaf gang ebenip fich einbilden tonne, man habe einen anderen Rorper und febe & bere Bestirne und eine andere Erbe, ohne baß etwas bavon wit Woher weiß man benn, bag bie Bebanten, welche i lich ist. Traume tommen, eber als bie anderen falfch find, ba fie ja fi ebenso lebhaft und ausgeprägt find? Und mogen bie besten Beife bier, fo lange fie wollen, nachbenten, ich glaube nicht, baf fie, m biefen Zweifel ju beben, einen gureichenben Grund anführen fo nen, wenn fie nicht bie Exiften, Bottes voraussegen. Denn vor Allen ift felbst jener Sat, ben ich eben jur Regel genommen habe: baf nämlich alle Dinge, bie wir gang flar und beutlid begreifen, mabr fint, nur beghalb ficher, weil Gott ift obn existirt, und weil er ein volltommenes Wefen ift und Mes in unt von ihm herrührt. Daraus aber folgt, bag unsere 3been obn Begriffe, ba fie wirkliche Wefen sind, die von Gott tommen, fo weit fie flar und beutlich find, mahr fein muffen. Wenn wir alfe oft genug unwahre Borftellungen haben, fo tommt ihre Unwahrbeit nur baber, bag fie untlar und buntel find, und foweit fie es fint, nehmen fie an ber Ratur bes Richts Theil, b. h. fie find in une nur beghalb fo unflar, weil wir nicht gang volltommen find. Und ce ift offenbar ein eben fo großer Wiberspruch, bag ber Irrthum ober die Unvollommenheit als solche aus Gott hervorgeben, als bie Wahrheit ober bie Bolltommenheit aus bem Richts. Aber wenn wir nicht mußten, bag alles Wirfliche und Bahrhafte in uns von einem volltommenen und unenblichen Wefen herrührte, fo batten wir, wie flar und beutlich unfere Ibeen auch maren, boch bafür teinen ficheren Grund, baf fie bie Bolltommenbeit batten, wahr zu fein.

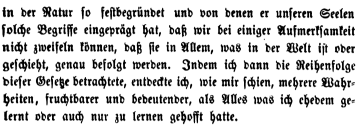
Rachdem nun fo die Erkenntniß Gottes und ber Seele uns

von jener Regel überzeugt bat, ift es leicht einzuseben, baf bie Traumbilber, die wir im Schlaf vorstellen, uns feineswegs burfen zweifeln laffen an ber Wahrheit ber Gebanten, bie wir im Wachen Denn wenn es fich im Schlaf trafe, bag man eine febr baben. beutliche 3bee batte, wie g. B. daß ein Geometer irgend einen neuen Beweis fante, fo murbe fein Schlaf nicht hinbern, bag fein Beweis mahr fei; und was ben gewöhnlichsten Irrthum unserer Träume betrifft, baß fie uns nämlich verschiedene Objecte gang so wie unsere außeren Sinne vorstellen, so ist ber Schlaf nicht die Urfache, bie uns veranlaßt, ber Wahrheit folcher Borftellungen ju migtrauen, benn wir fonnen uns oft genug gang ebenfo taufchen, obne ju fchlafen, wie wenn 3. B. bie Gelbfüchtigen Alles gelb feben, ober wenn bie Sterne ober andere weit entfernte Rorper uns fleiner erscheinen ale fie find. Denn julett, ob wir machen ober schlafen, burfen wir boch nur ber einleuchtenben Rlarheit unferer Bernunft Boblgemertt, ich fage unferer Bernunft und nicht unserer Einbildung ober unserer Sinne, wie wir benn bie Sonne givar febr flar feben, aber beghalb nicht urtheilen burfen, fie fei fo groß als wir fie feben, und wir uns einen Lowentopf febr beutlich auf einem Ziegenleibe vorstellen konnen, ohne beghalb schließen ju burfen, es gebe in ber Welt eine Chimare. Denn bie Bernunft fagt nicht, daß Alles mas wir feben ober uns einbilben mabr fei, wohl aber fagt fie, bag alle unsere Ibeen oder Begriffe etwas Wahres haben muffen, denn sonft hatte Gott, der absolut volltommen und mahr ift, fie unmöglich in une gefett. Und weil unfere Urtheile während bes Schlafs nie fo einleuchtend und vollftanbig find, ale mabrend bes Wachens, wenn auch unjere Ginbildungen bisweilen im Schlaf noch lebhafter und ausgeprägter find, fo fagt bie Bernunft uns auch, bag unfere Bebanten gwar nicht alle mahr fein konnen, weil wir nicht gang volltommen find, aber, fo weit fie mahr find, biefe Bahrheit unfehlbar in unferen machen Bebanten eher als in unseren Traumen ftattfinden muffe.

## Künftes Capitel.

Ordnung ber vom Autor untersuchten physitalischen Probleme, insbesondere Erklärung der Bewegung des Herzens und einiger anderer zur Medicin geherigerschwieriger Punkte; dann der Unterschied unserer Seele von der thierischen.

3ch würde hier sehr gern fortsahren und die ganze Kette dir übrigen Wahrheiten zeigen, die ich von ben ersten abgeleitet babe; ba ich jeboch zu biefem 3med mehrere Fragen berühren mußte, bie noch unter ben Belehrten ftreitig find, und ich mit ben letteren feine Banbel muniche, fo halte ich es fur beffer, mich ber Sache p enthalten, und die Buntte bloß im Allgemeinen zu bezeichnen; mogen bann weisere Leute entscheiben, ob es rathfam fei, bas Bublicum eingehender barüber zu belehren. 3ch bin ftets fest bei bem von mir gefaßten Entschluß geblieben, fein anderes Princip anzunehmen, als bas, welches ich fo eben als Beweisgrund fur bas Dasein Bottes und ber Seele gebraucht habe, und teine Sacht als wahr gelten zu laffen, die mir nicht klarer und ficherer erschiene, als früher bie geometrischen Beweise. Und bennoch barf ich fagen, baß ich rudfichtlich ber gewöhnlichen Sauptprobleme ber Philosophie nicht bloß ein Mittel gefunden habe, bas mir Benuge leiftet, sondern daß ich auch gemiffe Befege beobachtet, welche Gott



Aber weil ich bie hauptfächlichsten bavon in einer Abhandlung zu entwickeln versucht habe, die ich aus mancherlei Grunden nicht veröffentlichen fann, fo weiß ich fie nicht beffer barguthun, ale inbem ich hier fummarisch ihren Inhalt angebe. 3ch wollte barin alles zusammenfaffen, was ich von ber Ratur ber materiellen Dinge ju wiffen meinte, bevor ich jene Schrift schrieb. Aber wie bie Maler auf einer ebenen Flache nicht alle verschiedene Seiten eines wirklichen Rorpers barftellen fonnen und beghalb eine ber bauptsachlichsten mablen, die sie allein ins Licht segen, die übrigen bagegen ichattiren unt nur soweit erscheinen laffen, als man fie feben kann, wenn man jene anblickt, — so fürchtete ich, in meiner Abhandlung nicht alle meine Gebanken unterbringen zu konnen. halb wollte ich barin nur meine Theorie vom Licht recht umfaf= fend auseinanderfegen, bann bei Belegenheit einiges von ber Sonne und ben Figsternen hinzufügen, weil das Licht fast nur von biefen Rorpern ausgeht, bann von ben Simmelsgewolben, weil fie es durchlaffen, von ben Planeten, ben Rometen und ber Erbe, weil fie es reflectiren, und insbesondere von allen Rorpern auf ber Erbe, weil fie entweber farbig ober burchfichtig ober leuchtend find, und endlich vom Menschen, weil er alle biefe Objecte betrachtet. Um aber alle biefe Dinge etwas im Schatten gu behandeln und meine Anfichten freier aussprechen zu konnen, ohne bie berkommlichen Meinungen ber Gelehrten entweber annehmen ober wiberlegen ju muffen, entschloß ich mich, biefe gange Welt hienieben ihren Ratheberkriegen zu überlaffen und bloß bavon zu

reben, mas in einer neuen geschehen murbe, wenn Gott jest irgent wo in imaginaren Raumen genug Materie, um fie zu bilben, fout, und die verschiedenen Theile diefer Materie mannigfach und obu Ordnung bin und ber bewegte, fo bag er baraus ein ebenso ber worrenes Chaos machte, als die Boeten nur erbichten tonnen, und bann nichts weiter thate, als ber Natur feine gewöhnliche Ditwirtung gutommen und fie nach ben von ihm festgestellten Befeten wirten ließ. So beschrieb ich zuerst diese Materie und suchte fie fo barguftellen, daß es nach meinem Bedunten in ber Welt nichts Rlareres und Begreiflicheres gab, ausgenommen was eben von Gott und ber Seele gefagt worben. Denn ich feste ausbrudlich voraus, baß es barin teine jener Formen ober Qualitaten, worüber man in den Schulen streitet, noch überhaupt etwas gabe, deffen Erkenntniß unseren Seelen nicht so naturlich mare, bag man bie Untennt nig nicht einmal fingiren konnte. Außerdem zeigte ich, welches bie Raturgesetze wären, und ohne meine Gründe auf ein anderes Brincip als bie unendlichen Bolltommenheiten Bottes ju ftugen, fucht ich alle irgendwie zweifelhaften zu beweifen und als folche barjuthun, bag, felbit wenn Gott mehrere Welten gefchaffen batte, es teine geben konnte, mo biefe Befete aufhörten, befolgt ju werben. Dann zeigte ich, wie ber größte Theil bieser chaotischen Materie fich in Folge jener Gesetze ordnen und nach einer gewiffen Form einrichten muffe, woburch er unferen himmelsgewölben abnlich wurde, wie unterbeffen einige ihrer Theile eine Erbe und einige wieder Planeten und Rometen, und einige andere eine Sonne und Figsterne bilben muffen. Und hier verbreitete ich mich über bas Thema des Lichts und entwickelte fehr ausführlich, welches Licht sich in ber Sonne und ben Figsternen befinden muffe, und wie es von bort in einem Augenblick bie unermeglichen Simmelsraume durchlaufe, und wie es fich von den Planeten und Kometen nach ber Erbe zu reflectire. 3ch fügte noch Manches bingu, betreffend bie Substanz, bie Lage, bie Bewegungen und alle verschiebenen

Beschaffenheiten biefer himmel und Gestirne, so bag ich grabe genug bavon fagte, um verfteben ju laffen, in ben Simmeln und Gestirnen biefer Welt mache fich nichts bemerkbar, bas nicht in der von mir beschriebenen Welt ganz ähnlich erscheinen muffe ober wenigstens tonne. Dann tam ich im Befonderen auf Die Erbe ju fprechen : wie, obwohl ich ausbrudlich angenommen, baß Gott gar feine Schwere in die Materie gelegt habe, boch alle ihre Theile genau nach bem Mittelpunkt unablaffig ftreben; wie bei ber mit Baffer und Luft bebedten Oberfläche bie Richtung ber Simmel und Gestirne, hauptfächlich bes Montes, bort eine Ebbe und Fluth verurfachen mußte, ber Ebbe und Fluth unferer Meere in allen Umständen abnlich, und außerbem eine gemiffe von Diten nach Westen gerichtete Bewegung, fowohl bes Waffere als ber Luft, wie man fle auch in ben Tropen bemerkt; wie die Bebirge, Die Meere, Die Quellen und Strome fich bort auf naturgemäße Beise bilben, und Die Metalle in die Gruben tommen, die Pflangen auf ben Feldern machsen, und überhaupt alle gemischte ober zusammenge= fette Rorper fich erzeugen konnten, und weil ich außer ben Bestirnen nichts Licht hervorbringenbes in ber Welt tannte als bas Feuer, so bemühte ich mich, alles, was zu seiner Ratur gehört, beutlich darzuthun: wie es entsteht, wie es sich erhalt, wie es manchmal nur Barme ohne Licht und manchmal nur Licht ohne Barme bat, wie es verschiedene Farben und verschiedene andere Beschaffenheiten in verschiedene Rorper einführen tann, wie es einige Rörper schmilzt, andere verhartet, wie es fie fast alle verzehren ober in Afche und Rauch vermandeln, endlich wie es blog burch bie Bewalt feiner Thatigfeit aus biefer Afche Glas bilben tann. Denn biefe Bermandlung ber Afche in Blas fchien mir fo bewunberungswürdig, als irgend eine andere Metamorphose in ber Ratur, und beghalb machte es mir ein besonderes Bergnugen, fie gu beschreiben.

Doch wollte ich aus alle bem nicht etwa ben Schluß ziehen, daß diese Welt in der von mir dargestellten Form geschaffen worden sei, denn es ist bei weitem wahrscheinlicher, daß sie Gott gleich im Anfang so gemacht hat, wie sie sein mußte. Aber es ist gewis und eine unter den Theologen geläusige Meinung, daß die erhaltende Thätigseit Gottes ganz dieselbe ist als seine schaffende. Wenn also der Welt im Ansange Gott auch nur die Form der Chaos gegeben, aber zugleich die Gesetz der Ratur seststellte und ihr seinen Beistand lieh, um in ihrer Weise zu wirken, so kann man überzeugt sein, ohne dem Wunder der Schöpfung Eintrag zu thun, daß dadurch allein alle bloß materielle Dinge sich mit der Zeit in die Verfassung hätten bringen können, in der wir sie jetzt sehen; und ihre Ratur ist weit leichter zu begreisen, wenn man sie auf diese Weise allmälig entstehen sieht, als wenn man alle nur als Machwert betrachtet.

Bon ber Beschreibung ber leblofen Rörper und ber Pflangen, ging ich über zu ber ber Thiere und insbesondere zu ber ber Aber weil ich hier noch nicht Renntniffe genug befaß, Menschen. um bavon in berfelben Weife als von ben übrigen Dingen gu reben, b. h. bie Wirtungen aus ben Urfachen ju ertlaren und zu zeigen, woraus und wie bie Natur sie erzeugen muß, so begnügte ich mich mit ber Annahme, Gott habe ben menschlichen Körper fo gebildet, wie der unfrige ift, ebensowohl mas bie außere Bestalt ber Blieber, als mas bie innere Bilbung feiner Organe betrifft, ohne benfelben aus einer anbern Materie gufammenzufügen, ale bie ich befchrieben, und ohne junachft barein eine vernünftige Seele ober ein anderes Wefen zu fegen, bas baselbft als ernährende ober empfindende Seele bienen tonnte; bag er blog in seinem herzen eines jener Feuer ohne Licht entzündet, die ich schon erklärt und ganz so begriffen hatte, wie bas Feuer, welches ben Beuhaufen erhigt, ber eingeschloffen murbe, ebe er troden war, ober welches bie jungen Weine focht, wenn man sie im Kak

gähren läßt. Denn wenn ich die Functionen untersuchte, die in Volge bessen in diesem Körper stattsinden konnten, so sand ich, es seien genau dieselben, die in uns vor sich gehen, ohne daß wir uns derselben bewußt sind, also ohne daß unsere Seele, d. h. jener vom Körper unterschiedene Theil, dessen Natur, wie oben gesagt worden, bloß im Denken besteht, etwas dazu beiträgt, und in denen, wie man sehen kann, die vernunftlosen Thiere uns gleichen. Und ich hätte unter diesem Gesichtspunkte nicht eine von den Funsctionen sinden können, die vom Denken abhängen und deßhalb die einzigen sind, die uns als Menschen zukommen, während ich sie alle sand, unter der Annahme, daß Gott eine vernünstige Seele geschassen und sie auf eine gewisse Weise diesem so von mir besschriebenen Körper vereinigt habe.

Damit man aber feben fonne, wie ich biefe Materie behanbelt, fo will ich bier die Theorie von der Bewegung bes Bergens und ber Arterien geben. Denn da diefe Bewegung bie erfte und allgemeinfte ift, bie man in ben Thieren beobachtet, fo wird man leicht beurtheilen konnen, mas man von den anderen ju benten hat. Und um bas Folgende leichter zu verstehen, mogen die in der Anatomie gar nicht Bewanderten, bevor fie diese Erflarung hier lefen, fich die Muhe nehmen, bas Berg irgend eines großen, mit Lungen begabten, Thieres vor ihren Augen zerschneiben zu laffen, benn es ist bem bes Menschen in allen Puntten ähnlich; fie mogen fich bie beiben barin befindlichen Rammern ober Boblungen zeigen laffen, zuerst die rechte, ber zwei febr breite Röhren entsprechen, nämlich die hohle Bene, die das hauptfachlichfte Blutgefäß ift und gleichsam ben Stamm bes Baumes bilbet, beffen Zweige alle übrigen Abern (Benen) bes Rorpers find, und die arteriofe Bene, mit Unrecht fo genannt, weil sie in der That eine Arterie ift, die aus dem Bergen entspringt und nach ihrem Austritt fich in mehrere Zweige theilt, Die fich überall in ben Lungen verbreiten; bann die linke Rammer, ber in berfelben

Weise zwei Rohren entsprechen, ebenso breit ober noch breiter als bie vorigen, nämlich bie venofe Arterie, mit Unrecht fo genannt, weil sie bloß eine Bene ift, bie aus ben Lungen kommt, wo fie in mehrere Zweige getheilt ift, die fich mit benen ber arteriofen Bene berflechten und mit benen ber fogenannten Luftrobre, woburd bie Luft, die wir athmen, eintritt, und die große Arterie, bie ven Bergen ausgeht und ihre Zweige burch ben gangen Rorper sentet. 3ch mochte auch, bag man ihnen bie elf fleinen Baute forgfaltig zeige, bie als ebenfo viele kleine Pforten bie vier Deffnungen in ben beiben Sohlungen öffnen und ichließen, namlich brei beim Eintritt ber Sohlvene, mo fie bergestalt geordnet find, bag fie feines wegs hindern fonnen, bag bas barin enthaltene Blut in bie rechte Bergkammer fließt, und boch aufs genaueste hindern , daß es bier herausströmen fann, drei beim Gintritt der arteriofen Bene, Die gang entgegengesett geordnet, zwar bas Blut in biefer Soblung in die Lungen gehen, aber nicht das Blut in den Lungen bortbin jurudfehren laffen, und ebenfo zwei andere beim Gintritt ber venofen Arterie, die bas Lungenblut nach ber linken Bergtammer fliegen aber nicht gurudftromen laffen, und brei beim Gintritt ter großen Arterie, die bas Blut aus bem Bergen berausstromen, aber nicht babin gurudftromen laffen, und man braucht fur bie Babl biefer Bautchen feinen weiteren Grund zu suchen, außer bag bie Deffnung ber venofen Arterie, bei ihrer wegen bes Orte, wo fie fich befindet, ovalen Form bequem mit zweien geschloffen werden tann, während es bei ben anberen wegen ihrer runben Form am besten mit breien geschieht. Außerdem munschte ich, man macht fle darauf aufmerksam, daß die große Arterie und die arterisse Bene von einer viel härteren und festeren Bildung sind, als die venofe Arterie und die Sohlvene, und bag biefe beiben letten vor ihrem Eintritt in bas Berg fich erweitern und hier gleichsam zwei Beutel, Die fogenannten Bergohren, bilben, Die aus einem abnlichen Fleisch als bas Berg felbft gebilbet find, und bag im Bergen

immer mehr Wärme ist, als irgendwo anders im Körper; endlich wie diese Wärme es mit sich bringt, daß sobald ein Blutstropfen in die Herzkammer eintritt, berselbe anschwillt und sich ausbreitet, so wie es alle Flüssgleiten machen, wenn man sie tropfenweise in irgend ein sehr heißes Gefäß fallen läßt.

Rach biesen Erörterungen brauche ich nichts weiter hinzugufügen, um die Bewegung bes Bergens ju erflaren, außer bag, wenn feine Suhlungen nicht voll Blut find, biefes nothwendig aus ber Sohlvene in die rechte und aus ber venofen Arterie in die linke Rammer einströmt, ba biefe beiben Befäge immer voll Blut find, und ihre bem Bergen zugewendeten Deffnungen alebann nicht ge= Aber sobald auf biefe Beise zwei Tropfen fcoloffen fein tonnen. Blut, jeder in eine ber beiben Rammern eingebrungen find, fo muffen fich biefe Tropfen, bie nur febr bid fein tonnen, weil bie Deffnungen, burch bie fie eindringen, fehr breit und bie Befage, aus benen fie tommen, febr voll von Blut find, verbunnen und ausbreiten wegen ber Warme, bie fie bort finben. So laffen fie bas Berg anschwellen und baber tommt es, daß fie die fünf fleinen Pforten zustoßen und ichließen, bie fich beim Gintritt jener beiben Befäße befinden, aus benen fie tommen. Go verhindern fie, bag mehr Blut in bas Berg berabstromt, und fahren fort sich immer mehr zu verdunnen. Daher tommt es, daß fie die feche anderen tleinen Pforten aufstoßen und öffnen, die fich beim Gintritt ber beiben anderen Gefäße befinden, durch bie jene beiden Tropfen wieder ausströmen. Go laffen fie alle Zweige ber arteribsen Bene und ber großen Arterie fast in bemselben Augenblide anschwellen, als bas Berg felbst. Dieses, wie auch bie Arterien, zieht sich gleich nachher wieder zusammen, weil bas eingebrungene Blut sich abfühlt; ihre feche fleinen Pforten ichließen und die funf ber Sohlvene und ber venösen Arterie öffnen sich wieder und lassen wieder zwei andere Tropfen Blut hindurch, bie bas Berg und bie Arterien gang wie bie vorigen von neuem anschwellen. Und weil bas Blut, das auf diese Weise in das Herz eindringt, durch jene beiden Beutel, die man Herzohren nennt, hindurchgeht, so ift deshalt die Bewegung der letzteren der des Herzens entgegengesetzt, und sie ziehen sich zusammen, während dieses sich ausdehnt. Uedrigens damit Diejenigen, welche die Stärke der mathematischen Beweise nicht kennen und nicht gewöhnt sind, die wahren Gründe von den wahrscheinlichen zu unterscheiden, dieser meiner Erklärung nicht auf gut Glück hin widersprechen, ohne sie zu prüsen, so will ich ihnen bemerken, daß diese so eben von mir erklärte Bewegung blos aus der Ordnung der Organe, die man mit seinem Auge im Herzen sehen, und der Matur des Blutes, die man ersahren kann, ebenso nothwendig solgt, als die Bewegung eines Uhrwerks aus der Arast, der Lage und der Gestalt seiner Gewichte und Räder.

Wenn man aber frägt, wie bas Blut ber Benen fich nicht erschöpfe, da es ja beständig in das Herz fließt, und wie bie Arterien nicht zu voll merben, weil alles Blut, welches burch bas Berg hindurchgebt, in fie einströmt, fo brauche ich barauf nur mit ber Schrift eines englischen Argtes \*) ju antworten, ber ben Rubm verbient, an diefer Stelle bas Gis gebrochen und zuerst gelehrt ju haben, daß es an den äußersten Enden der Arterien mehrere fleine Bange giebt, wodurch bas Blut, welches bie Arterien vom Bergen empfangen, in die kleinen Zweige ber Benen eindringt, von wo es wiederum dem Bergen guftromt, fo daß fein Lauf nur eine beständige Circulation ausmacht. Er beweist die Sache febr richtig burch bie gewöhnliche Erfahrung ber Chirurgen, bie ben Urm über ber Stelle, wo fle bie Bene öffnen, mit magiger Starte binden, und dadurch bewirken, daß das Blut reichlicher hervorströmt als wenn sie ben Arm gar nicht gebunden batten; gerade bas Wegentheil murbe stattfinden, wenn fie ihn unterhalb, nam-

<sup>\*)</sup> Hervaeus, de motu cordis et sang. in animalib. 1628.

ich zwischen ber Sand und ber geöffneten Bene ober auch wenn ie ibn oberhalb (ber Bene) febr ftart banben. Denn es ift iffenbar, bag ein mäßig gefnüpftes Band wohl verhindern tann, af bas icon im Arm befindliche Blut burch bie Benen nach bem bergen gurudfehrt, aber beghalb nicht verhindert, bag es immer on neuem burch bie Arterien kommt, weil biefe unterhalb ber Benen liegen und ihre Gewebe fester und barum weniger leicht gu ruden find, und weil auch bas Blut, bas vom Bergen tommt, tit mehr Gewalt burch bie Arterien nach ber Sand zueilt, als es on bort burch bie Benen nach bem Bergen gurudfehrt. Und weil iefes Blut vom Arm burch bie Deffnung einer ber Benen ausromt, fo muß es nothwendig unterhalb bes Banbes, b. h. an en Extremitaten bes Armes Bange geben, burch welche bas Blut us ben Arterien bertommt. Er beweist seine Theorie bes Blutmlaufe fehr gut burch gewiffe fleine Saute, Die in ber Lange ber Benen fo angebracht find, baf fie bas Blut nicht aus ber Mitte es Rorpers nach ben Extremitaten burchstromen, sonbern nur von en Extremitaten nach bem Bergen gurudtehren laffen. Und außerem noch burch bie Erfahrung, welche beweift, bag alles Blut, bas ch im Rorper befindet, in febr weniger Beit burch eine einzige eöffnete Arterie ausströmen tann, auch wenn sie gang nabe beim berzen festgebunden und an einer Stelle zwischen dem Bande und em Bergen gefcblagen wurde, fo bag man unmöglich meinen önnte, das ausströmende Blut käme wo anders her als vom jerzen.

Aber es giebt bafür noch mehrere andere Beweise, baß bie vahre Ursache dieser Blutbewegung die von mir erklärte ist. So ann vor Allem der Unterschied, welchen man zwischen dem ven ösen und arteriellen Blut bemerkt, uns dahin führen, daß das Blut, nachdem es sich bei seinem Durchgange durch das Herz versünnt und destillirt hat, unmittelbar nach seinem Austritt, d. h. in en Arterien, seiner und lebhafter und wärmer ist, als kurz vor

feinem Eintritt, b. b. in ben Benen. Und wenn man bierauf acte. fo wird man finden, bag biefer Unterschied nur in ber Begend bet herzens fich recht bemerkbar macht und nicht ebenfo febr an ten vom Bergen entferntesten Stellen. Dann ift bie Barte ber Sant, woraus bie arteriofe Bene und bie große Arterie gebilbet find, ein gureichender Beweis, bag bas Blut fraftiger gegen fie, als gegen bie Benen, anschlägt. Und warum wurde die linke Bergtammer und die große Arterie umfaffender und weiter sein, als die recht Rammer und die arteribse Bene, wenn nicht bas Blut ber venosen Arterie, welches nach feinem Durchgange burch bas Berg in ba Lungen war, fich mehr verfeinert und ftarter und leichter verbunnt batte als bas, welches unmittelbar aus ber Soblvene tommt? Und mas fonnen bie Aerzte, wenn fie ben Buls fühlen, vermutben, wenn fie nicht wiffen, bag, je nachbem bas Blut feine Ratur anbert, es burch bie Barme bes herzens mehr ober weniger fart, mehr ober weniger ichnell verbunnt werben fann als zuvor? Und wenn man untersucht, wie fich biefe Warme ben anderen Bliebern mittheilt, muß man nicht bekennen, bag es vermöge bes Bluts geschieht, welches fich beim Durchgange burch bas Berg bier wieber erwarmt und fich von hier burch ben gangen Rorper verbreitet? Daber fommt es, bag Blutverluft zugleich Barmeverluft ift, und mare bas Berg fo glubend wie ein entgundetes Gifen, fe wurde es boch nicht zureichen, um Fuße und Banbe, fo wie es ter Fall ift, zu erwärmen, wenn es nicht beständig neues Blut binsendete. hieraus erkennt man auch, wie ber mabre Rugen bes Athmens barin besteht, frifches Blut genug in bie Lunge gu bringen, bamit bas Blut, bas aus ber rechten Bergtammer, mo d fich verdünnt und gleichsam in Dunft verwandelt bat, bierbe tommt, fich hier von neuem verbichten und in Blut verwandelt fonne, bevor es in die linke Rammer zurud fließt, sonft konnte et nicht bas hier befindliche Feuer nahren. Dieg bestätigt fic beburch, bag man bei Thieren ohne Lunge auch nur eine ber-

tammer findet, und bag bie Rinder im Mutterleib, wo fie bie Lunge nicht brauchen konnen, eine Deffnung, wodurch bas Blut aus ber Sohlvene in bie linte Bergtammer fließt, und einen Bang haben, woburch bas Blut aus ber arteribfen Bene in bie große Arterie tommt ohne burch bie Lunge ju geben. Und wie wäre bas Rochen im Magen möglich, wenn nicht bas Berg Barme burch bie Arterien und bamit jugleich einige ber fluffigsten Bluttheile hinsenbete, um bei ber Auflösung ber bort befindlichen Speifen ju helfen? Und ift ber Proceg, wodurch fich ber Speisesaft in Blut verwandelt, nicht leicht zu verstehen, wenn man bebenkt, baß fich bas Blut, indem es burch bas herz hindurchgeht und wieder hindurchgeht, täglich vielleicht mehr als 100= ober 200mal bestillirt? Und was braucht man weiter, um bie Ernährung und Broduction ber verschiedenen Gafte bes Rorpers zu erklaren, außer bas Blut, welches, indem es fich verdunnt, vom Bergen nach ben äußersten Enden ber Arterien fließt und babei macht, daß einige seiner Theile in den Gliedern zurudbleiben und hier gewiffe Theile verbrängen, beren Raum sie einnehmen, und bag nach ber Lage, Figur und Rleinheit ber Poren, die sie antreffen, die einen lieber als die anderen an gewiffe Stellen geben, fo wie Jeder es bei verschiede= nen Sieben gesehen haben tann, die, auf mannigfaltige Beife burchlöchert, bagu bienen, verschiedene Betreibearten von einander au sondern?

Und endlich das Merkwürdigste in diesen Dingen ist die Entstehung der Lebensgeister, die einem sehr seinen Winde oder besser gesagt einer sehr reinen und lebhaften Flamme gleichen, die unaushörlich in großer Fülle vom Herzen ins Gehirn emporsteigt, von hier durch die Nerven in die Muskeln eingeht und allen Gliedern die Bewegung mittheilt. Und warum die Bluttheile, die als die bewegtesten und durchdringenosten auch am besten jene Geister bilden, eher nach dem Gehirn als anders wohin gehen, das erklärt sich am einsachsten daraus, daß die Arterien, die sie

nach bem Gehirn führen, vom herzen in gerabester Linie ausgehen, und wenn nun mehrere Dinge zugleich nach berfelben Richtung streben, ohne daß für alle Raum genug ist, wie bei ben Bluttheilen, die aus der linken Gerzkammer nach dem Gehirn wollen, so folgt nach den Regeln der Mechanik, die mit den Gesehen der Natur identisch sind, daß die schwächeren und weniger bewegten den stärkeren weichen mussen, und diese also allein nach jenem Ziele sorteilen.

3ch hatte alle biefe Dinge in ber Abhandlung , bie ich vorbem veröffentlichen wollte, eingehend genug entwidelt. hatte ich gezeigt, worin die Einrichtung der Nerven und der Rusteln bes menschlichen Rorpers bestehen muffe, bamit bie barin befindlichen Lebensgeister bie Glieber besselben bewegen tonnen, fe wie man fieht, bag Ropfe, bald nachbem fie abgeschlagen worden, fich noch bewegen und in die Erbe beißen, obwohl fie nicht mehr beseelt find; bann welche Beranderungen im Gebirn stattfinden muffen, um Wachen und Schlaf und Träume zu verursachen; wie Licht, Tone, Geruch, Geschmad, Barme und alle bie übrigen Beschaffenbeiten ber außeren Begenstanbe burch bie Bermittlung ber Sinne bort verschiedene Ibeen einpragen, wie Sunger, Durft und bie ub rigen inneren Empfindungen auch bie ihrigen borthin fenden fonnen; was man unter bem Bemeinfinn verfteben muß, ber biefe Ibeen empfängt, unter bem Bebachtniß, bas fie aufbewahrt, unter ber Phantasie, die sie mannigfaltig verändern und neue daraus bilben und eben baburch mit Gulfe ber Lebensgeister, die fie in ben Dusteln vertheilt, Die Blieber biefes Rorpers auf fo viele verfciebene Beise fich bewegen laffen und auch bei Belegenheit ber außeren Sinneswahrnehmungen wie ber inneren Empfindungen machen tann, daß fich unsere Blieber bewegen, ohne daß ber Bilk fte leitet. Dies wird benen nicht feltsam erscheinen, Die wiffen, wie viele Automaten ober fich bewegende Maschinen verschiedener Art bie Industrie ber Menschen machen tann aus sehr wenigen

Studen, im Bergleich mit ber großen Menge Knochen, Dusteln, Rerven, Arterien, Benen und aller ber übrigen Theile jebes thierifchen Rorpers, und bie beghalb biefen Rorper als eine Mafchine ansehen werben, Die als ein Wert Gottes unvergleich= lich beffer geordnet ift und bewunderungswürdigere Bewegungen in fich hat, als irgend eine, welche Menschen haben erfinden können. Und ich hatte mich gerade bei biefem Puntte besonders aufgehalten, um zu zeigen, bag, wenn es folche Maschinen gabe, welche bie Organe und bie äußere Bestalt eines Affen ober irgend eines anberen vernunftlofen Thieres hatten, wir nicht im Stande fein murben, sie in irgend etwas von jenen Thieren zu unterscheiben; mahrend, wenn es unfern Rorpern abnliche Mafchinen gabe, bie sogar, soweit es moralisch möglich wäre, unsere Haublungen nach= ahmten, fo murben wir boch ftets zwei gang fichere Mittel haben, um zu erkennen, daß fie beghalb nicht wirkliche Menschen seien. Das Erfte ift, bag fie niemals Worte ober andere von ihnen gemachte Beichen wurden brauchen tonnen, wie wir thun, um Anderen unsere Bedanken mitzutheilen. Denn es lagt fich wohl begreifen, wie eine Maschine so eingerichtet ift, bag fle Borte bervorbringt und fogar bei Belegenheit forperlicher Sandlungen, die irgend eine Beranberung in ihren Organen verursachen, einige Worte ausstößt, wie z. B. wenn man fie an irgend einer Stelle berührt, daß sie frägt, was man ihr sagen wolle; wenn man fie anberswo anfaßt, baß fie fcreit, man thue ihr web, und ahnliche Dinge; nicht aber, bag fie auf verschiedene Art bie Worte ordnet, um bem Sinn Alles beffen ju entsprechen, mas in ihrer Begenwart laut wirb, wie es boch bie ftumpfesten Menschen vermögen. Und bas Zweite ift, baß, wenn sie auch viele Dinge ebenso gut ober vielleicht beffer ale einer von une machten, fie boch unausbleiblich in einigen anberen fehlen und baburch zeigen wurden, bag fie nicht nach Ginficht, sonbern lebiglich nach ber Disposition ihrer Organe handeln. Denn mahrend die Bernunft ein Univerfalinstrument ift, bas in allen möglichen gallen bient, muffen tiefe Organe für jebe besondere Sandlung eine besondere Disponition baben, und beghalb ift es moralisch unmöglich, bag in einer Rafoine verschiebene Organe genug find, um fie in allen Lebensfüllen fo handeln zu laffen, als unfere Bernunft uns zu handeln be-Daburch läßt fich auch ber Unterschied gwischen ben Menfchen und Thieren ertennen. Denn es ift febr bemerfenswerth, daß es feine fo ftumpffinnige und bumme Menfchen giebt, fogar bie sinnlosen nicht ausgenommen, bie nicht fabig maren, verschiebene Worte zusammen zu ordnen und baraus eine Rete gu bilden, wodurch sie ihre Gebanken verständlich machen; wogegen es fein anderes noch so vollkommenes und noch so gludlic veranlagtes Thier giebt, das etwas Aehnliches thut. Das fommt nicht von der mangelhaften Beschaffenheit ihrer Organe, benn man sieht, daß die Spechte und Papageien ebenso gut Worte herrorbringen können als wir, und boch können sie nicht ebenso gut als wir reden, b. h. jugleich bezeugen, bag fie benten, mas fie fagen; mahrend Menschen, die taubstumm geboren, alfo ohne die Organe find, die Anderen zum Sprechen dienen, ebenso ober mehr als bie Thiere einige Zeichen von felbst zu erfinden pflegen, um fich benen verständlich zu machen, die im täglichen Zusammensein mit ihnen Muße haben, ihre Sprache ju lernen. Dieg beweist nicht blok, baß bie Thiere weniger Bernunft als bie Menschen, sonbern bag fie gar teine haben. Denn wie man fieht, gebort nur febr wenig dagu, um fprechen ju tonnen. Und ba man unter ben Thieren einer und berfelben Art ebenfo, wie unter ben Menfchen, Ungleichbeit findet, und die einen leichter zu ziehen find als die anderen, fo ift es unglaublich, daß ein Affe ober ein Papagei, bie ju ben vollkommensten ihrer Art gehören, barin nicht einem ber bummften Kinder oder wenigstens einem geistestranten gleichtommen wurben, wenn ihre Seele nicht von einer gang anberen Ratur mare, als bie unfrige. Und man muß bie Worte nicht mit ben natur= lichen Bewegungen verwechseln, welche Empfindungen bezeichnen, und von Maschinen ebenso gut als von Thieren nachgeahmt merben konnen, noch barf man meinen, wie einige ber Alten, bag bie Thiere sprechen, obwohl wir ihre Sprache nicht verstehen. mare es fo, weil fie mehrere ben unfrigen entsprechenbe Organe haben, fo murben fie auch ebenfo gut fich uns als ihres Gleichen verständlich machen konnen. Auch ift es febr bemerkenswerth, bag, obwohl manche Thiere in manchen handlungen mehr Industrie zeigen als wir, man boch fieht, daß eben bieselben Thiere in vielen anderen handlungen gar feine zeigen; fo bag was fie beffer als wir machen, nicht beweift, bag fie Beift haben, benn fonft murben fle mehr haben ale einer von une und es in allen anderen Dingen beffer machen, sonbern (es zeigt fich) vielmehr, bag fie teinen haben, und bie Natur es ift, die in ihnen nach ber Disposition ihrer Organe banbelt. So fieht man, bag ein Uhrwert, bas blos aus Rabern und Febern besteht, richtiger als wir mit aller unferer Rlugheit bie Stunden gablen und die Beit meffen tann.

Sodann hatte ich die vernünftige Seele beschrieben und gezeigt, daß sie unmöglich, wie die anderen Wesen, von denen ich geredet, aus dem Vermögen der Materie herrühren könne, sonzbern daß sie ausdrücklich geschaffen sein müsse, und wie es nicht genug sei, daß sie im menschlichen Körper wohne, wie der Steuermann im Schiff, etwa nur um dessen Glieder zu bewegen, sonzbern daß sie enger mit ihm verdunden und vereinigt sein müsse, um auch den unfrigen ähnliche Empsindungen und Triebe zu haben und auf diese Weise einen wirklichen Menschen zu bilden. Uedrigens habe ich mich hier über das Thema der Seele ein wenig verdreitet, weil es zu den wichtigsten gehört. Denn nach dem Irrthum der Gottesleugnung, den ich oben hinlänglich widerlegt zu haben meine, giebt es keinen, der schwache Gemüther mehr vom rechten Wege der Tugend entsernt, als wenn sie sich einbilzden, die Seele der Thiere sei mit der unsrigen wesensgleich und

wir hatten baher nach biesem Leben nichts zu fürchten noch zu hoffen, nicht mehr als die Fliegen und die Ameisen. Weiß man dagegen, wie sehr beibe sich unterscheiden, so begreift man die Beweisgründe weit besser, wonach unsere Seele ihrer Ratur nach volltommen unabhängig vom Körper und also der Rothwendigkei nicht unterworfen ist, mit ihm zu sterben; und da man weiter keine Ursachen sieht, welche die Seele zerstören, so kommt man zu dem Urtheile, sie sei unsterblich.

## Gech stes Capitel.

Was nach des Autors Anficht dazu gehört, um in der Erforschung der Wahrheit noch weiter fortzuschreiten, und welche Gründe ihn selbst zum Schreiben bewogen haben.

Hun sind es jest brei Jahre\*), daß ich mit ber Abhandlung, die alle diese Dinge enthielt, zu Ende gekommen war und die Durchsicht begann, um sie drucken zu lassen. Da ersuhr ich, daß Personen, die ich verehrte, und deren Ansehen ebenso viel über meine Handlungen vermochte, als meine eigene Bernunft über meine Gedanken, eine kurz vorher von jemand Anderem veröffentlichte physikalische Ansicht gemißbilligt hatten. Ich will nicht sagen, daß ich deren Anhänger war, sondern nur, daß ich vor jener Censur nichts in ihr bemerkt hatte, daß ich der Resigion oder dem Staate für nachtheilig halten konnte und daß mich, im Fall ich davon überzeugt gewesen, gehindert hätte, eß zu veröffentlichen \*\*). Deß= halb fürchtete ich, eß könne sich ganz ebenso auch unter meinen Ansichten eine sinden, in der ich mich getäuscht, troß der großen

<sup>\*)</sup> Die Schrift über die Belt ift also im Jahr 1634 vollendet worden.

<sup>\*\*)</sup> Zwei Jahre vorher mar Galilei's Sauptwert erichienen (1632), das Berdammungenrtheil ber Inquifition und ber Widerruf im folgenden Jahre.



waren, so ließ mich boch macherei sogleich andere Gfinden. Und diese Gründe es nicht bloß mich an dieser vielleicht auch das Publicus

vielleicht auch bas Bublicui 3ch habe niemals aus und mahrend ich aus ber ? anbere Früchte geernbet, fpeculativen Biffenschaften 1 auch gefucht habe, meine Methobe zu richten, fo hab etwas bavon nieberzuschreit fo hat Jeber einen fo großi baß fich ebenfo viele Reform Andere, als welche Gott zu benen er Gnade und Gifer ; fein, es unternehmen burfter wohl mir meine Speculation die Anderen auch welche hat Sobalb ich aber einige allge und bei ihrer erften Unwen' bleme gemerkt hatte, wie we

Saben mir bie Möglichkeit gezeigt, Ansichten zu gewinnen, bie für 🖿 as Leben sehr fruchtbringend sein wurden, und statt iener theoretischen Schulphilosophie eine prattifche zu erreichen, wodurch wir Die Rraft und die Thatigfeiten bes Feuers, bes Waffers, ber Luft, Der Bestirne, ber himmel und aller übrigen uns umgebenben Rorper ebenfo beutlich ale bie Beschäfte unserer Sandwerter tennen Lernen und also im Stande sein wurden, sie ebenso praktisch zu allem möglichen Gebrauch zu verwerthen und uns auf biefe Weise Berrn und Gigenthumern ber Ratur ju machen \*). Und bas ift nicht blog munschenswerth zur Erfindung unendlich vieler mechanischer Runfte, traft beren man mubelos bie Fruchte ber Erbe und alle beren Annehmlichkeiten genießen konnte, fonbern vorzugsweise gur Erhaltung ber Gefundheit, Die ohne Zweifel bas erfte But ist und der Grund aller übrigen Güter dieses Lebens. Beist ist von dem Temperament und der Disposition der körperlichen Organe fo abbangig, baß, wenn es irgend ein Mittel giebt, um bie Menschen insgemein weiser und geschickter zu machen, ich glaube, man muffe es in ber Medicin suchen. Die jest gebrauchliche Mebicin enthält freilich fehr Weniges von fo bemerkbarem Rugen; aber ohne fie verachten ju wollen, bin ich gewiß, bag Alle, felbst bie Aerzte von Profession, eingestehen, bag Alles, mas man barin wiffe, fo gut als nichts fei im Bergleich mit bem, was zu wiffen übrig bleibe, und daß man unendlich viele Rrantheiten sowohl be8 Rörpers als bes Beistes wurde loswerden fonnen, vielleicht fogar auch bie Altereschwäche, wenn man von ihren Urfachen und von allen Mitteln, womit bie Natur uns verseben bat, Die bin= reichende Renntniß befäße. Nun wollte ich an die Erforschung einer fo nothwendigen Wiffenschaft mein ganges Leben fegen und hatte einen Weg gefunden, auf bem, wenn man ihn verfolgt, man jene

<sup>\*)</sup> Bielleicht giebt es feine Stelle, in welcher De scartes fo wörtlich mit Bacon übereinstimmt als biefe.

Wissenschaft unsehlbar tressen muß, es sei benn, daß man durd die Kürze des Lebens oder den Mangel an Erfahrung daran verhindert werde. Gegen diese beiden hindernisse, meinte ich, geke es kein bessers Mittel, als der Welt meine wenigen Entdedungs öffentlich mitzutheilen und die guten Köpse einzuladen, sie möchen weiterzutommen suchen, indem Jeder nach seiner Reigung und seinem Bermögen zu den Erfahrungen, die nöthig wären, beitrige, und Ales was sie Reues lernen würden, dem Publicum mittheilten, damit die Letzten immer da ansingen, wo die Borhergehenden ausgehört, und indem Leben und Arbeiten Bieler sich auf diese Weise vereinigten, wir alle zusammen viel weiter vorwärte tämen, als jeder Einzelne für seine Person vermöchte.

Aber ich bemerkte in Betreff ber Erfahrungen, daß fie un so nothwendiger find, je mehr man in ber Ertenntnif fortschreitet. Denn für ben Anfang ift es beffer, nur die Erfahrungen ju brauden, die fich von felbst unferen Sinnen barbieten und bie wir bei ber fleinsten Aufmerkfamteit nicht außer Acht laffen konnen, als folde aufzusuchen, bie seltener und verborgener find. Der Grund ift folgender : biefe feltenen Erfahrungen taufchen oft, wenn man noch nicht bie Urfachen ber gewöhnlichsten tennt, und bie Umftante, von benen fie abhangen, find fast immer fo eigenthumlich unt fe flein, daß es fehr ichwer ift, fie zu bemerten. Aber bie Ordnung, bie ich hierin eingehalten habe, mar biefe: zuerft babe ich versucht, im Allgemeinen bie Principien ober erften Urfachen aller Dinge ju finden, bie in ber Welt find ober fein konnen, ohne als beren Urfache etwas Anderes anzuseben als Bott allein, ber fie geschaffen hat, ober die Principien anders mober zu nehmen, ale aus gewiffen uns angebornen Wahrheiten. Dann babe ich untersucht, welches bie erften und gewöhnlichsten Wirkungen maren, bie fic aus jenen Urfachen ableiten ließen, und fo habe ich, wie mir fceint, himmel, Bestirne, Erbe, und auf ber Erbe felbft Baffer, Luft, Feuer, Minerale und einige andere Dinge biefer Art gefunden,

welche bie allergewöhnlichsten, einfachsten und folglich begreiflichsten = find. Als ich aber weiter herabsteigen wollte unter bie großere E Besonderheit der Dinge, bot fich mir eine fo große Mannigfaltig= = feit bar, bag ich es für Menschen unmöglich hielt, die Formen wober Arten ber irbischen Rorper von unendlich vielen anderen gu \Xi unterscheiden, die ebenso gut auf der Erde sein könnten, wenn es Bottes Wille gewesen ware, fie hierher zu segen, alfo auch für un= =: möglich, sie von Seiten bes Nugens zu nehmen, wenn man nicht burch bie Wirkungen zu ben Urfachen aufstiege burch viele ins Einzelne gebende Erfahrungen \*). Darauf ging mein Beift alle Objecte burch, bie sich je meinen Sinnen bargeboten, und ich barf fagen, ich habe nichts bemerkt, bas ich nicht nach ben von mir gefundenen Principien ohne Mube batte erklaren tonnen. Aber ich muß auch bekennen, die Macht ber Natur ift fo umfaffend und weit, jene Principien find fo einfach und allgemein, bag ich im Befonderen fast feine Wirfung mehr bemerte, von ber ich nicht einsehe, baß fie fich auf mehrere verschiedene Arten ableiten läßt, und daß meine größte Schwierigfeit darin besteht, die bestimmte Wirfungeart ju finden. Denn ich weiß hier fein anderes Silfemittel, als wieder einige Experimente zu suchen, bei benen ber Erfolg nicht berfelbe ift, wenn man ibn fo ober anders erklart. Uebrigens bin ich jest fo weit, daß ich wohl febe, wie man es anfangen muß, um ben größten Theil jener jur Wirfung zwedbienlichen Experi-Aber ich sehe auch, daß sie so beschaffen und mente zu machen. fo jahlreich find, bag meber meine Sante noch meine Gintunfte, wenn ich auch taufendmal mehr hatte als ich habe, für alle ausreichen

...

<sup>\*)</sup> Je specifischer die Erscheinungen werden, um fo jufalliger erscheinen fie, um fo weniger find fie aus erften Grunden unmittelbar ju erklaren; alfo muß hier die Untersuchung ihre Dethode umtehren, und ftatt von den Urfachen ju den Wirkungen herabzusteigen, durch die Wirkungen zu den Urfachen emporfteigen (Die baconische Methode ber Induction.) Der Uebers.

in Wahrheit Tugendhafte, als folche gelten, bagu bri bereits gemachten Experin suchung berer, bie noch ger Indeffen bin ich fpate nung geworben und zu b nicht aufhören durfte, alle tend hielt, nieberguschreiber und biefelbe Sorgfalt barau laffen wollte, aus zwei Abs beit zu ihrer Prüfung gu b betrachtet man ohne 3meifel sich macht, und was ich be hielt, erschien mir falsch, we um feine Gelegenheit zu ve nügig zu handeln, damit me Werth haben, benen, welche fo viel Gewinn als möglich nicht zulaffen, baß fie mahre feit famen, bamit weber bie ! vielleicht widerfahren würden

eintragen könnten, mir iraent

ale bloß auf Die Begenwart erstreden muß, und bag es gut ift, Manches, bas vielleicht ben Lebenben einigen Rugen bringen tann, außer Acht zu laffen, wenn man Anderes leiften will, bas unferen Enteln mehr nugen wird. Und fo will ich es wiffen laffen, baf bie wenigen Einsichten, Die ich bis jest erreicht habe, fast nichts sind im Bergleich mit dem, das ich nicht weiß, und das erlernen ju können ich die Hoffnung nicht aufgebe. Denn es verhält fich mit benen, welche bie Wahrheit in ben Wiffenschaften nach und nach entbeden, fast ebenso als mit benen, Die anfangen reich ju werben und nun weit leichter große Erwerbungen machen, als ehe= bem, ba fie armer waren, weit geringere. Man fann fie auch mit ben Felbherrn vergleichen, beren Rrafte mit ben Siegen ju fteigen pflegen, und bie mehr Führungstunft bedürfen, um fich nach einer verlorenen Schlacht zu behaupten, als nach einer gewonnenen Statte und Provinzen ju nehmen. Denn es toftet in ber That Schlachten, wenn man alle Schwierigkeiten und Irrthumer zu besiegen unternimmt, die uns ben Weg jur Erfenntniß der Wahrheit sperren, und es heißt eine Schlacht verlieren, wenn man in einer etwas allgemeinen und bedeutenden Sache eine faliche Unficht annimmt. Man bedarf bann, um fich in die frühere Beistesverfaffung wieder jurudjubringen, eine weit größere Bewandheit, als ju großen Fortschritten nothig ift, wenn man fichere Brincipien bereits bat.

Was mich betrifft, wenn ich vor dieser Zeit einige Wahrheiten in den Wissenschaften gesunden habe (und ich hoffe aus dem Inshalt dieses Werks wird sich zeigen, daß ich deren einige gesunden habe), so kann ich sagen, es sind nur Folgen und Ableitungen von füns oder sechs Hauptschwierigkeiten, die ich überwunden habe, und die ich für ebenso viele Schlachten rechne, wo ich das Glück auf meiner Seite gehabt; ja ich sage ohne Scheu, daß ich, wie mir dünkt, nur noch zwei oder drei solche Schlachten zu gewinnen brauche, um mit meinen Plänen völlig zu Stande zu kommen; und noch ist mein Alter nicht so vorgerückt, daß ich nach dem gewöhn-

nur gu boren braucht, u: ich fie in allen Studen be vorher, weil fie unmöglich rer übereinstimmen fonnen gestört werben, bie fie beri Man fann fagen , be sowohl um mir meine Fehl bamit bie Anderen, wenn ficht gewönnen; und ba Bie fo murben Jene sogleich machen und bann auch mi Indeffen, obicon ich weiß, bin, und fast nie ben ersten tenne ich boch aus Erfahrun fann, genug, um bavon irg habe schon oft bie Urtheile meine Freunde gehalten, ale giltig zu sein meinte, ja Reib, wie ich mußte, fich ju was meinen Freunden ihre ! ten war ber Fall, baß man und gar nicht vorausgeseben

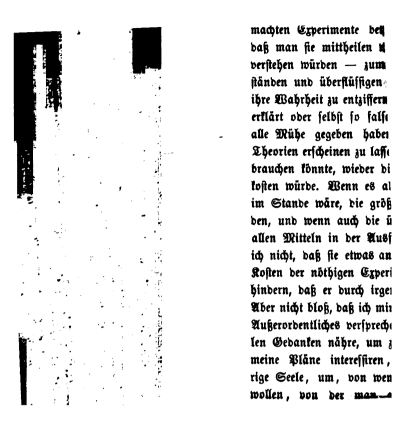
sorher unbekannte Wahrheit entbeckt habe, denn mahrend jeder sich su siegen bemüht, übt man sich weit mehr, das Wahrscheinliche zelten zu lassen, als die Gründe von beiden Seiten zu mägen, und Solche, die lange Zeit gute Advocaten waren, sind deshalb nachher nicht bessere Richter.

Was den Rugen betrifft, den Andere von ber Mittheilung meiner Bebanken empfangen follen, fo wurde berfelbe ebenfalls nicht febr groß fein konnen, ba ich fie noch nicht so weit geführt babe, baß fie fich ohne Weiteres ichon praktifch verwerthen laffen. Und ich meine, ohne Eitelkeit fagen ju konnen, bag, wenn Jemand bazu bie Fähigkeit hat, ich es eber fein muß, als ein anderer, nicht als ob es in der Welt nicht viele unvergleichlich beffere Ropfe geben konnte als ber meinige, sonbern weil man teine Sache so gut ju begreifen und fich anzueignen im Stande ift, wenn man fie von einem Anderen lernt, als wenn man fie felbst erfindet. Das ift in biefem Falle fo richtig, bag, obwohl ich oft manche meiner Anfichten febr guten Ropfen auseinandergefest, bie auch, fo lange ich mit ihnen sprach, fie febr beutlich zu verstehen schienen, ich boch bemerkt habe: wenn jene fie wiederholten, waren fie bergestalt ver= änbert, bag ich sie nicht mehr für bie meinigen erklaren tonnte. Bei biefer Belegenheit will ich unfere Entel hier gebeten haben, nie etwas, bas man ihnen als cartesianisch bezeichnen wird, bafür zu halten, wenn ich es nicht felbst veröffentlicht habe; ich verwun= bere mich nicht über bie Rarrheiten, Die man allen Philosophen bes Alterthums jugeschrieben, von benen wir feine Schriften haben; ich bin beghalb teineswegs ber Anficht, bag ihre Bebanten fo unvernünftig gemefen', da fie ju ben besten Ropfen ihrer Beit gehorten, sondern nur, dag biefe Bedanten uns vertehrt berichtet worden. Man fieht ja auch fast nie ben Fall eintreten, bag einer ihrer Schuler fie übertroffen habe, und ich bin versichert, bag beute noch bie leibenschaftlichsten Anhanger bes Aristoteles fich glüdlich schägen wurden, wenn fie eben fo viel Naturkenntnig befägen als er, felbft

deutlich auseinandergeset in ihm bie löfung mehre sagt und an bie er viellei ju philosophiren febr bequ bei ber Duntelheit i tonnen fie von allen Ding felben, und Alles mas fi Befcheitesten aufrecht halte widerlegen. Bierin icheine um ohne Nachtheil mit ein hintergrund eines fehr bui fagen, biefe Leute haben e ber Philosophie ju veröffen einfachen und einleuchtende machte, fast daffelbe thun, c Licht in jenen Reller binein find, um fich zu schlagen. nicht zu wünschen, fie tenne von allen Dingen zu reben werben wollen, fo werben f fie sich mit ber Wahrschei terien aller Art ohne besont

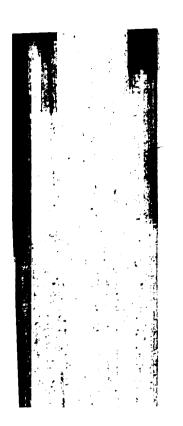
orgieben, wie benn jene Ginficht ohne Zweifel ben Borgug verient, und einen Blan, bem meinigen abnlich, verfolgen wollen, fo rauchen sie sich beghalb von mir nicht mehr fagen zu laffen, als vas ich in dieser Abhandlung bereits gesagt habe. Sind fie namich im Stande, weiter ale ich ju geben, fo werben fie bei ihrer stärkeren Denkkraft auch im Stande sein, Alles was ich gefunden gu haben meine, von felbst zu finden. Denn ba ich Alles immer nur ber Reihe nach untersucht habe, so ift es gewiß, bag mas mir noch zu entbeden bleibt, naturlich fcwieriger und verborgener ift als mas ich vorher habe finden tonnen; und fie murben weniger Benuß haben, es von mir als von fich zu lernen. Und bann wird die Gewohnheit, die fie gewinnen werden, wenn fie zuerft bas Leichte aufsuchen und bann allmälig ftufenweise zu bem Schwierigeren fortgeben, ihnen mehr nugen, als alle meine Unterweifungen Denn für meine Perfon bin ich überzeugt, wenn vermöchten. man mir feit meiner Jugend alle Wahrheiten, beren Beweise ich feitbem gefucht habe, gelehrt und ich, um fie zu lernen, gar keine Dube gehabt hatte, fo murbe ich vielleicht teine weitere erfahren und wenigstens nie die Beschidlichkeit und Leichtigkeit, Die ich ju befigen meine, erworben haben, um immer neue ju finden, fo wie ich mir Dube gebe, fie ju fuchen. Mit einem Worte: wenn es in ber Welt ein Wert giebt, bas von teinem Anberen fo gut vollendet werden kann als von dem, der es begonnen hat, so ist es bas Werk, an welchem ich arbeite.

Freilich wurde, was die hierzu nützlichen Erfahrungen anlangt, ein Mensch allein nicht genug sein, um sie alle zu machen, aber er wurde auch andere Hände als die seinigen nicht gut brauchen können, ausgenommen die der Handwerfer oder solcher Leute, die er bezahlen könnte, und die aus Hoffnung auf Gewinn, der ein sehr wirksames Mittel ist, alle Dinge, die er ihnen vorschriebe, genau aussühren wurden. Denn was die Freiwilligen betrifft, die sich etwa aus Neugierde oder Lernbegierde zur Hule anbieten



meines Lebens feine andere herauszugeben, bie fo umfaffend mare, == und aus ber man bie Grundlagen meiner Physit verstehen könnte. 22 Aber feitbem haben mich zwei andere Grunde genothigt, einige 🏝 Bersuche von particularem Inhalt hierher zu setzen und dem Publicum eine Art Rechenschaft von meinen Arbeiten und Absichten ju Der erfte Grund ift, bag, wenn ich es nicht thate, mehrere, bie meine frubere Abficht, einige Schriften bruden ju laffen, getannt haben, bie Deinung faffen tonnten, bie Urfachen, aus benen ich es unterlaffe, seien mehr, als fie es wirklich find, zu meinem Denn obwohl ich ben Ruhm nicht übermäßig liebe Rachtbeile. ober sogar, wenn ich es sagen barf, haffe, sofern ich ihn für einen Feind ber Rube halte, die mir über Alles geht, fo habe ich boch nie gefucht, meine Sandlungen , als ob fie Berbrechen maren, ju verbergen, und auch teine besondere Borficht gebraucht, um unbekannt ju bleiben, sowohl weil ich gemeint batte, mir Unrecht zu thun, als auch, weil mir bies eine Art Unruhe gemacht haben wurde, die wiederum ber volltommenen Beifte 8ruhe, bie ich suche, zuwiber gemefen mare. Und da ich nun bei biefer ftets gleichgiltigen haltung zwischen ber Sorge, bekannt gu werben, und ber, unbefannt zu bleiben, nicht habe verhindern tonnen, einen gewiffen Ruf zu erwerben, fo meinte ich, mein Beftes thun ju muffen, um wenigstens feinen folechten ju haben. sweite Brund, ber mich biefe Schrift bier gu fchreiben vermocht hat, ift, bag ich täglich mehr und mehr ben Plan meiner Selbstbelehrung fich verzögern febe, weil ich unenblich viele Erfahrungen nothig habe, die ich ohne frembe Gulfe unmöglich machen tann, und obwohl ich mir nicht mit ber hoffnung fcmeichle, bag bie Welt an meinen Intereffen großen Antheil nimmt, fo will ich mir boch auch nicht so fehr Abbruch thun, um benen, die mich überleben werben, Grund ju geben, bag fie mir eines Tages ben Borwurf machen, ich batte ihnen mehrere Dinge weit beffer, als es ber Fall ift, hinterlaffen konnen, wenn ich es nicht zu sehr vernach=

1



mas ich in ben Wiffenschafte tann nicht fagen, ob mir bi Riemanbes Urtheilen zuvorte Schriften rebe; aber ich wert und bamit man um fo mehr bringend alle, bie auf biefe machen haben, fich bie Dube banbler ju ichiden. Diefer n und ich werbe bemuht fein, verbinben, und fo werben bie fich feben, um fo leichter über 1 fpreche, nie lange Erwieberung Irrthumer, wenn ich fie ertenne ich beren teine finben tann, eir bigung meiner Schriften für n flarung irgend einer neuen Dic ohne Enbe aus bem Ginen in

Wenn im Anfang ber D Dinge zuerst Anstoß erregen, t und es scheint, als ob ich nic wolle man die Gebuld haben, lefen, und ich hoffe, man mind

logiter einen Cirtel nennen, benn ba bie Erfahrung ben en Theil diefer Wirkungen außer Zweifel fest, fo bienen bie chen, woraus ich fie ableite, nicht fowohl bazu, fie zu bemeials zu ertlären; vielmehr find es im Gegentheil gerade bie ben, bie burch bie Birfungen bewiesen merben. fle nur beghalb Sppothefen genannt, bamit man miffe, baf : aus jenen ersten, oben erklärten Wahrheiten ableiten zu tonmeine, aber bag ich es ausbrudlich nicht babe thun wollen ju verhindern, daß gewiffe Beifter, die fich einbilden, in einem ! Alles zu miffen, mas ein Anderer in zwanzig Jahren gebacht sobalb er ihnen nur zwei ober brei Worte bavon gefagt hat, bie, je scharffinniger und lebhafter fie find, um fo leichter bem hum unterliegen und um fo weniger zur Wahrheit fähig find, us einen Anlag nehmen konnen, irgend eine überspannte Phi= bie auf meine vermeintlichen Principien zu grunden, und man bann bie Schuld bavon zuschriebe. Denn mas bie Anfichten ft, bie burchaus bie meinigen find, fo entschuldige ich nicht Neuheit, ba man, ihre Grunde richtig erwogen, fie ohne Zweifel nfach und mit bem gefunden Berftande fo übereinstimmenb n wird, bag fie weniger ungewöhnlich und feltfam erfcheinen en, ale irgend andere, die man über bieselben Materien haben , und ich ruhme mich gar nicht, fle zuerft gefunden zu haben, aber, daß ich sie angenommen habe, weder weil sie Andere it, noch weil sie Andere nicht gefagt haben, fondern nur weil Bernunft mich bavon überzeugt bat.

Wenn die Handwerker die in der Dioptrik auseinandergesette idung nicht sogleich ausstühren können, so darf man, glaube deßhalb nicht sagen, sie sei schlecht. Denn da Geschid und gkeit dazu gehört, um die von mir beschriebenen Maschinen rachen und einzurichten, ohne daß ein Umstand dabei sehlt, so e ich mich ebenso sehr wundern, wenn sie beim ersten Versuch zoen, als wenn Jemand in einem Tage lernen könnte, die Laute

vortrefstich zu spielen, bloß dadurch, daß man ihm eine gute Tabulatur gegeben. Und wenn ich französisch, die Sprache meines Landes, lieber als lateinisch, die Sprache meiner Lehrer, schreike, so geschieht es, weil ich hoffe, daß diejenigen, die ihre natürliche, ganz reine Bernunft brauchen, bester von meinen Ansichten urtheilen werben, als die, welche nur den Büchern der Alten glauben; und was jene betrifft, die den gesunden Berstand mit dem Studium verbinden, welche allein ich mir zu Richtern wünsche, so werden sie, ich bin dessen gewiß, nicht so parteisch für das Latein sein, daß sie meine Gründe deßhalb zu hören ablehnen, weil ich sie in der Bolkssprache entwickle.

Uebrigens will ich hier nicht im Einzelnen von ben Fortfchritten reben, bie ich in Butunft in ben Wiffenschaften zu machen hoffe, noch auch gegen bas Bublicum mich in irgend ein Berfprechen einlaffen, bas ich nicht sicher bin zu erfüllen; sonbern ich werbe nur fagen, bag ich entschloffen bin, bie noch übrige Beit meines Lebens blog barauf zu verwenden, mir einige Raturkenntnig ber Art zu erwerben, baß fich baraus gewiffere Regeln für bie Debicin gewinnen laffen, ale bie man bis jest gehabt, und bag meine Reigung mich von allen anderen Planen, namentlich von folden, bie ben Ginen nur nugen konnen, indem fie ben Anderen fcaben, so sehr entfernt, daß, wenn mich irgend ein Anlaß in diese Richtung nothigte, ich mir teine Fähigkeit zutraue, hier mit Erfolg thatig zu fein. Darüber gebe ich hier eine öffentliche Erklarung, von ber ich wohl weiß, daß sie nicht angethan ift, um mich in ber Welt angesehen zu machen, aber ich habe auch gar keine Lust, es zu fein, und ich werbe mich benen, burch beren Bunft ich ungestört meine Muße genieße, ftete für verpflichteter halten, als ich es benen mare, bie mir bie ehrenvollsten Aemter ber Erbe anboten.



# Betrachtungen über die Metaphyfik.

Das Dasein Gottes und der Anterschied zwischen Seele und Körper.



## Erfte Betrachtung.

### Der Zweifel.

Schon vor geraumer Zeit habe ich bemerkt, wie viel Falsches ich von Kindheit an als wahr habe gelten lassen, und wie unssicher Alles ist, was ich später darauf gegründet; wie darum Alles einmal im Leben von Grund aus erschüttert und die Sache wieder einmal ganz von vorn angefangen werden müsse, wenn man übershaupt wolle, daß in den Wissenschaften etwas Festes uud Dauernsdes zu Stande komme. Indessen die Ausgade erschien mir überaus groß, und so habe ich in meinem Leben jenes volltommen reise Alter abgewartet, das am besten und bester als jedes spätere sich zu einer solchen wissenschaftlichen Unternehmung eignet. Darum habe ich so lange gezögert, daß ich jest geradezu eine Schuld auf mich laden würde, wollte ich das übrige Leben, in dem ich noch thätig sein kann, mit bloßen Erwägungen hindringen.

Die Gegenwart ist mir gunstig. 3ch habe mein Gemuth befreit von allen Sorgen, habe eine ungestörte Muße gewonnen, lebe
einsam in ber Einsamkeit und werbe mich nun ganz mit ernstem
und freiem Geist meiner Aufgabe hingeben: Diesem umfassenben
und gründlichen Umsturz aller meiner bisher gehegten Ueberzeugungen.

jeder berfelben einen Grund Und es ift zu biefem ; Meinung für Meinung, durc Benn die Grundlagen unter

was barauf gebaut war. lagen angreifen, worauf fie

frühren. Was ich nämlich bis 31

glaubt und für wahr geho Sinnen ober burch beren habe ich in manchen Fällen i Und es ware fehr unvorsichtig

uns auch nur einmal getäusch Indessen, fönnte man ein Sinne bei kleinen und entser schen, so ist boch jedenfalls ber nehmungen über allen Zweisel an diesem Orte bin, am Ofen bieses Papier vor mir mit hi

mehr ift. Wie tann ich zweifel biefer Rorper insgefammt mei mit jenen Berrudten vergleicher efe Leute find sinnlos, und ich würde wahnsinnig erscheinen, h mich auf beren Beispiel berufen wollte.

1 ber That? Als ob ich nicht ein Mensch mare, ber ba schläft und im Schlafe gang bieselben Dinge erlebt und gunoch weit unglaublichere, als jene im Wachen! Und wie traumt mir, mas ich taglich erlebe, bag ich bier an biefem n, mein Kleib anhabe, am Ofen fige, mabrend ich boch ohne im Bette liege! Und jest blide ich auf biefes Papier, bas liegt, mit völlig machen Augen, bewege biefen meinen Ropf, t vom Schlafe betäubt ift, ftrede biefe meine Sand aus, g, mit Bewußtfein, und fuhle, bag ich fie ausstrede. Und affelbe konnte mir nicht ebenso beutlich im Schlafe begeg-Ich erinnere mich ja gang genau, bag ich von ähnlichen ingen im Traume getäuscht worben bin. Und wenn ich mir be forgfältig überlege, fo finde ich nicht ein Mertmal, 3 Bachen vom Schlafe sicher zu unterscheiben. sich beibe, baß ich ganz und gar stutig werbe und nicht ich nicht in biesem Augenblick schlafe.

gen wir also ben Fall, daß wir träumen, und daß alle zesührte Einzelnheiten nicht wahr sind; es sei nicht wahr, die Augen offen haben, den Kopf bewegen, die Hände en, ja es sei nicht einmal wahr, daß wir solche Hände, rhaupt einen solchen Körper haben: so müssen wir doch bebaß alle diese Objecte im Schlase wie Bilber erscheinen, nach Maßgabe wirklicher Dinge gemacht werden, und daß zum wenigsten diese allgemeinen Dinge, wie Kopf, Hände, der gesammte Körper, nicht bloß in bildung, sondern wirklich existiren. Können doch selbst er, auch wenn sie Sirenen und Satyre in den allerselts Formen darstellen wollen, diese Figuren nicht lediglich aus greisen, sondern sie mischen nur von verschiedenen lebenssen die Glieder durcheinander, ja sogar wenn sie etwas nie

wapr jein, aus benen, wie vorgestellten Bilber ber Ding fammengeset worden. liche Natur im Allgemeinen, bes Ausgedehnten, ebenso die ebenso ber Ort, wo sie sind, bergleichen mehr ift. Und fo wohl Physit, Astronomie, M alle, die von der Betrachtui hängen, zweifelhaft feien, bag liche Wiffenschaften, die nur Objecten handeln und fich ga: jecte in der Wirklichkeit existi Zweifellofes enthalten. Denn Umständen ist 2+3=5, u drat nie mehr als vier Seiten, biefe durchsichtigen Wahrheiten

sein, gerathen können. Aber da ist von Alters h prägt, es sei ein Gott, der Al bin, so wie ich da existire. W nicht etwa so es gefügt habe, mich täusche, so oft ich 2 und 3 summire ober die Seiten eines Quadrats zähle ober noch irgend eine leichtere Sache, (wenn Leichteres möglich wäre) vorstelle?

Aber vielleicht hat Gott gar nicht gewollt, daß ich in folder Weise getäuscht werde; er heißt ja der Allgütige! Doch wenn Gott bei seiner Güte unmöglich mich so hat schaffen können, daß ich stets irre, so hätte eben diese Güte auch nicht zulassen dursen, daß ich bisweilen irre, und das Legtere ist doch entschieden der Fall.

Indeffen giebt es vielleicht Manche, die an einen so allmäch=
tigen Gott lieber nicht glauben als an die Unsicherheit aller übri=
gen Dinge glauben wollen. Es sei! Wir wollen nicht widerspre=
chen, wir wollen die ganze Theorie von Gott als eine fälschliche
preisgeben; man möge im Gegentheil annehmen, daß wir durch
Schicksal oder Zusall oder durch die Naturnothwendigkeit der Dinge
oder auf irgend einem anderen Wege geworden sind was wir sind.
Täuschung und Irrthum sind immer Mangel und Unvolltommen=
beit. Je weniger nun ein allmächtiger Urheber meines Daseins
gelten soll, um so wahrscheinlicher wird meine eigene Unvoll=
tommenheit so groß sein, daß ich sortwährend im Irrthum befangen bin.

Was tann ich gegen biese Gründe aufbringen? Ich habe nichts sie zu entträften. Ich bin am Ende zu bem offenen Bekenntniß genöthigt, daß an Allem, das ich früher glaubte, gezweifelt werden dürfe, nicht aus Unbedachtsamkeit oder Leichtssinn, nein! aus gewichtigen und wohlüberlegten Gründen; daß mithin, wenn es mir überhaupt in etwas um Wahrheit zu thun ist, ich mich ebenso sorgfältig hüten werde, das Unsichere als das offensbar Falsche beifällig anzunehmen.

Indeffen, es ist bei weitem nicht genug, diese Rothwendigkeit bemerkt zu haben. Man muß biefelbe sich immer von Reuem



find, fo fcheinen fie boch fo baran glaubt, als fie in 21 Darum halte ich es fil meinem Willen bie gerabe et bin, auch bamit ju irren. 3 Meinungen für vollkommen bung halten, bis am Enbe Bewichte ber Borurtheile g wohnheit mehr mein Urtheil Dinge ablenkt. Ich weiß, ba erwächst, ich brauche mich n bes Miftrauens, ba ich es bi mit theoretischen Aufgaben So will ich benn anneh Quelle ber Wahrheit fei, font mächtiger und liftiger Damo habe, mich in Irrthum zu Luft, Erbe, Farben, Formen, wahrnehme, seien Trugbilber Beift meiner Leichtglaubigfeit betrachten, als ob ich weber

irgend einen Sinn in Maket

geift bie Stirn erheben, und, er fei noch fo mächtig und noch fo schlau, er foll mich nicht überwältigen!

Doch ist es ein mühevolles Wert, das ich vorhabe. Die Erägheit sührt mich zur alten Gewohnheit des Lebens immer wieder zurück, und wie ein Gefangener, der sich im Traume einer eingebildeten Freiheit erfreute, sich scheut zu erwachen, wenn er zu merken anfängt, daß er schläft, und die wohlthätigen Traumbilder so lange als möglich gewähren läßt, — so blicke ich unwillkurlich zurück in die alten Borstellungen und fürchte auszuwachen; ich sürchte das arbeitsvolle Wachen, das auf den sansten Schlaf solzgen wird und nicht in hellem Licht, sondern in den undurchdringzlichen Finsternissen schon erregter Zweisel nun in Zukunst hingezlebt sein will.

Der me:

Seine Natur ift leichte

Meine gestrigen Betrac Zweifel gestürzt, baß ich m fann und boch auch nicht feb plöglich in einen tiefen Strul belbewegung gerathen, baß ic faffen noch auf bie Oberfläch will mich heraus arbeiten 1 auf bem ich geftern hineinget aus bem Wege schaffen, mas läßt; ich will genau fo hande lich falsch sei. Und so will is Gemiffes ertenne, und mare e nichts Gemiffes giebt. weglich mare, forberte Archime gu heben. Auch wir burfen & Aleinste aefunden ift has ax...

b bloge Chimaren, - was also foll noch mahr fein? Bielcht biefes Gine, bag Richts mahr ift.

Aber giebt es benn nicht etwas von den angeführten Dingen rschiedenes, das zu bezweiseln sich nicht die mindeste Möglichkeit tet? Ist etwa ein Gott, oder wie ich das Wesen sonst nnen soll, der mir diese Gedanken hier eingiedt? Warum aber I ich dies glauben, da ich doch selbst wohl deren Urheber sein in? Also bin ich doch wenigstens etwas? Aber ich habe ja er=xt, daß ich weder Sinne noch einen Körper habe. Doch halt! ie denn? Bin ich an Körper und Sinne dergestalt gesesslie ich ohne dieselben nicht sein kann? Ich habe ja angenommen, gar Nichts in der Welt ist, kein himmel, keine Erde, keine ister, keine Körper, also doch wohl auch ich nicht! Im Gegen=il, nein, ich war ganz gewiß, wenn ich jene Annahme machte!

Aber ba ist ja ich weiß nicht welcher höchst mächtige, höchst ige Lügengeist, ber mich absichtlich sortwährend täuscht. Wenn mich täuscht, so ist es ja klar, daß ich auch da bin. Er täusche ch, so viel er vermag, doch wird er niemals machen können, daß, lange ich benke, daß etwas ist, ich selbst nicht sei. Und so nme ich, nachdem ich Alles wieder und wieder erwogen habe zu ser Erklärung, die seststebt: der Sah: "ich bin, ich existire", dem Augenblick, wo ich ihn ausspreche oder benke, ist thwendig wahr.

Roch aber sehe ich nicht ein, wer ich bin, und ich muß mich bi in Acht nehmen, voreilig etwas Anderes an meine Stelle zu jen und damit wieder eine falsche Richtung zu nehmen in dem banten, der nach meinem Sahe der gewisseste und einleuchtendste. Darum will ich von Neuem bedenken, wofür ich mein Wesen iher gehalten habe, bevor ich in alle diese Zweisel gerathen war, d davon will ich Alles, auch das Kleinste, das aus den angesyrten Gründen bezweiselt werden kann, abziehen, so daß am Ende

ift vernünftig? Und fo folimmere gerathen, uni gleichen Grübeleien meir Bielmehr will ich 1 unwillfürlich und naturg rüber nachbachte, mas willfürlich zuerft bie Bor mit einem Worte biefe g auch am Leichnam sieht, zeichnete. Dann tam mi nahre, gebe, empfinbe un ich auf die Seele gurud lich fei, bas blieb mir en fie fei irgend ein feiner @ Lufthauch ober Feuer ober gleichsam bineingegoffen. hatte ich nicht bie minbest fen gang genau zu tennen lung gemäß ju beschreiben fo ausgebrückt haben: "un ift, figurlich begrengt, örtlie bergestalt zu erfüllen', baß

wegen, zu empfinden und gar zu benten, konnte meiner Meinung nach in keiner Beise zur Ratur bes Körpers gehören. Ja, ich war ganz erstaunt, solche Bermögen wirklich bei einigen Körpern zu finden.

Jett aber, wo ich annehme, irgend ein höchst mächtiger und, wenn ich so sagen barf, boshafter Lügengeist habe gestiffentlich sich die Mühe gegeben, mich in Allem, so weit er konnte, zu täuschen, — wie darf ich jett noch behaupten, daß irgend eines und wäre es das geringste von allen eben aufgeführten Merkmalen der körperlichen Natur mir zukömmt? Ich sehe zu, benke, erwäge, sinde nichts und ermüde bei der vergeblichen Wiederholung.

Und wie verhalt es fich mit jenen Thatigkeiten, die ich ber Seele zuschrieb, wie z. B. sich ernähren oder gehen? Wenn schon mein körperliches Sein Einbildung ist, so sind auch diese Thatigkeiten bloße Einbildungen. Und das Empfinden? Auch dieses ist ja ohne Körper nicht möglich. Und im Traume meine ich, Bieles zu empfinden, was ich, wie die spätere Einsicht zeigt, nie empfunden habe. Endlich, wie steht es mit dem Denken?

hier finde ich: das Denken ift; das Denken allein kann von meinem Wesen nicht abgetrennt werden; ich bin, ich existire: dieser Sah ist gewiß.

Aber wie weit reicht biese Gewißheit? Sie reicht so weit als mein Denken. Es konnte sein, baß mit bem Denken auch mein Sein vollständig aufhört. Es konnte sein! Jeht lasse ich nichts gelten, als was nothwendig wahr ist. Also ich bin streng genommen ein benkendes Besen, b. h. Geist oder Seele oder Berstand oder Bernunft; lauter Worte, die ehedem für mich nur Worte von unbekannter Bedeutung waren. Ich bin ein wirkliches Besen, wahrhaft existirend. Aber was für ein Wesen? Ich habe es gesagt: ein benkendes.

Bas foll ich mir andere Einbildungen machen? Ich bin nicht jener Glieberbau, ber menschlicher Körper beißt, auch nicht jener

find, daß sie in Wahrhel nicht unterscheiden? Ich urtheile nur von dem, n ich frage weiter, als mas

ich frage weiter, als was baß ich bin? Unmöglich i bie gewiß ist, von solchen gewiß ist, also auch nicht

Einbildung gestalte.
Dieses Wort: "ich ;
thum, benn in ber That,
bildete, bieses oder jenes ;
res, als Form oder Bild e
weiß ich ja gewiß, baß ich
Bilder und überhaupt Alles,
gestalten sind. Und wenn
durch die Einbildung versuch

— ist das nicht ebenso ung bin zwar schon erwacht un aber weil ich es noch nicht ber einzuschlasen, damit es tender erscheine? Was also bin ich? Ein benkendes Wesen. Was ift bas? Ein Wesen, welches zweifelt, einsieht, bejaht, verneint, will, nicht will, auch einbildet und empfindet.

In ber That, bas ist viel auf einmal, wenn Ales bieses zu meinem Wesen zählen soll. Warum sollte es nicht bazu zählen? Bin ich es benn nicht selbst, ber ich ja sast Alles bezweisse, ber ich boch etwas einsehe, ber ich bejahe, baß bieses Eine wahrhaft ist, und verneine alles Andere, ber ich mehr erkennen will, bie Täuschung nicht will, ber ich unfreiwillig mir bieses ober jenes einsbilbe, bieses und jenes als von den Sinnen herkommend wahrenehme?

Selbst zugegeben, daß ich immer schlase; zugegeben, daß mein Schöpfer, so viel er vermag, mich sortwährend täuscht; doch sind alle jene Thätigkeiten ebenso wahr, als mein eigenes Sein, doch können sie von meinem Denken nicht unterschieden, von mir selbst nicht abgetrennt werden.

Denn baß ich bin, ber ich zweisse, einsehe, will u. s. f., bas ist so offenbar und handgreislich, daß es durch nichts in der Welt einleuchtender dargethan werden kann. Ebenso din ich, der ich mir dies oder jenes einbilde, und wenn auch, wie angenommen, von dem, was ich mir einbilde, in Wahrheit nichts ezistirt, so ezistirt doch in Wahrheit mein Einbilden und macht einen Theil meisnes Denkens. Ebenso din ich doch, der ich empsinde oder vermöge der Sinne körperliche Dinge wahrnehme. Ich sehe Licht, höre Geräusch, sühle Wärme; das Alles ist salsch, denn ich schlafe. Aber daß ich zu sehen, zu hören, warm zu werden mir einbilde, das kann nicht salsch sein, und eben dieses Sehen, diese Borstelslung ist eigentlich, was man innre Empsindung nennt. Und dies ist genau genommen nichts Anderes, als benken.

Aus allen biesen Betrachtungen beginne ich mein Wesen um vieles beffer zu erkennen. Aber immer noch hindert mich Gines. Es scheint nämlich, und ich selbst kann diesen Schein kaum los

begreifen!

Doch ich sehe, wie sich läßt sich gern bem Irrthum, Grenzen ber Wahrheit zu ha ihm noch einmal bie Bügel s ment wieder ber wie fich

ment wieder turz zu saffen un Betrachten wir also jene von allen die deutlichsten sind, sehen u. s. s.; zwar nicht di allgemeinen Borstellungen sin einen bestimmten Körper im Wachs: ganz vor Kurzem ist worden, noch hat es den Honi enthält es etwas von dem Du sammelt worden, seine Farbe, ist hart, kalt, läßt sich leicht er

enthält es etwas von dem Du sammelt worden, seine Farbe, ist hart, kalt, läßt sich leicht ar schlagen, giebt es einen Ton schaften, die ein Körper braucht zu werden. Aber siehe da! Feuer nahe, es verliert den Redustet, die Farbe ändert sich, wächt es wirden.

Bachse, bas so beutlich erkannt wurde? Offenbar Richts von bem. as ich mit ben Sinnen mahrnahm, benn Alles, mas unter Behmad, Geruch, Geficht, Gefühl, Bebor fiel, hat fich veranbert; 18 Bachs ift geblieben. Bielleicht mar es bas, mas ich jeht ente; ich bente nämlich, bag bas Wachs felbst teineswegs eins ar mit jener Suge bes Honigs, jenem Geruch ber Blumen, jener Beife, noch auch mit jener Form und jenem Ton, sondern bag 3 ein Körper ift, ber mir turg vorher auf biefe, jest auf eine nbere Art erscheint. Was ift nun ftreng genommen bas, mas b fo vorstelle? Achten wir genau auf bie Sache, entfernen wir des, bas zum Wachs nicht gehört; sehen wir zu, was übrig eibt? Offenbar nichts Anderes, als etwas Ausgebehntes, Bieg= imes, Beranberliches! Das aber ift biefes Biegfame, Beriberliche? Ich stelle mir vor, bag biefes Bache aus ber runben orm in die vieredige, aus biefer in die breiedige umgewandelt erben tann. Ift es bieß? Offenbar nicht. Denn ich sehe wohl, iß folche Formveranderungen ber Rorper ungahlige annehmen nn, ich tann biefe endlose Reihe mit teiner Borftellung burchufen, also tann ich biefen Begriff mit meiner Borftellung nicht Mgieben.

Was ist bieses Ausgebehnte? Ift etwa auch seine Aushnung selbst mir unbekannt? Sie wird größer, wenn das Wachs issig wird, noch größer, wenn es glüht, und wieder noch größer, enn die Hitze vermehrt wird. Also würde ich von der Natur des kachses unrichtig urtheilen, wenn ich nicht dafür hielt, daß es ich vermöge seiner Ausdehnung eine so große Mannigsaltigkeit läßt, daß ich mit der Fassungskraft meiner Borstellung nicht nachnn. So bleibt nichts übrig, als daß ich zugebe: was dieses kachs hier ist, das kann ich nicht vorstellen, sondern bloß inken. Ich sage: dieses Wachs hier, denn daß es sich mit m Wachs im Allgemeinen so verhält, ist klarer als im einzeln Fall.

je nachbem ich wenig theile achte.

Dabei verwunder.
Geist sich dem Irrthum und ohne zu reden bed

weiß sich dem Irrihum und ohne zu reden bed ten steden und werde nämlich zu sagen: wir und sagen nicht: wir udaß es vorhanden sei.

wir das Wachs durch t burch die Einsicht des G gefähr aus dem Fenster

und wie es nun die Get bon den Menschen, wie 1 ich denn außer bie Gute

ich benn außer die Hüte steden könnten? Daß es fasse ich, was ich mit m

durch bie Urtheilstraft mi Inbessen ich schäme als ber Saufen, baß mich rühren, bebentlich gemach Wege fort und Colonia erkennen ober beffer jetzt, nachdem ich mit aller Sorgsalt unterssucht habe, sowohl was es ift, als wie es erkannt wird. Die Entscheidung der Frage hat nicht den mindesten Zweisel. Was war denn in der ersten Wahrnehmung das Deutliche? Was hätte nicht ebenso gut, sollte man meinen, von jedem Thier wahrgenommen werden können? Aber wenn ich das Wachs von seinen äußeren Formen unterscheide und, nachdem alle hüllen abgezogen, gleichsam in seinem nachten Wesen betrachte, so ist zwar in meinem Urtheil immer noch der Irrthum möglich, aber ich kann doch das Ding in seiner Wahrheit ohne den menschlichen Geist nicht begreisen.

Bas foll ich von diefem Beiste ober von mir felbst urtheilen, benn ich laffe in mir nichts anberes gelten als Beift. 3ch, ber ich biefes Bachs hier fo beutlich zu erkennen meine, ich follte nicht mich felbst nicht blos bei weitem mabrer und gewiffer, fondern auch bei weitem beutlicher und einleuchtenber erten= nen? Denn wenn ich urtheile, bas Wachs existirt, weil ich es febe, fo erhellt boch noch weit einleuchtenber, bag ich ebenfalls existire, weil ich es febe. Es ist möglich, baß was ich febe gar nicht Wachs ift. Es ift möglich, bag ich nicht einmal Augen habe, mit benen fich feben läßt. Aber ichlechterbings nothwenbig ift, wenn ich febe, ober (was mir baffelbe bebeutet) ju feben bente, daß ich, ber ich es bente, bin. Ebenfo wenn ich urtheile, bas Bachs existirt, weil ich es berühre, folgt baffelbe als vorber, nämlich baß ich existire. Und genau baffelbe folgt, wenn ich aus meinem Borftellen ober aus fonft einer anderen Urfache foliege. Und was ich hier vom Wachs bemerke, eben baffelbe gilt von allen übrigen außer mir befindlichen Dingen. Run erschien bie Borstellung bes Bachses beutlicher, wenn fie fich nicht blos von Seiten eines Sinnes, wie bes Befichts ober bes Befühls, fonbern von vielen Seiten tunbgab. Um wie viel beutlicher alfo muß ich mich selbst erkennen, ba ja jur Wahrnehmung bes Wachses ober irgend eines anderen Abrpers feine Borftellungsarten helfen tonnen, ohne

Körper selbst nicht eig Einbildungskraft, son den; daß ich sie wahr sondern weil ich sie d nichts einleuchtender vi mein Geist. Aber die Eweise läßt sich so leichs Bunkte Halt machen lassen, um diese neue zuprägen.

## Dritte Betrachtung.

#### Das Dasein Gottes.

Run wohl! Ich will mir die Augen schließen, die Ohren verstopfen, alle Sinne sernhalten, sogar die Bilder der körperlichen Dinge aus meinem Denken vertilgen oder, da dies kaum möglich ist, sie wenigstens als leer und trügerisch für nichts achten; ich will nur mit mir selbst verkehren, tiefer in mich selbst hineinbliden und auf diesem Wege versuchen, mir selbst allmälig bekannter und verstrauter zu werden.

3ch bin ein Wesen, welches bentt, b. h. zweiselt, bejaht, verneint, Weniges einsteht, Bieles nicht weiß, will, nicht will, auch
vorstellt und empfindet. Denn, wie ich schon oben bemerkt habe,
es könnte sein, daß was ich empfinde ober vorstelle vielleicht außer
mir gar nicht ift. Wie bem auch sei, so bin ich boch volltommen
gewiß, daß diese Denkweisen, die ich Sinne ober Borstellungen
nenne, sofern sie eben nur Denkweisen sind, wirklich in mir stattsinden.

Mit diesen paar Worten habe ich Alles ausgezählt, das ich weiß, Alles wenigstens, von dem ich bis jet weiß, daß ich es weiß.

Run will ich mich noch sorgfältiger umsehen, ob ich vielleicht noch Anderes in mir sinde, worauf ich bis jett keine Rucksicht genommen. Ich bin gewiß, daß ich ein benkendes Wesen bin. Also weis ich wohl auch, was dazu erforderlich ist, um irgend einer Sache gewiß zu sein? In dieser ersten Erkenntniß ist nichts weiter enthalten, als eine klare und beutliche Borstellung dessen, was ich bejahe. Wenn nun eine solche Borstellung in irgend einem Falle sallsche fein könnte, so würde sie offenbar nicht hinreichen, um mir in diesem Falle die Wahrheit gewiß zu machen. Also ist es kla, daß ich Folgendes als allgemeine Regel sestsen darf: was ich ganz klar und deutlich einsehe, das ist wahr.

3d babe ja aber früher Bieles als gang fichere und offenbare Wahrheit gelten laffen, bas ich fpater als unficher befunden Was maren benn bas für Dinge? Run Erbe, Simmel, Bestirne, und mas ich noch weiter mit ben Sinnen ergriff. aber erkannte ich von biesen Dingen beutlich? Daß bie Borftel: lungen ober Gebanten berfelben meinem Beifte vorschwebten. Run! ich leugne auch jest nicht, daß biese Borstellungen in mit stattfinden. Aber es war noch etwas Anberes, bas ich bejahte und aus Glaubensgewohnheit beutlich mahrzunehmen meinte, in ber That aber nicht mahrnahm, nämlich, bag es Dinge außer mir gabe, von benen jene Borftellungen herrührten, und benen bie letteren gang ahnlich maren. Und bieg war ber Buntt, in bem ich entweber irrte ober, wenn ich recht hatte, boch nicht wiffen konnte, daß ich Recht hatte.

Wie aber verhält es sich mit ben arithmetischen ober geometrischen Objecten? Wenn ich einen ganz einsachen und leichten Satz betrachte, wie z. B. ber Satz 2 + 3 = 5 und andere der Art, so sehe ich dieselben doch klar genug ein, um sagen zu dursen: sie sind wahr. Ich habe aber auch später diese Sätze nur deshalb in Frage gestellt, weil mir der Gedanke kam, ein Gott habe vielzseicht mich von Natur so geschaffen, daß ich auch in den hande greissichten Dingen mich käuschen sollte.

So oft diese vorgesafte Meinung von der göttlichen Allmacht mir aufstöft, muß ich allerdings bekennen, daß es diesem Gotte leicht ist, den Irrthum über mich zu verhängen, auch in solchen Dingen, die ich mit den Augen des Geistes auf das deutlichste anzuschauen meine. So oft ich mich dagegen zu den Dingen selbst hinwende, die ich deutlich wahrzunehmen meine, so werde ich von dieser Borstellung ganz hingenommen, und unwillfürlich muß ich ausrusen: "täusche mich, wer kann! Gines kann er doch nie zu Stande bringen, daß ich nichts bin, so lange ich denke, daß ich etwas bin, oder daß es irgendwann wahr ist, ich sein nie dagewesen, da es doch in diesem Augenblick wahr ist, daß ich da bin; oder auch, daß 2 und 3 zusammen mehr oder weniger als 5 sind, und dem ähnliches, worin ich ja gleich den handgreisslichen Widerspruch erkenne.

Nun habe ich mahrlich gar keinen Grund, ber mich zu ber Meinung veranlaffen könnte, irgend welcher Gott spiele ben Lügensgeist; ja noch weiß ich nicht einmal, ob es überhaupt einen Gott giebt. Darum ist ber so begründete Zweisel wirklich sehr sein und so zu sagen metaphysisch.

Um aber auch biesen Zweifel aufzuheben, so muß ich boch gleich bei ber ersten Gelegenheit untersuchen, ob ein Gott ist, und wenn er ist, ob er ein Lügengeist sein kann? Denn so lange ich in bieser Sache im Ungewissen bin, kann ich, wie es scheint, in keiner anderen Sache zur Gewißheit kommen.

Doch zunächst forbert ber geordnete Gang ber Untersuchung, baß ich meine Gedanken in gewisse Classen eintheile und unterssuche, in was für einer Art von Gedanken Wahrheit ober Irrthum eigentlich besteht.

Gine Claffe berfelben find gleichsam Bilber von Dingen, und biefen tommt eigentlich allein ber Rame Borftellung (3bee) zu, wie z. B. wenn ich Mensch, Chimare, himmel, Engel, Gott

rungen ober Gemü nannt.

Was nun bie 3 trachte und auf gar n nicht falsch sein. Der es ist ebenso wahr, da Ebenso kann au wegungen kein Irrthur

möglich immerhin sein keineswegs unwahr, b die Urtheile übrig al vor dem Irrthum in L

fächliche und häufigste stellungen in uns j ähnlich ober confort weisen betrachtete unt sie mir nie irgend einen

Unter biesen Ibeen bie anberen von Außen macht. Begriffe 3. B. 1 aus meinem ursprünglich

ich Geräusch bore, Sonr

Ich kann auch meinen, daß die Ideen sämmtlich von Außen ommen oder sämmtlich angeboren oder sämmtlich gemacht sind, enn noch kenne ich nicht genau ihren wahren Ursprung.

Hier muß ich nun vor Allem fragen, welche Borstellungen ich ils von ben Dingen außer mir entlehnt ansehe? Welcher Grund nich bewegt, sie für Abbilder jener Dinge zu halten? Die Natur selbst, wie es scheint, hat mich bazu angewiesen. Außerdem ersahre ich, daß diese Borstellungen nicht von meinem Willen und also nicht von mir selbst abhängen, denn oft kommen sie mir sogar wider Willen, wie ich z. B., ob ich nun will oder nicht will, die Wärme empsinde, und eben deßhalb glaube ich, daß diese Empsindung oder Idee der Wärme mir von Außen kommt, von einem Wesen, das von mir ganz verschieden ist, nämlich von der Wärme des Feuers, an dem ich sitze, und nichts ist leichter, als zu meinen, daß jenes Wesen außer mir doch eher Scineszleichen als irgend etwas Anderes in mich übergehen lasse. Nun will ich sehen, ob diese Gründe probehaltig sind.

Wenn ich hier sage: "ich bin von Natur dazu angewiesen", so meine ich nur, daß ein gewisser unwillfürlicher Naturtrieb mich zu jenem Glauben bringt; ich meine nicht, daß mir im Lichte ber natürlichen Bernunft die Sache als wahr erscheint. Das sind zwei sehr verschiebene Dinge. Was mir durch das Licht der natürlichen Bernunft klar gemacht wird (wie z. B., daß aus dem Sage "ich zweisle", der Saß "ich bin" solgt), das kann gar nicht zweiselhast sein, denn es giebt kein anderes Bermögen, dem ich so als jenem natürlichen Lichte Glauben schenke, kein Bermögen, das im Stande wäre, was dieses bezeugt zu widerlegen.

Was aber die Naturtriebe betrifft, so weiß ich schon lange, baß fie mich, als es sich darum handelte, bas Beste zu wählen, zum Schlechten angeseuert haben, und ich sehe nicht ein, warum ich diesen Trieben in irgend einer anderen Sache besserstrauen schenken soll.

Wenn also auch jene Ideen von meinem Willen gar nicht abhängen, so ist deshalb noch lange nicht ausgemacht, das se nothwendig von Dingen außer mir herrühren. Wie nämlich jene Triebe, von denen ich eben sprach, obgleich sie in mir sind, des von meinem Willen verschieden zu sein scheinen, so kann et je vielleicht ein noch unbekanntes Bermögen in mir geben, das jene Ideen hervordringt, wie es sich auch dis jest immer gezeigt hat, daß sie, während ich schlase, ohne alle Beihülse äußerer Dinge sich in mir gestalten.

Endlich, felbst wenn fie von außeren Dingen berrührten, fo folgt ja baraus noch nicht, bag fie jenen Dingen abnlich fein muffen, im Begentheil in vielen Fallen meine ich, einen großen Unterschied angetroffen zu haben. Go g. B. finde ich in mir gwei verschiebene Borftellungen ber Sonne, Die eine ift finnlicher Ratur und gehort gang besonders zu ben vermeintlich von Aufen gekommenen Ibeen, - burch biefe Borftellung erscheint mir bie Sonne fehr flein, - bie andere ift aus ber Aftronomie entlebnt, b. b. entweber aus gewiffen angebornen Begriffen erichloffen ober auf irgend eine andere Weise von mir gebildet, - burch biefe Borftellung zeigt sich bie Sonne als um ein gut Theil größer als Beibe Borftellungen konnen ber außer mir befindbie Erbe. lichen Sonne nicht ahnlich sein, am unahnlichsten aber offenbar bie erfte, bie, wie es schien, unmittelbar von ber Sonne selbft bertam.

Dies Alles beweist zur Genüge, daß ich bisher nicht aus einem wohlbegründeten Urtheil, sondern bediglich aus blindem Triebe an gewisse von mir verschiedene Dinge geglaubt habe, die ihre Borstellungen oder Bilder durch die Sinnesorgane oder sonst wie in mich eingehen ließen. Indessen giebt es noch einen anderen Beg, um zu prüsen, ob von den Dingen, deren Borstellungen in mir sind, welche außer mir existiren. Sosern nämlich jene Ideen bloß gewisse Dentweisen sind, sinde ich unter ihnen keine Ungleichheit und

Scheinen sammtlich auf biefelbe Art aus mir bervorzugeben. Spfern aber bie eine bieses Ding, bie andere jenes vorstellt, sind e offenbar unter einander fehr verschieden. Offenbar find jene Sbeen, welche mir selbständige Wesen (Substanzen) vor= ellen , von größerem Berth und enthalten fogufagen mehr bor= estellte Realität in fich, als folche, bie nur Dafeinsweisen ber zufällige Beschaffenheiten vorftellen. Und wiederum nthalt bie 3bee, burch welche ich ein bochftes gottliches Wefen 118 ewig, unendlich, allwissenb, allmächtig und als ben Schöpfer iller Dinge außer mir bente, offenbar mehr vorgestellte Realität n fich, ale bie Ibee, burch welche endliche Substanzen vorgestellt verben. Nun zeigt bie natürliche Bernunft ganz einleuchtenb, baß ber hervorbringenden Besammturfache minbestens ebensoviel Realität enthalten sein muffe, als in beren Wirkung. her anbers tann benn bie Wirkung ihren realen Inhalt nehmen 118 von ber Ursache? Und wie foll bie Ursache ihr biese Realität geben, wenn sie nicht selbst biese Realität hat?

Hann, und ebensowenig das Bollsommene (b. h. was mehr Realitat in sich enthält) aus dem weniger Bollsommenen. Und diese augenscheinliche Wahrheit gilt nicht blos von solchen Wirkungen, deren Realität thatsächlich oder förmlich existirt, sondern auch von den Ideen, in denen die objective Realität nur vorgestellt wird. So kann z. B. ein Stein, der vorher nicht vorhanden war, nur dann entstehen, wenn er von etwas hervorgebracht wird, das entweder ebensoviel oder mehr in sich enthält, als im Stein gesetzt wird. So kann etwas, das vorher nicht warm war, erwärmt werden nur von einem Wesen, das in Rücksicht auf seine Realität mindestens ebenso vollkommen ist als die Wärme, und so in allen übrigen Fällen. Aber auch die Idee der Wärme oder des Steins kann in mir nur bewirkt sein durch eine Ursache, die zum wenigs sten genau ebensoviel Realität enthält, als welche ich in der Wärme

ober im Stein begreife. Denn obgleich jene Ursache von ihn in thatsächlichen ober förmlichen Realität nichts in meine Borstellussinners gleichsam ergießt, so barf sie boch beschalb nicht für weniger migelten, sondern die Natur der Borstellung ist so beschaffen, daß seinen anderen Gehalt aus sich hervorbringen kann, als welche eine von meinem Denken entlehnt, sie ist ja nur eine Beise beiter Denkens.

Diese Ibee enthält eine solche vorgestellte Realität, sie enthält keine andere: also muß sie offenbar dieselbe von einer unsache haben, die zum wenigsten ebensoviel wirkliche Realität enthält, als jene selbst vorgestellte. Setzen wir nämlich den Fall, das in der Irsache nicht war, so in der Ibee sich etwas sindet, das in der Ursache nicht war, so hat sie ja dieses etwas von Richts. Mag nun aber auch jene Daseinsweise, wodurch ein Ding im Berstande durch dessen Insvorgestellt wird, noch so unvollkommen sein, so ist dieselbe doch fürwahr nicht gleich Richts, und kann daher auch nicht von Richts berrühren.

İ

Auch barf ich nicht meinen: wenn bie Realität, bie ich in meinen Ibeen betrachte, nur vorgestellt ift, so brauche eben biefe Realität auch in ben Ursachen jener Ibeen nicht wirklich ju fein, sondern es reiche bin, wenn fle bier auch nur auf vorgestellte Beife vorhanden fei. Den Ibeen entspricht ihrer Ratur nach bie objective (vorgestellte) Dafeinsweise; ebenfo entspricht ben Urfachen ber Ibeen ihrer Ratur nach die wirkliche Dafeinsweise, wenigstens ten erften und hauptsächlichen Ursachen. Und wenn auch etwa eine Ibee aus einer anderen entsteben tann, fo giebt es boch bier teine Reihe ins Endlose, sondern am Ende muß man zu einer erften Ibee gelangen, beren Urfache gleichsam bas Original ift, bas alle Realität wirklich enthält, die in ber Ibee nur in Weise ber Borftellung fich finbet. So febe ich im Lichte ber naturlicen Bernunft, bag in mir bie 3been wie eine Art von Bilber find, die von der Bolltommenheit ihrer Urbilder zwar abweichen,

riemals etwas Größeres und Bollfommneres enthalten

\*) Die Ausbrude, welche Descartes hier braucht gur feften Bezeichnung Citter Grundbegriffe, find aus ber icholaftifch - ariftotelischen Schulfprache ent-Cohnt. 3d will biefe Formeln erflären, bamit tie Ueberfetzung nichts Unbeut-Taches behalt. Das Wirkliche ift entweder Ding oder Beschaffenheit des Dinges. Ding ale Träger der Beschaffenheiten heißt substantia. Die Beschaffen-Deit ift ein so ober anders beschaffenes Dasein, also eine Beise des Daseins. 🔁ls solche heißt fie modus, auch modus essendi. Tie Beschaffenheit ist twas, das dem Dinge zukömmt. Als solches heißt sie accidens. Mithin Befteht bas Birfliche ober bie Realität in Substanzen und Accidenzen (modi) Menbar enthalten bie Substangen mehr Realität als bie Mobi. Run ift bie Realität entweder bloß vorgestellt ober zugleich etwas Thatjächliches außer ber Borftellung. Das thatsachliche Dasein ift nach Aristoteles bas fich verwirklichenbe, b. h. thatige (energische) Sein. Wirfen ift aber bei Ariftoteles fo viel als gestalten, formen, die Form hervorbringen. Bas vorgestellt wird, ift Object. Bas thatfächlich existirt, ift thatig, in seiner Form ausgeprägt, also formlich. Daber nennt Descartes bie vorgeftellte Realitat realitas objectiva, die thatjächliche realitas actualis sive formalis (auch bloß formalis). Die Borte "objectiv" und "formal" werden also in einem anderen Sinne gebraucht, als gewöhnlich beutzutage. Uns bebeutet gewöhnlich objectiv was außer ber Borftellung ift. Doch ift es flar , bag erft bie Borftellung etwas objectiv macht. Insofern ift Descartes' Ausbrucksweise richtiger und genauer. Die Borftellung einer Substang enthalt baber mehr objective Realität als die eines Accidens. Die Beschaffenheit ober Daseinsweise als vorgestellte = modus essendi objectivus, als thatsachiche = modus essendi formalis. Das wirklich (thatfächliche) Dafein ift bas förmliche. Die Urfache beffelben offenbar bie erzeugenbe Formthatigteit = causa formalis. Diefe Formthatig. keit tann nur die fe Form verwirklichen, b. h. diefes Dafein erzeugen. Mehr als in der Birtung, ift in diefer Urfache nicht enthalten. Daher causa formalis diejenige Urfache, welche benfelben Inhalt bem Bermögen nach enthalt, ber in ber Wirfung formlich gefett wirb. Enthalt bagegen bie Urfache mehr Realität als die Wirfung, fo überragt fie die lettere und heißt daber causa eminens. Beniger Realität tann fie in teinem Fall haben. Alfo ift jebe

nicht selbst Urheber dieser Idee sein, so folgt hieraus nothw baß ich nicht allein in der Welt bin, sondern daß ein anderes Wesen, das jene Ideen verursacht, existire. Wen eine solche Idee in mir sich nicht sindet, so giebt es keinen E der mir die Existenz eines von mir verschiedenen Wesens ber könnte. Ich habe die Sache nach allen Seiten und mit Sorgsalt erwogen, und ich habe bis zu diesem Augenblid Anderes sinden können.

Run ist unter meinen Ibeen außer ber, die mir mein ei Sein darthut, und die an dieser Stelle nicht in Frage si eine andere, die Gott, — eine zweite Classe, die körperliche und sose Wesen, eine dritte, die Engel, eine vierte die Thiere, un letzt solche, die andere Menschen meines Gleichen vorstellen.

Was die Ideen von anderen Menschen, Thieren und E betrifft, so sehe ich leicht, daß sie aus den Ideen sich bilden bie ich von mir selbst, von den Körpern und von Gott habe, wenn außer mir weder Menschen noch Thiere noch Engel i Welt wären.

Was aber die Ideen der Körper betrifft, so hatten su wohl wegen ihrer Realität aus mir selbst hervorgeben to Denn wenn ich diesen Ideen auf den Grund sehe und fie e untersuche, so wie ich es gestern mit der Idee des Wachses gel

abe, fo bemerte ich, baß fich nur febr wenig finbet, was ich m ibnen flar und beutlich mabrnehme, nämlich bie Größe ober ie Ausbehnung in Lange, Breite und Tiefe, die Figur, bie aus er Begrenzung ber Ausbehnung hervorgeht, bie Lage, welche bie berfciebenen Bestalten gegen einander einnehmen, und bie Bevegung ober bie Ortsveranberung; baju füge ich noch Substanz, Dauer und Zahl; alles Uebrige aber, wie Licht und Farbe, Tone, Beruch, Geschmad, Wärme und Kalte und bie anberen fühlbaren Befcaffenheiten bente ich nur fehr unklar und buntel, fo bag ich nicht einmal weiß, ob fie mahr ober falfch finb, b. h. ob bie 3been, bie ich bavon habe, Ibeen von Dingen ober Richtbingen And. Denn obgleich, wie ich turz vorher bemerkt habe, die eigent-Lich so genannte und förmliche Täuschung nur in Urtheilen Rattfinben tann, fo giebt es boch auch in ben Ibeen eine Art materieller Taufdung, wenn fie nämlich ein Richtbing als Ding porftellen. So find 3. B. bie Ibeen, bie ich von Warme und Ralte habe, so wenig klar und beutlich, bag ich von ihnen nicht erfahren tann, ob bie Ralte nur bie Abwesenheit ber Barme ober bie Barme Abwefenheit ber Ralte ift, ob beibe reale Befchaffenbeiten find, ober feine von beiben. Alle Ibeen muffen Etwas vorftellen. Ift es also mahr, daß die Ralte blog die Abwesenheit ber Barme ift, fo beißt bie Ibee, Die mir bie Ralte als etwas Reales und Positives vorstellt, mit Recht falfc, und so in ben übrigen Fällen.

Mithin ift es gar nicht nöthig, daß ich diesen Ibeen einen von mir verschiedenen Urheber zuschreibe. Sind fie nämlich falsch, b. h. stellen sie keine Dinge vor, so ist es klar, daß auch ihre Urssache nichtig ist, b. h. daß sie nur aus dem Mangel und der Unvolltommenheit meiner Natur hervorgehen. Sind sie aber wahr, so bieten sie doch so wenig Realität dar, daß ich diese Realität kaum von dem Nichtbinge unterscheiden kann. Also sehe ich nicht, warum ich nicht hätte ihre Ursache sein konnen. Was aber in

und nicht benkenbes Wesen; mithin ist zwischen beiben L bie größte Berschiebenheit, aber in bem Begriff Substan men sie boch überein. Wenn ich mir benke, daß ich jett l auch vorher schon eine Zeitlang war, und wenn ich vers Gebanken habe, beren Zahl ich kenne, so gewinne ich ja bi Dauer und Zahl, die sich nun auf andere Dinge üb lassen. Alles Uebrige aber, das als Bedingung zu den Ik Körper gehört, wie Ausbehnung, Figur, Ort, Bewegung, dist zwar in mir als einem blos benkenden Wesen nicht i enthalten, aber alle diese Dinge sind ja nur gewisse Dasein einer Substanz, ich aber bin Substanz selbst: warum also s mir nicht sogar mehr Realität enthalten sein, als in jenen

Demnach bleibt allein bie Ibee Gottes übrig als t zige, die in Erwägung tommt: ob fie etwas enthalt, bas aus 1 Wefen nicht hat hervorgeben konnen?

Unter bem Namen Gottes begreife ich ein selbständiges unendlich, unabhängig, allwissend, allmächtig, von dem is überhaupt Alles, das existirt, geschaffen ist. Dieser Begriff solcher, daß, je genauer ich ihn ins Auge fasse, ich um selicher sehe, er habe von mir allein nicht können hervorg werden.

Und fo erhellt aus bem oben Befagten : Gott ex

Auch darf ich nicht meinen, daß ich das Unendliche nicht durch eine positive Idee, sondern bloß durch Berneinung des Endlichen wahrnehme, wie etwa Ruhe und Dunkel durch die Berneinung der Bewegung und des Lichts. Im Gegentheil, ich begreise ja ganz deutlich, daß in der unendlichen Substanz mehr Realität enthalten ist als in der endlichen, und daß mithin der Begriff des Unendstichen in mir eigentlich dem Begriff des Endlichen vorhergeht und zu Grunde liegt, d. h. daß der Begriff Gottes ursprüngslicher ist als der Begriff meines eigenen Selbsts. Denn wie sollte ich es erklären, daß ich zweisse, begehre, d. h. daß mir etwas sehlt, daß ich nicht ganz vollsommen bin, wenn nicht in mir die Idee einer höheren Bollsommenheit wäre, im Bergleich mit welcher ich meine Mängel erkenne?

Auch wende man nicht ein, daß diese Idee Gottes vielleicht materiell falsch sei und beghalb völlig grundlos sein könne, wie ich es kurz vorher von den Ideen der Wärme und Kälte und ähn= lichen bemerkt habe. Hier verhält es sich gerade entgegengesetzt. Die Idee Gottes ist vollkommen klar und deutlich und enthält mehr vorgestellte Realität, als irgend eine andere. Reine mithin ist an und für sich wahrer; bei keiner ist man weniger der Gesahr ausgesetzt, sich zu täuschen.

Alfo es ift, fage ich, biefe 3bee bes vollkommen = ften und unenblichen Wefens gang mahr.

Selbst wenn man sich etwa einbilben könnte, ein solches Wesen existire nicht, so kann man sich boch nicht einbilben, daß die Ibee besselben ohne realen Inhalt sei, wie etwa nach unserer obigen Erklärung die Ibee der Kälte. Die Idee Gottes ist ganz klar und deutlich. Denn in ihr ist Alles enthalten, bessen Realität, Wahrheit, Bollsommenheit ich klar und deutlich wahrnehme.

Und ber Begriff bes Unendlichen wird badurch nicht gehinbert, baß etwa in Gott noch zahllose andere Wesen find, Die ich nicht zu begreifen, ja nicht einmal zu ahnen im Stande bin, benn

"formaliter" ober "ei bamit bie 3bee, bie bie in mir find, b Aber vielleicht bit find alle jene Bollton maßen bem Bermögen noch nicht zeigen und erfahre ja, baß fich m nicht, warum sie sich wenn fie nun fo machf Bolltommenheiten Go Bermögen zu biefen hinreichen follte, um bi Bielmehr verhält f Befegt junachft, es fe junimmt, daß vieles nicht thätig geworden, Gottes beziehen. 31 potentiell. Ift ja boch sicherste Beiden ber vorl Beiter aber, felbft mehr zunimmt fa in ka

3ch kann auch meinen, daß die Ideen sämmtlich von Außen kommen ober sämmtlich angeboren ober sämmtlich gemacht sind, benn noch kenne ich nicht genau ihren wahren Ursprung.

Hier muß ich nun vor Allem fragen, welche Borstellungen ich als von ben Dingen außer mir entlehnt ansehe? Welcher Grund mich bewegt, sie für Abbilder jener Dinge zu halten? Die Natur selbst, wie es scheint, hat mich bazu angewiesen. Außerdem erfahre ich, daß diese Borstellungen nicht von meinem Willen und also nicht von mir selbst abhängen, benn oft kommen sie mir sogar wider Willen, wie ich z. B., ob ich nun will ober nicht will, die Wärme empsinde, und eben beshalb glaube ich, daß diese Empsindung ober Idee der Wärme mir von Außen kommt, von einem Wesen, das von mir ganz verschieden ist, nämlich von der Wärme bes Feuers, an dem ich sige, und nichts ist leichter, als zu meinen, daß jenes Wesen außer mir doch eher Scineszleichen als irgend etwas Anderes in mich übergehen lasse. Nun will ich sehen, ob diese Gründe probehaltig sind.

Wenn ich hier sage: "ich bin von Natur bazu angewiesen", so meine ich nur, daß ein gewisser unwillfürlicher Naturtrieb mich zu jenem Glauben bringt; ich meine nicht, daß mir im Lichte ber natürlichen Bernunft die Sache als wahr erscheint. Das sind zweisehr verschiebene Dinge. Was mir durch das Licht der natürlichen Bernunft klar gemacht wird (wie z. B., daß aus dem Sage "ich zweisle", der Sag "ich bin" folgt), das kann gar nicht zweiselhaft sein, denn es giebt kein anderes Bermögen, dem ich so als jenem natürlichen Lichte Glauben schenke, kein Bermögen, das im Stande wäre, was dieses bezeugt zu widerlegen.

Was aber die Naturtriebe betrifft, so weiß ich schon lange, daß fie mich, als es sich darum handelte, das Beste zu wählen, zum Schlechten angeseuert haben, und ich sehe nicht ein, warum ich diesen Trieben in irgend einer anderen Sache besseres Berstrauen schenken soll.

werben, daß die körperlichen Wesen, deren Bilder wir denkend gestalten, und welche die Sinne selbst ausspähen, doch um vieles deutlicher erkannt werden, als jenes verborgene Wesen in mir, das unter keine Borstellung fällt. Fürwahr eine seltsame Sache, daß die Dinge, von denen ich sehe, daß sie unsicher, unbekannt, meinem Wesen fremd sind, dennoch deutlicher erfaßt werden, als das Wahr, Bekannte, kurz als ich selbst im Stande bin, mich selbst zu begreisen!

Doch ich sehe, wie sich bie Sache verhält. Mein Geift überläßt sich gern bem Irrthum, und es fällt ihm schwer, sich in den Grenzen der Wahrheit zu halten. Wohlan, es sei! Laffen wir ihm noch einmal die Zügel schießen, um sie bald im richtigen Roment wieder turz zu saffen und ihn dann um so leichter zu lenken.

Betrachten wir also jene Dinge, bie, wie bie Leute meinen, von allen bie beutlichsten find, nämlich die Rorper, bie wir betaften, feben u. f. f.; zwar nicht bie Korper im Allgemeinen, benn bie allgemeinen Borftellungen find gewöhnlich fehr unflar, sonbem einen bestimmten Rorper im einzelnen Fall, 3. B. bier biefes Bads: gang vor Rurgem ift es aus ber Honigscheibe gewonnen worben, noch hat es ben honiggeschmad nicht gang verloren, noch enthält es etwas von bem Dufte ber Blumen, aus benen es gefammelt worden, feine Farbe, Form, Große liegen am Tage, es ift hart, talt, läßt fich leicht anfaffen, und mit bem Anochel gefolagen, giebt es einen Ton von fich; furg es hat alle Gigenschaften, die ein Rörper braucht, um so beutlich als möglich erkannt ju werben. Aber flebe ba! Babrend ich rebe, tommt es bem Feuer nahe, es verliert ben Rest bes Geschmads, ber Geruch verbuftet, die Farbe andert fich, die Form verschwindet, die Größe wachft, es wird fluffig , wird beiß, lagt fich taum anfaffen, giebt geschlagen keinen Ton mehr von sich. Bleibt es noch eben basselbe Bachs? Offenbar bleibt es baffelbe, fein Mensch zweiselt baran; keiner nimmt die Sache anders. Was also war es benn in dem

Bachfe, bas fo beutlich ertannt wurde? Offenbar Richts von bem. was ich mit ben Sinnen mahrnahm, benn Alles, mas unter Befomad, Geruch, Geficht, Gefühl, Gebor fiel, hat fich veranbert; bas Wachs ist geblieben. Bielleicht war es bas, was ich jett bente; ich bente nämlich, daß das Wachs felbst teineswegs eins war mit jener Sufe bes Sonigs, jenem Geruch ber Blumen, jener Weiße, noch auch mit jener Form und jenem Ton, sonbern baß es ein Rorper ift, ber mir turg vorher auf biefe, jett auf eine andere Art erscheint. Was ift nun ftreng genommen bas, mas ich fo vorstelle? Achten wir genau auf die Sache, entfernen wir Alles, bas jum Wachs nicht gebort; feben wir ju, mas übrig bleibt? Offenbar nichte Anderes, als etwas Ausgebehntes, Biegfames, Beranberliches! Das aber ift biefes Biegfame, Beranberliche? 3ch ftelle mir vor, bag biefes Wachs aus ber runben Form in die vieredige, aus biefer in die breiedige umgewandelt werben tann. Ift es bief ? Offenbar nicht. Denn ich febe mobl, baß folche Formveranderungen ber Rorper ungahlige annehmen tann, ich tann biefe endlose Reihe mit teiner Borftellung burch= laufen, also tann ich biefen Begriff mit meiner Borftellung nicht vollziehen.

Bas ist vieses Ausgedehnte? Ift etwa auch seine Ausbehnung selbst mir unbekannt? Sie wird größer, wenn das Wachs stüssig wird, noch größer, wenn es glüht, und wieder noch größer, wenn die Sitze vermehrt wird. Also würde ich von der Natur des Wachses unrichtig urtheilen, wenn ich nicht dafür hielt, daß es auch vermöge seiner Ausdehnung eine so große Mannigsaltigkeit zuläßt, daß ich mit der Fassungskraft meiner Borstellung nicht nachstann. So bleibt nichts übrig, als daß ich zugede: was dieses Wachs hier ist, das kann ich nicht vorstellen, sondern bloß denken. Ich sage: dieses Wachs hier, benn daß es sich mit dem Wachs im Allgemeinen so verhält, ist klarer als im einzelsnen Kall.

w. p. mein weift ( meinem Wefen) inwoh Stelle gar nicht in ? aus, baß ich ezistire tommenften Befeni leuchtend ber Bewe 3ch habe nun noch jene 3bee von Gott emp Sinnen geschöpft, fie ift ber finnlichen Dinge, we gegnen ober ju begegnen benn ich kann ihr nicht bleibt nur übrig, baß fie meiner felbft mir angeboi Und es ift fürwahr mich schuf, mir biefe 3bei den bes Runftlers feinem braucht nichts von bem L baraus allein, baß Gott n lich, baß ich nach seinem & In diefer Chenbildlichkeit bilblichkeit bin ich. Alfo

rkennen ober beffer jett, nachdem ich mit aller Sorgfalt untersucht habe, sowohl was es ist, als wie es erkannt wird. Die entscheidung der Frage hat nicht den mindesten Zweisel. Was var denn in der ersten Wahrnehmung das Deutliche? Was hätte icht ebenso gut, sollte man meinen, von jedem Thier wahrgenomenen werden können? Aber wenn ich das Wachs von seinen äußesen Formen unterscheide und, nachdem alle Hüllen abgezogen, gleichsam in seinem nachten Wesen betrachte, so ist zwar in meinem Irtheil immer noch der Irrthum möglich, aber ich kann doch das Ding in seiner Wahrheit ohne den menschlichen Geist nicht begreifen.

Bas foll ich von biesem Beiste ober von mir selbst urtheilen, enn ich laffe in mir nichts anberes gelten als Beift. d biefes Bachs bier fo beutlich ju ertennen meine, ich follte richt mich felbst nicht blos bei weitem mahrer und gewiffer, onbern auch bei weitem beutlicher und einleuchtenber erten= ten? Denn wenn ich urtheile, bas Bache exiftirt, weil ich es ebe, so erhellt boch noch weit einleuchtenber, bag ich ebenfalls Es ist möglich, baß was ich sehe gar giftire, weil ich es febe. richt Bachs ift. Es ift möglich, bag ich nicht einmal Augen jabe, mit benen fich feben läßt. Aber fcblechterbinge nothwenbig ft, wenn ich febe, ober (mas mir baffelbe bebeutet) zu feben bente, daß ich, ber ich es bente, bin. Ebenfo wenn ich urtheile, Das Bachs existirt, weil ich es berühre, folgt baffelbe als vorber, nämlich baß ich existire. Und genau baffelbe folgt, wenn ich aus meinem Borftellen ober aus fonft einer anderen Urfache fcbließe. Und was ich hier vom Wachs bemerke, eben baffelbe gilt von allen übrigen außer mir befindlichen Dingen. Run erschien bie Borftellung bes Bachfes beutlicher, wenn fie fich nicht blos von Seiten eines Sinnes, wie bes Befichts ober bes Befühls, fonbern von vielen Seiten tundgab. Um wie viel beutlicher also muß ich mich selbst ertennen, ba ja jur Wahrnehmung bes Wachses ober irgenb eines anderen Rorpers feine Borftellungsarten helfen fonnen, ohne

Wahr h

3ch habe mich in bie Beift von ben Sinnen ab wie wenig wir von ben fo wir bei weitem mehr vom Bott erfennen , bag ich f von der Welt ber Borftellu und völlig immaterielle 20 weit beutlichere 3bee vom bentenbes Wefen ift, nicht ohne etwas vom Rörper gu Befene. Und wenn ich mangelhaftes und abhang eines volltommenen und u flar und beutlich auf, ur solche Idee in mir ist, ob foließe ich fo handgreiflich

## 111

Dem alle Schate ber Wiffenschaft und Beisheit verborgen find, ur Erkenntnig ber übrigen Befen herabführen tonne.

Bor Allem anerkenne ich, daß Gott mich nie täuscht. Denn in Trug und Täuschung ist allemal etwas Unvollkommenes. Es mag sein, daß täuschen können als ein gewisses Kennzeichen von Schlauheit ober Macht angesehen wird; aber täuschen vo llen ist ohne Zweisel ein Zeugniß von Bosheit oder Schwäche, und paßt also nicht auf Gott. Nun erfahre ich, daß ich ein Urstheilsvermögen besitze, welches ich offenbar wie alles Andere in mir von Gott empfangen habe, und wenn Gott mich nicht täuschen will, so hat er mir diese Urtheilskraft nicht so gegeben, daß ich bei deren richtigem Gebrauche jemals irren könne.

Dies mare nun gang unbebentlich, wenn nicht baraus gu folgen ichiene, bag ich nun niemals irren tonne. Sabe ich namlich Mues in mir von Gott und hat Gott mir bie Fabigleit ju irren nicht gegeben, so febe ich nicht, wie ich jemals in 3rrthum gerathe. Und in ber That, so lange ich gang und gar nur an Gott bente, und mich völlig zu ihm hinwenbe, finde ich teinen Grund ju Täuschung ober Irrthum. Aber wenn ich bann wieber ju mir jurudtehre, finde ich mich boch jabllofen 3rrthumern unterworfen. Und fpahe ich nach beren Urfache, fo merte ich, bag nicht blog von Gott ober bem absolut volltommenen Befen bie reale und positive Ibee, sondern auch von bem Richts ober von bem außerften Begentheil bes absolut volltommenen Befens eine Art negativer 3bee mir vorschwebt; ich merte, bag ich gleichsam als etwas Mittleres zwischen Gott und bem Richts ober zwischen bem absolut volltommenen Sein und beffen außerstem Begentheil fo beschaffen bin, bag ich ale Beschöpf bes bochften Wefens nichts in mir habe, woburch ich getäuscht ober jum Irrthum verleitet werbe, aber fofern ich gewiffermaßen auch an bem Richts ober an bem Richtseienden Theil habe, b. h. fofern ich nicht bas absolute Befen

habe barin feinen Grund welches ich von Gott hab Inbeffen befriedigt b nämlich ift nicht bloß Ber ober Entbehrung : er hat ei mir fein mußte. Bebente es unmöglich, baß er ein ! in feiner Art vollfommen bie es haben mußte. tommener find bie Berte, höchsten Urheber aller Dir Rudficht vollenbet mare? fo icaffen tonnte, bag ich zweifelhaft, baß er stets b baß ich irre, als baß ! Indem ich nun biefe € ich zuerft, baß ich mich nie des von Gott geschieht, be ich an ber Existenz Gottes : des erlebe, von bem ich nich gemacht hat. 3ch weiß je forantt, Gottes Wefen bage

Erklärung der Ratur meinem Dafürhalten nach teine Stelle haben. Denn ich halte es für tollfühn, nach den Absichten Gottes zu forschen\*).

Weiter finde ich, daß bei der Frage, ob die Werke Gottes vollkommen sind, nie ein einzelnes Geschöpf abgesondert für sich, sondern stets das All der Dinge betrachtet werden muffe. Denn was vielleicht, wenn es allein dawäre, mit Recht sehr unvollkommen erschiene, ift als Theil des Gan= zen betrachtet vielleicht sehr vollkommen \*\*).

Seitbem ich mich entschlossen, an Allem zu zweiseln, habe ich bis jeht nur so viel sicher erkannt, baß ich und Gott existiren. Doch seitbem ich die unermeßliche Macht Gottes erblickt, kann ich nicht mehr in Abrede stellen, daß er noch viele andere Wesen geschaffen hat ober wenigstens schaffen kann, so daß ich im All der Dinge nur den Werth eines Theils habe.

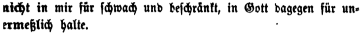
Wenn ich nun näher auf mich selbst eingehe und die Beschaffenheit meiner Irrthumer (bie allein irgend einen Mangel in mir verrathen) untersuche, so sehe ich, daß diese Irrthumer von

<sup>\*)</sup> hier begegnen sich Descartes und Spinoza. Beibe verneinen die Geltung des Zweckbegriffs in ber Natur. Descartes verneint diese Geltung, weil die Naturzwecke göttliche Absichten und als solche für uns unerkenndar sind. Spinoza verneint sie, weil solche Zwecke an sich unmöglich sind und dem Wesen Gottes oder der Natur widersprechen. Der Schritt von der Unerkennbarkeit zur Unmöglichkeit ist nicht groß und zunächst solgerichtig. So nahe und so nothwendig solgt auf Descartes Spinoza. Wenn wir den obigen Sat ohne die Einschräntung nehmen, unter welcher Descartes ihn erklärt, so haben wir den Lern des gesammten Spinozismus.

<sup>\*\*)</sup> hier begegnen sich Descartes und Leibnig. Enthält der vorhergebende Sat ben Grundgebanken ber fpinozistischen Ethik, so enthält dieser ben Grundgebanken ber leibnitischen Theodicee. Spinoza und Leibnit find aus Descartes hervorgegangen. Die Reime zu Beiden liegen in den obigen Saten ber vierten Meditation bicht neben einander.

genau in biefem engen Si eigentlich sogenannten Irrt egistiren, von benen ich ga eigentlich fagen, baß biefe fie nicht habe (baß ich ohr Beweisgrund anführen, ba nifvermögen hätte geben n hat; und für fo geschickt i ich nicht, baß er jebem ein heiten geben mußte, bie er 3ch fann mich aber at bie Billensfreiheit, t weit und volltommen genug Erfahrung, baß biefes Bern hierbei scheint mir & anderes Bermögen ist in m nach meiner Ansicht es nicht geben tonnte. Wenn ich j.

so sehe ich sogleich, daß es i ift, zugleich bilbe ich mir größeren, ja bem größten



Rur ber Bille ober bie Willensfreiheit ift unter allen bas einzige Bermögen, welches nach meiner inneren Erfahrung fo groß ift, daß ich mir ein größeres nicht vorstellen kann. Diefes Bermogen ift es vorzugsweise, gemäß beffen ich gleichsam Bottes Gben= bilb barzustellen glaube. Mag nämlich auch ber Wille in Gott unvergleichlich größer fein als in mir, nach bem Dage theils ber Erkenntniß und Macht, die ihm hier zur Seite fteben und ibn felbst stärker und wirksamer machen, theils bes Objects, benn er erstredt fich bier auf einen großeren Spielraum, - fo scheint er boch, an fich und genau als bas, mas er ift, betrachtet, nicht größer. Denn ber Wille besteht lediglich barin, daß man baffelbe thun ober nicht thun (b. b. bejahen ober verneinen, ergreifen ober flieben) tann; ober er besteht vielmehr barin: mas une ber Berftanb vorlegt jur Bejahung ober Berneinung, jum Annehmen ober Ablehnen, bem neigen wir uns fo zu, bag wir in biefer Reigung uns burch teine äußere Dacht bestimmt fühlen. Freiheit nämlich gehört teineswegs, bag man fich ebenso gut nach ber einen als nach ber anberen Seite neigen konne. theil, je mehr ich nach ber einen Seite mich hinneige, fei es nun baß ich hier bie Bernunft bes Wahren und Guten einleuchtend erkenne, fei es bag Gott bem Innersten meines Dentens biese Richtung giebt, um fo freier ermable ich biefe Seite. In Bahrheit, weber bie gottliche Onate noch die natürliche Ginficht bedroben die Freibeit, fonbern fie vergrößern fie vielmehr und ftarten fie. Indiffereng aber, bie ich erfahre, sobald teine Bernunft mich mehr nach ber einen als nach ber anberen Seite hintreibt, ift bie unterfte Stufe ber Freiheit und beweift nicht bie Bolltommenbeit ber Freiheit, sonbern nur ben Mangel und bie Nichtigkeit in ber Einsicht. Wenn ich immer tlar mußte, mas wahr und gut ift, fo murbe ich niemals im Zweifel fein, mas zu urtheilen und zu

da ich dieses Bermögen richtig, und hier fann Woher also entstehen Sie entstehen aus bi weiteren Spielraum als t in benselben Schranken e auf bas Nichterfannte; geg so lenkt er ab von bem es, baß ich irre und fehle Wenn ich j. B. in ber Belt existire, und sa einleuchtenb folge, baß ich so beutlich ertannte, sei ma burch eine Bewalt von Au ber großen Erleuchtung im folgte, und je weniger ich um fo spontaner und fr aber weiß ich nicht bloß, t sondern es schwebt mir auß Ratur vor; nun tritt ber Fi

Natur, die in mir ist ober körperlichen Natur verschieher Indisserenz erstreckt sich nicht bloß auf bas, was mir vollsommen dunkel ist, sondern überhaupt auf Alles, das mir im Augenblick, wo der Wille mit sich zu Rathe geht, nicht ganz klar ist. Mögen auch wahrscheinliche Bermuthungen mich nach der einen Seite hinziehen, so genügt, weil es doch nur Bermuthungen, nicht sichere und zweisellose Gründe sind, die bloße Einsicht, um meine Beistimmung nach der entgegengesetzten Seite zu treiben. Das habe ich in diesen Tagen recht ersahren, wo die Entdeckung, daß alle meine frühere Ueberzeugungen, so sest ich sielt, doch auf irgend eine Weise zweiselhaft gemacht werden könnten, mich zu der Ansnahme bewog, sie seien überhaupt falsch.

Sobald ich nun die Wahrheit nicht flar und beutlich genug begreife, so thue ich offenbar recht und irre nicht, wenn ich mich des Urtheils enthalte. Wenn ich aber entweder bejahe oder verneine, fo mache ich von ber Freiheit bes Willens einen verkehrten Gebrauch. Wende ich mich zu ber Seite, bie falsch ift, so bin ich vollig im Irrthum; erfaffe ich bie entgegengefette, fo tappe ich zwar burch Bufall in die Wahrheit, aber ich werde beghalb boch fehlen, weil bie naturliche Bernunft mir fagt, bag bie Erkenntniß ftets ber Willensbestimmung vorangeben muffe. In biefem unrichtigen Gebrauch ber Willensfreiheit besteht jener Mangel, ber die Form bes Irrthums ausmacht; ber Mangel, sage ich, ift in ber Thatigteit selbst, fofern sie von mir ausgeht, nicht in bem Bermögen, bas ich von Gott empfangen habe, auch nicht in ber Thätigkeit, sofern sie von Gott abhängt. Ich habe keinen Grund zu klagen, baß Bott mir tein größeres Ertenntnifvermogen ober feine hellere Leuchte ber Ratur gegeben hat, als ich in ber That habe. Denn es liegt in ber Natur bes beschränkten Berftandes, bag er Bieles nicht einsieht, und es liegt in ber Natur bes gefchaffenen Berftanbes, baß er beschränkt ift. Ich habe Bott, ber mir nichts schulbig mar, ju banten für bas, mas er mir geschenkt hat, nicht aber habe ich zu meinen, mas Gott mir nicht verlieben, bas fei mir von ihm



Enblich barf ich mich aus ber Wahl jener Billensach biese Acte, soweit sie von gut, und meine Bollsommen wählen kann, als wenn kworin allein der Grund de besteht, bedarf keiner Mithüist er nicht auf Gott als arer darf nur ein Richtseidoch deshalb keine Unvollto geben hat, dem, wovon er Einsicht nicht gelegt, entweds sondern in mir ist ohne Bron jener Freiheit nicht de richtige Einsicht urtheile.

Doch meine ich, Gott ich bei aller Freiheit und b Irrthum geriethe. Wenn e jemals mit mir zu Rathe g Erkenntniß meinem Geift Borschrift, nie 20 unthelben.

Inbeffen tann ich beghalb boch nicht in Abrebe ftellen, bag in bem All ber Dinge bie Bolltommenbeit großer ift, wenn einige Theile vom Irrthum nicht frei, andere frei find, als wenn alle Theile einander völlig ähnlich maren. Und ich habe tein Recht, barüber zu klagen, bag nach bem Willen Gottes meine Berfon in ber Welt nicht bie vorzüglichste und vollfommenfte fein follte. Und tann ich auch nicht auf die erste Weise vom Irrthum frei fein, nämlich burch bie flare Ginficht in Alles, worüber ich mit mir ju Rathe geben muß, so tann ich es boch auf die zweite: nämlich blok baburch, bag ich gebenke, man muffe fich bes Urtheils enthalten, so wie die Wahrheit ber Sache nicht völlig klar ift. Wohl kenne ich in mir jene Schwäche, die mich hindert, fest bei einer und berfelben Ertenntniß zu beharren. Doch tann ich burch bie aufmertfame und oft wieberholte Betrachtung bewirken, bag ich ihrer, fo oft es nothig ift, gebente und auf biefe Beife eine Art Bewohn= heit nicht zu irren erwerbe. Und hierin besteht bie größte und hauptfachliche Bolltommenheit bes Menfchen. Darum meine ich viel burch bie heutige Betrachtung gewonnen zu haben, weil ich bie Urfache bes Irrthums und ber Taufdung erforscht habe. kann keine andere sein, als die ich entwidelt. Sobalb ich ben Willen beim Fällen ber Urtheile fo im Bugel halte, bag er fich blos auf bas erstreckt, was vom Berstande flar und beutlich bargethan worben, ift ber Irrthum nicht möglich. Denn jebe flare und beutliche Einficht ift ohne Zweifel Etwas, fie tann also nicht von Nichts herrühren, sondern muß Gott jum Urheber haben,

<sup>\*)</sup> Diefe Erklärung des Frrthums behalte der Lefer wohl im Auge! Richt in den Ideen liegt der Frrthum, sondern in den Urtheilen; nicht in den falschen Urtheilen als solchen, sondern in deren Bejahung, also in einem Willensact, den zurückzuhalten, wir die Freiheit haben. Also ift es im letzen Grunde der Wille, der unsern Berftand verdunkelt und uns in Irrthum stürzt. (Der Uebers.)

es absondere von Allem, n Und darauf will ich in &

## Fünfte Betrachtung.

Das Wesen der Materie und noch einmal das Dasein Gottes.

Ich habe noch viel zu erforschen in Betreff ber Eigenschaften Gottes, viel in Betreff meiner eigenen ober meines Geistes Natur. Indessen will ich diese Untersuchungen vielleicht anderswo wieder aufnehmen; jest (nachdem ich gesehen, was ich unterlassen und thun muß, um die Wahrheit zu erreichen,) drängt es mich vor Allem, aus den Zweiseln der letten Tage mich herauszuarbeiten und zu sehen, ob in Betreff der materiellen Dinge sich etwas Sicheres gewinnen läßt.

Und bevor ich untersuche, ob irgend welche Dinge der Art außer mir existiren, muß ich ihre Ideen, so weit sie in meinem Denken sind, betrachten und zusehen, welche davon deutlich, welche unklar sind. Deutlich nämlich habe ich die Borstellung der Größe, welche die Philosophen gewöhnlich continuirlich nennen, oder ihrer Ausdehnung in Länge, Breite und Tiefe, zähle darin eine Menge von Theilen, gebe diesen Theilen jedem eine gewisse Größe, Figur, Lage und Ortsbewegung, und dieser Bewegung eine gewisse Dauer.

Aber nicht bloß so im Allgemeinen betrachtet, find mir bie angeführten Borstellungen völlig bekannt und durchsichtig, sondern,

auf Etwas, bas icon li ben Blid bes Geiftes ba Und was ich hier finde in mir zahllose 3bi außer mir vielleicht nirge: beißen burfen, und wen mir gebacht werben, fo fit bildung, benn fie haben ib 36 ftelle mir z. B. ein biefe Figur vielleicht nirge ten egiftirt, baß fie niemal fo bestimmte Ratur ober & bellos und ewig, ich habe nicht von meinem Denten treff biefes Dreieds verfcie wie z. B., baß feine brei & nem größten Wintel bie g Sage, die ich jest offenbar auch wenn ich vorher, so o gedacht habe, und fie also 1 Und es ist für bie Sach

vielleicht fei mir iene Ibe

kann boch von ihnen ebenso wie vom Dreied verschiedene Eigenschaften beweisen, die alle wahr sind, da sie ja von mir beutlich erkannt werden, deshalb also Etwas sind, kein bloses Richts. Denn der Sat gilt: was wahr ist, das ist Etwas, und ich habe schon weitläusig bewiesen: was ich deutlich erkenne, das ist wahr. Und selbst wenn ich es nicht bewiesen hätte, so müste ich jenen Säten doch nach der Ratur meines Geistes zustimmen, wenigstens so lange ich sie klar erkenne. Auch früher, in der Zeit, wo ich den Sinnesobjecten noch vor Allem anhing, habe ich doch, wie ich mich wohl erinnere, eben diese Wahrheiten von den Figuren oder Zahlen oder von anderen zur Arithmetik oder Geometrie oder im Allgemeinen zur reinen und abstracten Mathematik gehörigen Objecten unter allen sur die gewisselten gehalten.

Wenn nun baraus allein, daß ich die Idee irgend eines Dinges aus meinem Denken hervorholen kann, schon folgt, daß was ich klar und deutlich als dem Dinge zugehörig erkenne, ihm auch wirklich zugehört: läßt sich nicht hieraus zugleich noch ein Beweisgrund für das Dasein Gottes gewinnen? Die Idee Gottes als des absolut vollkommenen Wesens sinde ich in mir so gut als die Idee einer Figur oder Zahl, ich erkenne ebenso klar und deutlich, daß zum Wesen Gottes die ewige Existenz nothwendig gehört. Within, wenn auch nicht Alles, das ich in diesen letzten Tagen bedacht habe, wahr ist, so müßte mir doch die Existenz Gottes wenigstens denselben Grad der Gewißheit haben, den bis jetzt die mathematischen Wahrheiten gehabt haben.

Gleichwöhl ift bies auf ben ersten Blid nicht vollfommen durchsichtig, sondern sieht etwas sophistisch aus. Denn ba ich in allen andern Dingen die Existenz vom Begriff zu unterscheiden pflege, so bin ich wohl der Ansicht, daß sie auch vom Begriff Gottes abgesondert und also Gott als nicht existirend gedacht werden könne. Indessen bei näherer Ausmerksamkeit zeigt sich, daß

einer Bollsommenheit) zi
Es sei! Ich soll (
Berg nur in Berbindung
doch daraus, daß ich de
denke, nicht, daß irgend
daß ich Gott als existirent
wenig, daß er wirklich exi
Dinge keinen Zwang aus
Pferd vorstellen kann, obs
ich auch wohl Gott eine
existirt.
Gier stedt der Trugsch
mit dem Thale denken kann
gendwo existiren, sondern e
sie nun existiren oder nicht e
lassen. Und daraus

gier stedt der Trugschimit dem Thale denken tann gendwo existiren, sondern e sie nun existiren oder nicht e lassen. Und daraus, daß ich solgt ebenso, daß von Gott also daß Gott in Wahrheit bewirft oder etwa das Wesen gentheil, weil die Nothwend Existenz Gottes, mich zwingt, stei, Gott ohne Existen.



## 125

nahme fei nicht nothwendig gewesen. Go zwinge mich nichts, zu neinen, daß alle vierseitige Figuren fich vom Rreise umschreiben affen, aber gefett, bag ich es meine, fo muß ich ben Sat auch som Rhombus gelten laffen, was boch offenbar falfch ift. vendig nämlich fei es teineswegs, überhaupt je auf ben Bebanten Bottes zu kommen. Denn wenn es mir einmal beliebt, über bas erfte und höchfte Wefen nachzubenten und biefe 3bee gleichsam aus ber Schattammer meines Beiftes bervorzulangen, bann freilich muß ich biefem Befen alle Bolltommenheiten zuschreiben, obschon ich fie nicht einzeln bergable ober jebe für fich in's Auge faffe. Und eben biefe Rothwenbigfeit genügt, um mit ber Ginficht, bag bie Existeng gur Bolltommenbeit gebore, richtig gu schließen: jenes erfte und hochfte Wefen existirt. Go ift es nicht nothwendig, bag ich mir je ein Dreied vorstelle, aber sowie ich eine gradlinigte Figur mit nur brei Winteln betrachten will, muß ich ihr bie Gigenschaften geben, aus benen richtig folgt, bag ihre brei Winkel nicht größer find, als zwei Rechte; ich muß bas Dreied in biefer Eigen= schaft vorstellen, auch wenn ich im Augenblid mir biefer Gigenschaft gar nicht bewußt bin.

Wenn ich aber untersuche, was für Figuren vom Areis umschrieben werden können, so brauche ich nicht zu meinen, daß dazu
alle vierseitige gehören; im Gegentheil, ich kann es mir nicht
einmal einbilden, so lange ich nur das klar und deutlich Erkannte
gelten lassen will. So ist ein großer Unterschied zwischen solchen
falschen Annahmen und den wahren mir eingeborenen Ideen, von
benen die erste und vorzüglichste die Idee Gottes ist. Und fürwahr,
ich begreife auf mehr als einem Wege, daß diese Idee nichts Eingebildetes und von meinem Denken Abhängiges ist, sondern das
Abbild eines wahren und unwandelbaren Wesens.
Erstens kann ich kein anderes Wesen mir ausbenken, zu dessen Begriff die Existenz gehört, außer Gott allein. Dann kann ich nicht
zwei oder mehr dergleichen Götter begreisen und geset, daß einer

bin, was ich flar und be ist Manches jebermann fof bedt sich erst, wenn man e Bft es aber entbedt, fo gi bas sich von felbst versteht. winkligen Dreied bas Q1 Summe ber Quabrate ber als baß bie Sppotenuse ber überliegt, und boch wird bei weniger geglaubt als ber gr Bas nun Gott betrifft und feines leichter erfenner überschüttet und von ben Bi ten von allen Seiten her ein mehr am Tage, als baß ei egistirt, zu beffen blogem B gleich ju biefer Ginficht eine fo bin ich boch jett in biefer in allem Uebrigen, wovon ic ich febe auch, bag von biefer baß ich somit ohne fie überhi So lange ich etwas aan

Bebachtniß jurudtommen. Wenn ich nicht gang gespannt Achtung gebe auf bie Grunbe, warum ich fo und nicht anders geurtheilt habe, fo tonnen mir andere Grunde gebracht werden, bie mich, wenn ich ben Begriff Gottes nicht hatte, von meiner Meinung leicht abbringen würden. Und so konnte ich von nichts in ber Welt je eine mahre und sichere Ginficht, sonbern nur schwankenbe und manbelbare Meinungen haben. Go g. B., wenn ich bie Ratur eines Dreiecks betrachte, leuchtet mir, ba ich mit ben Gle= menten ber Beometrie befannt bin, gang flar ein, bag bie brei Winkel ber Figur zwei Rechten gleich find, ich muß von biefer Wahrheit überzeugt fein, fo lange als ich auf bie Beweisführung achte. Sowie ich aber ben geistigen Blid bavon abwenbe, fo begegnet es mir leicht, -- felbst wenn ich mich erinnere, bie Sache gang flar eingesehen zu haben, — baß ich an ber Bahrheit zweifte. Es begegnet mir, wenn ich ben mabren Begriff Gottes nicht habe. Denn es tann mich bedunten, ich fei von Ratur fo beschaffen, bag ich mich zuweilen auch in folden Dingen taufche, bie ich so einleuchtend als nur möglich zu erkennen meine, ba ich mich zu wohl erinnere, wie oft ich Bieles für mahr und gewiß gehalten, was ich später, durch andere Gründe davon abgelenkt, für falfch erfannt babe.

Rachbem ich aber erkannt habe, baß Gott ift, und zugleich eingesehen, baß alles Andere von ihm abhängt, er aber nicht täuschen könne, und baß also, was ich klar und beutlich erkenne, nothswendig wahr sein muffe, so bin ich sicher. Auch wenn ich auf die Gründe, warum ich einst so und nicht anders geurtheilt habe, nicht weiter ausmerke; — erinnere ich mich nur, daß ich die Sache klar und beutlich eingesehen hatte, so giebt es keinen Gegengrund, der mich zum Zweisel bringen konnte, sondern ich habe dann die wahre und sichere Einsicht. Nicht blos davon, auch von allem Andern, das ich einmal bewiesen zu haben mich erinnere, wie die geomestrischen und ähnliche Sähe. Was kann man mir noch entgegens

Gründen geglaubt, beren aber will man sagen? daß ich vielleicht träume, wahrer ist, als was it nicht. Selbst wenn ich was meinem Denken einl Und so sehe ich volleit alles Wissens von der tes abhängt, dergestalt, i keiner Sache etwas wirkl unendlich viel völlig beke Gottes und ber andern it gesammten körperlichen Re

matit bilbet.



## Gech 8 te Betrachtung.

Won der Existenz der materiellen Dinge und dem Besensunterschied zwischen Seele und Körper.

Ich habe noch zu untersuchen, ob materielle Dinge existiren. Zwar weiß ich schon, daß sie als Gegenstände der reinen Mathematil existiren lönnen, da ich sie als solche klar und deuklich ertenne. Denn offendar ist Gott im Stande, das Alles zu bewirken, was ich im Stande bin, so zu erkennen, und nur das ist meinem Dafürhalten nach bei Gott unmöglich, was bei mir eine deukliche Erkenntniß nicht zuläßt. Außerdem scheint aus der Einbildungstraft, die bei der Beschäftigung mit den materiellen Dingen immer im Spiel ist, die Existenz der letzteren zu solgen. Denn die Einsbildung scheint mir bei näherer Ueberlegung in nichts Anderem zu bestehen, als daß wir unser Erkenntnisvermögen auf einen Körper anwenden, der ihm innerlich gegenwärtig ist und demnach existirt.

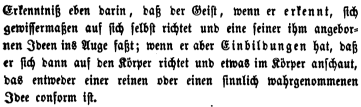
Um bies verständlich zu machen, untersuche ich zuerst ben Unterschied zwischen ber Einbildung und ber reinen Ertenntniß. Wenn ich mir nämlich z. B. ein Dreied vorstelle, so sehe ich nicht bloß, daß diese Figur von drei Seiten umschlossen ist, sondern schaue auch diese drei Linien als gegenwärtig mit dem geistigen Auge, und eben dies ist es, was man Einbilden



gewöhnt, mir babei immeri ich mir nun auch jett irgi biese Figur boch offenbar; von einer anderen verschieß sonst eine Figur von sehr i trägt die Einbildung nichts zu erkennen, worin sich i unterscheibet. Handelt es s biese Figur ebenso wie das benken, aber ich kann sie mi Geist die fünf Seiten und t Dabei spüre ich beutlich, b Anstrengung des Geistes ni brauche, und hieraus erbei

Dazu kommt, wie ich foweit sie sich vom Erkenntn b. h. meines Geistes Wesen sie auch nicht hätte, so würde hieraus, wie es scheint, erg Wesen als ich abhängt. Und verhält. Giebt es nömble

und reinem Ertennen.



Es ift, sage ich, leicht zu begreisen, baß auf biese Art bie Einsbildung zu Stande kömmt, wenn nämlich ein Rörper existirt. Und weil ich zur Erklärung der Einbildung keinen besseren Weg sinde, so vermuthe ich deßhalb, daß der Körper wahrscheinlich existirt, aber auch nur wahrscheinlich; und wie genau ich Alles untersuche, so sehe ich doch nicht, daß aus der deutlichen Idee der körperslichen Ratur, die ich in meiner Einbildung sinde, sich irgend ein Beweisgrund schöpfen lasse, woraus die Existenz eines Körpers mit Rothwendigkeit folgt.

Aber außer jener forperlichen Natur, bie bas Object ber reinen Mathematit ift, pflege ich mir noch mancherlei andere Dinge ein= zubilben, als da find Farben, Töne, Geschmack, Schmerz und Aehn= liches, aber nichts fo beutlich. Diefes Alles nun nehme ich eigentlich burch bie Sinne mahr, und, wie ce scheint, find biese Borstellungen vom Sinne mit Gulfe bes Gebachtniffes zur Einbildung gelangt. Um nun beffer von ben finnlichen Objecten hanbeln gu tonnen, muß ich ebenfo genau von ber finnlichen Empfindung felbft hanbeln und zusehen, ob baraus, mas ich burch biefe von mir Empfindung genannte Dentweise mahrnehme, irgend ein Beweiß= grund für bie Egifteng ber forperlichen Dinge gewonnen werben tann. Buerft will ich mir an biefer Stelle wieber vergegenwär= tigen, mas benn bas für Objecte maren, bie ich ehebem als vom Sinne mahrgenommen für wirklich hielt, und aus welchen Grunden; bann will ich auch bie anberen Grunbe ermagen, aus benen ich fie spater bezweifelt, und zulett will ich zuseben, was ich jett von allen diesen Objecten zu halten habe.

Alfo querft machte ich bie Wahrnehmung, baß ich Ropf, Sant, Rufe und bie übrigen Glieber habe, aus benen biefer Rorper be steht, ben ich entweder als einen Theil meiner felbft ober etwa gu als mein ganges Wefen anfab; ich machte bie Babrnehmun bag biefer Rorper einer unter vielen anderen fei, die ibn auf mannigfaltige angenehme ober unangenehme Beife afficiren to Die angenehme beurtheilte ich nach bem Befühle ber Luft, und bie unangenehme nach bem bes Schmerzes. Luft und Schmerz empfand ich in mir hunger, Durft und ander bergleichen Triebe und ebenfo mancherlei forperliche Stimmungen jur Beiterkeit, jur Trauer, jur Sorge und ju anderen abnlichen Bemuthebewegungen. Bon Außen aber bemertte ich in ben Rospern außer ihrer Ausbehnung, Bestalt und Bewegung auch harte, Barme und andere bergleichen fühlbare Beichaffenbeiten, und außerbem Licht, Farben, Beruch, Befdmad, Tone, burch beren Bericbiebenbeit ich himmel, Erbe, Meer und bie übrigen Korper von einanber zu unterscheiben vermochte. Und wegen ber 3been aller biefer Beschaffenheiten, die meinem Denten fich barboten, und bie ich allein eigentlich und unmittelbar mahrnahm, meinte ich nicht obne Grund gewiffe, von meinem Denten völlig verschiebene Befen gu empfinden, nämlich bie Rorper, von benen jene 3been ausgingen. Denn ich erfuhr, bag mir biefe Ibeen ohne meine Buftimmung tamen, so bag ich tein Object, ich mochte noch so febr wollen, empfinben tonnte, wenn es bem Sinnesorgan nicht gegenwartig war, und empfinden mußte, wenn es gegenwärtig war. ber finnlichen Bahrnehmung die Ibeen lebenbiger und ausgeprägter und in ihrer Beise auch beutlicher waren, als wenn ich fie felbst, vorsichtig und mit Bewußtsein, burch Nachbenken ausbilbete ober als vorratbige Bebachtnigbilber mahrnahm, fo ichien es mir unmöglich, baß fle von mir felbst berrubren fonnten. Und fo blieb nur übrig, baß fie von gewiffen anderen Wefen außer mir bertamen. Nun aber hatte ich von jenen Befen Die einzige Renntnig nur aus biesen Ibeen. Daber mußte ich auf ben Ginfall tommen, bie 3been feien ben Dingen abnlich. Und weil ich gebachte, bag in mir ber Bebrauch ber Sinne fruber gewesen sei, als ber Bebrauch ber Bernunft, und weil ich fab, bag Die Ibeen, Die ich felbst gebildet, teineswegs fo ausgeprägt maren als die ich finnlich mabrgenommen, bag bie erften gemeiniglich aus ben Theilen ber anberen jusammengesett werben, so überrebete ich mich leicht: bag ich teine Borftellung in meinem Berftanbe haben tonnte, die ich nicht vorher in den Sinnen gehabt batte. Ebenfo meinte ich nicht ohne Grund, baf jener Rorper, ben ich mit gang besonberem Rechte ben meinigen nannte, naher als jeber andere ju mir felbst gebore, benn ich mich von biesem Rorver nicht wie von ben anderen trennen; alle Triebe und Bemuthebewegungen fühlte ich in ihm und ftatt feiner; ben Schmerz und ben Rigel ber Luft nahm ich in ben Theilen biefes Rorpers mahr, nicht in anberen außer mir befindlichen. Warum aber aus jenem nicht weiter zu befinirenbem Somerzgefühl eine Art trauriger Bemuthsstimmung und aus bem Befühl bes Rigels eine Art Luft folgt, ober warum jenes Priceln im Magen, bas ich hunger nenne, mich zu effen mabnt, ober bie Trodenheit ber Rehle zu trinken u. f. f., bafür in ber That mußte ich keinen anberen Grund, als ben Instinct ber Natur. Denn es ist gar teine Bermanbtichaft, wenigstens teine, bie ich einsehe, zwischen jenem Prideln und bem Willen ju effen, ober zwischen bem Gefühl einer schmerzhaften Sache und ber baraus entstandenen traurigen Auch alles Uebrige, bas ich von ben Sinnesobjecten Stimmung. urtheilte, meinte ich von ber Ratur gelernt ju haben. Denn baß biefe Objecte in ber That fo beschaffen maren, bavon mar ich überzeugt, noch ehe ich einen Beweisgrund bafür erwogen hatte.

Später aber haben viele Erfahrungen allmälig mein ganzes Bertrauen auf die Sinne erschüttert. Thürme, die mir aus ber Ferne rund erschienen waren, zeigten sich in der Rähe als vier-



adup in dem jegienden Sin fo fcbien es auch bei mir gend ein Blied Schmerg ! Bliebe ben Schmerz empfa Diefen Grunben jum ! gemeinften bingugefügt. De ich im Bachen zu empfindet ju empfinben meinen tonnt meine, halte ich nicht für Dinge. Warum alfo follte ich im Wachen ju empfinter bag ohne ben Urheber meines bei ber Annahme, bag ich il ich nicht von Ratur fo befche in ben Dingen, bie mir als Und mas die Grunbe ! ber Bahrheit ber finnlichen nicht schwer, bagegen zu reb tur mich zu vielem antrieb, ich bafür, bag überhaupt au ju geben fei. Und wenn auc von meinem Willen abbinne Jest aber, da ich anfange, mich selbst und ben Urheber meines Daseins besser zu kennen, erscheint mir zwar nicht Alles, das ich von den Sinnen zu haben meine, als gültig, aber auch nicht Alles als bedenklich.

. Fürs Erste weiß ich, bag Alles, was ich flar und beutlich ertenne, fo, wie ich es ertenne, von Gott geschaffen werben tann; mithin brauche ich blog im Stande zu fein, ein Wefen ohne ein anderes flar und beutlich zu erkennen, um ficher zu fein, baf beibe verschieben find, weil Gott jebes für fich (vom anbern abgesonbert) schaffen kann, und es ist dabei ganz gleichgültig, aus welchem Bermögen die Ginficht in diese Berschiedenheit herrührt. Alfo baraus allein, daß ich weiß, ich existire, und daß ich bemerte, zu meiner Ratur ober ju meinem Dafein gebore bloß, bag ich ein bentendes Wefen bin, - baraus allein schließe ich mit Recht: mein Sein besteht lediglich barin, daß ich ein benkendes Wefen bin. Und obgleich ich vielleicht (ober vielmehr gewiß, wie ich fpater fagen werbe) einen Rorper habe, ber mir fehr eng verbunden ist, so habe ich boch einmal eine klare und beutliche Ibee meiner felbst, fofern ich blos ein bentendes Wefen bin, nicht aber ein ausgebehntes, und bann habe ich eine beutliche Ibee bes Rorpers, fofern berfelbe nur ein ausgebehntes Befen ist, nicht aber ein benkenbes, und barum ift es gewiß, daß ich von meinem Rorper wirklich verschieben und alfo im Stanbe bin, ohne ihn ju existiren.

Außerbem sinde ich in mir Bermögen, die zu gewissen besonberen Dentweisen angelegt sind, wie das Einbilden und Empsinden, ohne die ich zwar mich ganz klar und deutlich begreisen kann, aber nicht umgekehrt jene ohne mich, d. h. nicht ohne die denkende Substanz, der sie inwohnen, denn ihr Begriff schließt eine Art Denken in sich, — und daher sehe ich, daß sich jene von mir wie die Weise (Beschaffenheit) vom Wesen (Dinge) unterscheiden. Ich erkenne auch gewisse andere Fähigkeiten, wie die, den Ort zu

tht Ausbehnung, aber in te Run ist in mir ein ge ober die Ideen der sinnlichen indessen würde ich dieses E nicht auch, sei es in mir ol ves Bermögen existirte, um

bewirken. Aber bieses Berm ba es gar kein Erkennen vorc Buthun, ja oft sogar gegen bleibt nur übrig, baß es ir ist, in bem alle Realität en enthalten sein muß, die al melde ienes Mennil

welche jenes Bermögen erze bemerkt. Dieses Wesen ift r körperliche Ratur, benn in bi gestellt wird, "formaliter" enth ein edleres Geschöpf als ber K in sich enthält.

Run aber ift Gott fein !
ift es ganz flar, daß mir Got
fich zusendet, noch auch burd
schaffenen Wesens, in dem bie

Dingen ausgehen. Sätten fie nun einen anberen Ursprung als bie törperlichen Dinge, so mußte ich ja überzeugt sein, daß Gott mich getäuscht habe. Folglich existiren körperliche Wesen. Bielleicht existiren nicht alle ebenso, wie ich sie mit ben Sinnen wahrnehme, benn die finnliche Wahrnehmung ist bei vielen sehr buntel und untlar, aber so viel ich klar und beutlich begreife, so viel wenigstens ist wirklich in ihnen, b. h. alle jene allgemeine Beschaffenheiten, die im Object ber reinen Mathematik begriffen werben.

Bas aber bas Uebrige betrifft, bas entweber zu ben besonberen Beschaffenheiten zählt, wie z. B. baß die Sonne diese Größe
und diese Gestalt hat, oder zu den weniger klaren Begriffen, wie
Licht, Ton, Schmerz u. s. f., so sind diese Borstellungen zwar sehr
zweiselhaft und unsicher, doch bietet mir die Ueberzeugung, daß
Gott mich nicht täuscht und beschalb der Irrthum in meinen Anzsichten, wo er stattsindet, zugleich mit der göttlichen Kraft, ihn zu
berichtigen, verdunden sein müsse, die sichere Hossnung, daß ich auch
hier die Bahrheit erreichen werde. Es ist gewiß: in Allem, was
mir die Ratur lehrt, muß Bahrheit enthalten sein. Denn unter
der Ratur im Allgemeinen verstehe ich nichts Anderes
als entweder Gott selbst oder die von Gott eingerichtete Bestordnung, und unter meiner eigenen Ratur im Besonderen verstehe ich nichts Anderes als den
Inbegriff der mir von Gott verliehenen Kräfte\*).

<sup>\*)</sup> Diese Stelle zeigt, wie weit Descartes dem Spinozismus entgegengeht. Zugleich erleuchtet fie deutlich das Motiv, das unsern Philosophen treibt, diese Richtung zu nehmen. Die menschliche Ertenntniß ift nur möglich, wenn Gott will, daß wir die Bahrheit erkennen, wenn also Gott uns nicht täuschen will. Je weniger aber Gott die menschliche Täuschung will, um so weniger darf er selbst nach gesetzloser Billtur, um so mehr wird er also nach gesetzmäßiger Nothwendigkeit handeln. Unter diesem Geschebpunkte nun erscheinen Gott und Natur einander so ähnlich, daß Descartes unwillsursich dazu sommt, in der obigen Stelle das "natura sive Deus" auszusprechen (Oer leberj.)

Somerzes, Hungers, D blos inwohne, wie ber bas Engste verbunben daß ich mit ihm zusami Denn fonft murbe ich, b ber Rorper verlett mirb, ich murbe jene Berlegui fieht, wenn im Schiff etn ober Trant bedarf, fo t dabei die unflaren Empfit Denn fürmahr, biefe Em u. f. f. find bloß gewiffe un oder gleichsam Bermischun Außerbem lehrt mir meines Rorpers verfchie theils zu suchen, theils ; Schiedene Farben, Tone, G wahrnehme, fo foliege ich Grund biefer verfchiedenen verschiedene Beschaffenheiten dend, wenn auch nicht gera nehmungen mir bie einen c

Run giebt es freikt noch mancherlei andere Dinge, die mir zwar auch, wie es scheint, die Ratur lehrt, die ich aber in Wahrsheit nicht von der Ratur, sondern von der Gewohnheit des unsbedachtsamen Urtheilens empfange, und wobei es sich leicht trifft, daß sie falsch sind, wie z. B. daß jeder Raum, in dem ich Richts wahrnehme, leer sei, oder daß in einem warmen Körper Etwas sei ganz ähnlich der Idee der Wärme in mir; daß in einem weissen oder grünen Körper eben diese Weiße oder Grüne enthalten sei, die ich empfinde, in einem bittern oder süßen eben derselbe Gesschmad u. s. f., daß Gestirne, Thürme und andere entsernte Körper so groß und so gestaltet seien, wie sie meinen Sinnen erscheinen, und was dergleichen mehr ist.

Aber um hier Alles recht beutlich ju burchschauen, muß ich genauer erflaren, mas ich eigentlich meine, wenn ich fage: Ratur lehrt mir bies ober jenes." 3ch faffe bier nämlich bas Wort Ratur in einer engeren Bebeutung und begreife weniger barunter als ben Inbegriff aller mir von Gott verliehenen Rrafte. Denn in biesem Complex ift Bieles enthalten, bas fich blos auf ben Beift bezieht, wie z. B. bag ich einsehe, Befchehenes könne nicht ungeschehen gemacht werben, und alle bie anberen Bahrheiten ber naturlichen Bernunft, von benen bier nicht bie Rebe ift; und wieder Bieles, bas fich blos auf ben Rorper bezieht, wie g. B. bag er von oben nach unten ftrebt, und Anberes ber Art, wovon ich ebenfalls nicht handle; sondern ich handle jest nur von ben Bermögen, bie mir als einem aus Beift und Rorper jufammengefetten Defen von Gott verlieben finb, und in biefer Rudficht lehrt mir die Ratur, ben Schmerz zu flieben, Die Luft zu suchen, und was bergleichen mehr ift. Aber außerbem lehrt mir die Natur, so viel ich sehe, nichts, um aus diesen sinnlichen Wahrnehmungen irgend etwas in Betreff ber Dinge außer uns zu schließen, benn bas mahre barauf bezügliche Wiffen gebort blos bem Beift und nicht bem zusammengesetten Wefen. Obgleich

ein Stern meinem Auge nicht größer als bas Feuer einer fleinen Kadel erscheint, so liegt boch barin teine wirkliche ober positive Reigung zu ber Annahme, bag ber Stern als folder nicht großen sei, sondern ohne Grund habe ich so von Rindheit an geurtheilt, und obgleich ich in ber Rabe bes Feuers Barme und in noch größerer Rabe Schmerz empfinde, so habe ich boch barin furwahr feinen Brund, ber mich überzeugen tonnte, es fei im Feuer etwas jener Barme ober gar jenem Schmerze Aehnliches, fonbern nur bag etwas barin fei, was es auch nur fein moge, bas jene Empfindungen ber Barme ober bes Schmerzes in uns bewirft. Ebenso wenn auch in einem Raum Richts ba ift, bas ben Sinn erregt, so folgt beghalb nicht, bag in jenem Raum fein Körper fei, sondern ich febe, bag ich in biefen und in febr vielen andern Dingen mich gewöhnt habe, bie natürliche Orbnung umqutebren. Nämlich bie Sinneswahrnehmungen find eigentlich von ber Ratur nur gegeben, um bem Beift zu bezeichnen, mas bem gufammengefesten Wefen (von welchem ber Beift einen Theil ausmacht) angenehm ober unangenehm ift, und in biefer Beziehung find fie far und beutlich genug, ich gebrauche fle aber wie eine fichere Richtfcnur, um unmittelbar zu ertennen, worin bas Wefen ber außer uns befindlichen Rorper besteht, und hiervon geben fie boch nur ein fehr bunfles und unflares Beugnig.

Und ich habe schon vorher ganz wohl begriffen, auf welche Weise trot ber Gute Gottes ber Irrthum in meine Urtheile kommt. hier aber treffe ich auf eine neue Schwierigkeit in Beziehung auf jene Sinnesobjecte, die mir die Ratur als solche barbietet, die ich zu suchen oder zu meiden habe, und auch in Beziehung auf die inneren Sinneswahrnehmungen, in denen ich Irrthum entbeckt zu haben meine, wie z. B. wenn jemand, vom angenehmen Geschmad einer Speise verlockt, das darin verborgene Gift nimmt. Indessen wird er ja dann von der Ratur nur angetrieben, zu begehren, was angenehm schmedt, nicht aber das Gist, das er gar nicht kennt;

man tann also baraus nur schließen, baß seine Ratur nicht allwiffend sei, und bas ist nicht befremblich, benn ber Mensch ist ein -beschränttes Wesen, barum paßt für ihn nur bie Ratur einer beschräntten Bolltommenheit.

Aber wir irren freilich auch in folchen Dingen, wozu bie Ratur uns antreibt, wie wir 3. B. in ber Krantheit Trant ober Speise begehren, die uns fehr balb Schaben bringen. Run konnte man vielleicht fagen, bier tomme ber Irrthum aus einer verborbe= nen Ratur; inbeffen wird baburch bie Schwierigkeit nicht gehoben, benn ber frante Mensch ift boch ebenso gut ein Geschöpf Gottes als ber gefunde, und es mare baber ebenfalls ungereimt gu meinen, ber Rrante habe von Gott eine Ratur erhalten, bie ibn Bie ein Uhrwert, bas aus Rabern und Gewichten beftebt, alle Raturgefete ebenfo genau befolgt, wenn es fclecht gemacht ist und die Stunden unrichtig anzeigt, als wenn es in jeber Rudficht bie Forberung bes Runftlers befriedigt, fo auch ber menschliche Rorper, wenn wir benfelben als eine Art Daschine betrachten, die aus Anochen, Rerven, Musteln, Abern, Blut, Saut fo geordnet und zusammengesett ift, bag ber Rorper auch ohne ben inwohnenben Beift boch alle bie Bewegungen haben murbe, Die jest in ihm unabhängig vom Willen, alfo nicht vom Beift Run begreift fich leicht, daß ber Rorper g. B. bei aus erfolgen. ber Baffersucht mit berfelben Raturgefehlichkeit an jener Trodenheit in ber Reble leibet, die bem Beift bie Empfindung bes Durftes ju bringen pflegt, und bag von hier uns die Rerven und die anbern Organe so gestimmt werben, bag er trinkt und baburch bie Arankheit vermehrt, — als er ohne jene Krankheit von der gleichen Trodenheit in ber Rehle angeregt wird, ju trinken und baburch seiner Selbsterhaltung zu nüten. Zwar tonnte ich im Rucblick auf ben vorher ermahnten Bebrauch ber Uhr fagen, bag biefe, wenn fie bie Stunden unrichtig anzeigt, von ihrer eigenen Ratur abweiche. Und ebenfo, wenn ich ben Mechanismus bes menfch-

Uhrwerf mit ber 3bee machten Uhrwerks vergli nommen habe, ift fie ni gleichung gilt, eine bloßi ben Dingen, von benen Sinn verftehe ich Etwas, und beghalb etwas Wah Achte ich auf den m blos eine auswärtige, b fage, die Ratur biefes Ri Reble des Tranks nicht b mengefette Wefen ober at benen Beift, ift es fein Brrthum ber Natur, weni ben bringt. Sier alfo bl Ratur, in diesem Sinne

meinem Denten ben fra

Hier nun bemerke ich Körper ein großer Untersch Natur nach immer theilbat ist. Wenn ich nämlich bei

Gottes.

wenn mir ber Fuß, ber Arm ober irgend ein anderer Theil bes Körpers abgeschnitten wird, baburch ber Geist keinen Berlust ersfährt. Auch können die Bermögen zu wollen, zu empsinden, zu erkennen u. s. f. nicht seine Theile genannt werden, denn es ist ja ein und berfelbe Geist, der will, der empsindet, der erkennt. Dagegen kann ich mir kein körperliches oder ausgedehntes Wesen vorstellen, das ich nicht leicht in Gedanken theilen könnte, und eben dadurch erkenne ich es als theilbar. Und dies allein wurde hinzreichen, mir zu zeigen, daß der Geist vom Körper völlig verschies den sei, wenn ich es nicht schon anders woher mußte.

Dann bemerke ich, daß ber Geist nicht von allen Theilen bes Körpers unmittelbar erregt wirb, sondern blos vom Gehirn oder vielleicht sogar blos von einem sehr kleinen Theile desselben, namlich von dem, worin der Gemeinsinn wohnen soll. So oft dieser Theil auf dieselbe Weise gestimmt ist, bietet er dem Geist immer dasselbe Object, die übrigen Theile des Körpers mögen unterdessen sich noch so verschieden verhalten. Dies wird durch zahllose Erfahrungen bewiesen, die hier auszugablen überstüffig ist.

Außerbem bemerke ich, die Natur des Körpers sei der Art, daß kein Theil desselben von einem andern etwas entserntem bewegt werden könne, ohne daß derselbe von jedem Zwischentheile ganz ebenso bewegt werden kann, während jener entserntere nicht mitwirkt. Nehmen wir z. B. ein Seil A, B, C, D, wenn der letzte Theil desselben D gezogen wird, so wird auch der erste A bewegt werden, aber genau so, als er bewegt werden würde, wenn D in Ruhe bliebe und einer der Zwischentheile B oder C gezogen würde. Und so habe ich es mir physikalisch erklärt, wenn ich z. B. einen Schmerz im Fuß empfinde, daß diese Empfindung durch die Bermittelung der Nerven stattsindet, die sich durch den Fuß außbreiten und von da wie Fäden bis zum Gehirn erstrecken; während sie im Fuße gezogen werden, ziehen sie auch die inneren Theile des Gehirns, dis zu denen sie reichen, und erregen hier

jmenigeilen berührt wirb gung stattfinbet, die be und bag mithin ber Bei gilt von jeber anderen & 3ch bemerte endlich: bes Bebirns, ber unmit Beift nur eine Empfind fich bie Sache nicht beffer allen möglichen Empfindui biejenige juführt, welche am stärtsten und am me baß auf biefe Art fich alle v in ihnen gar Richts fei, beweise. So z. B. wenn gewöhnlich in Bewegung g burch bas Rudenmart bis zeichnet hier bem Beift, baß einen Schmerz, ber gleichfar erregt, bie Urfache jenes & liches nach Rräften zu ent Ratur fo einrichten tonnen,

bem Beift etwas Anderes er

gewiffe Trodenheit, die hier die Rerven erregt und durch biefe bie inneren Theile des Gehirns, und diese Bewegung giebt dem Geist die Empfindung des Durstes, denn in diesem ganzen Borgange ist uns nichts nühlicher als zu wissen, daß wir zur Erhaltung der Gesundheit nöthig haben zu trinken. Und so in anderen Källen.

hieraus nun ift gang flar, bag trog ber unermeglichen Gute Gottes bie Ratur bes Menfchen als eines aus Beift und Rorper Bufammengefetten Befens bisweilen taufchen tonne. Benn namlich irgend eine Ursache nicht im Fuß, sondern in einem jener Bwischentheile, burch welche binburch fich bie Rerven vom Fuß jum Bebirn erftreden, ober gar im Bebirn felbft genau biefelbe Bemegung erregt, bie gewöhnlich bei fcmerghaft afficirtem guß fattfinbet, fo wird ber Schmerz als im Fuße befindlich empfunden und bie Empfindung auf naturgemäße Beife getäuscht werben. aber jene Bewegung im Bebirn bem Beift immer nur biefelbe Empfindung veranlaffen fann und fle bei weitem baufiger aus einer ben Sug verlegenben Urfache als aus einer anderen, bie anderswo existirt, ju entsteben pflegt, so ift es ja vernunftgemäß, baß fie bem Beifte ftets ben Schmerg lieber im Fuß, als in einem anberen Theile barftellt. Und wenn bie Trodenheit ber Rehle nicht, wie gewöhnlich, baraus entsteht, bag jur Befundheit bes Rorpers bas Trinken nothwendig ift, sondern, wie beim Waffersuchtigen, aus irgend einer entgegengesetten Urfache, fo ift es weit beffer, bag jene Trodenheit in bem einen Falle täufche, als wenn fie immer, mabrend ber Rörper in gutem Bustande ift, irre führte. Und fo in ben anberen Fällen.

Diese Betrachtung hilft fehr viel bazu, um alle Irrthumer, benen meine Ratur unterworfen ist, nicht blos zu bemerken, son= bern auch entweber zu berichtigen ober leicht zu vermeiben. Da ich nun weiß, daß alle Empsindungen, die auf den Bortheil des Kör= pers ausgehen, bei weitem häusiger Wahres als Falsches anzeigen, und da ich die Dehrzahl dieser Empsindungen selbst fast immer

sur Untersuchung ber Sache brauchen tann und außerbem bas De bachtnif, welches bas Gegenwartige mit bem Bergangenen ver-Inupft, und ben Berftanb, ber bie Urfachen bes Irrthums icon fammtlich begriffen hat; fo barf ich nicht mehr fürchten, bag meine täglichen Sinnesericheinungen falfch find, fonbern bie übertriebenen Ameifel ber vorigen Tage find als lacherlich zu verwerfen, gang besonbers jener gewaltige Zweifel wegen bes Traums, ben ich von Jest nämlich bemerke ich, bag zwischen Bachen nicht unterschieb. Beiben ber febr große Unterschied barin bestebe, bag bie Traume nie mit allen übrigen Sanblungen bes Lebens vom Bebadtnif verfnüpft werben, wie bas, mas mir im Wachen begegnet. Wenn mir im Bachen jemand ploglich erfchiene und gleich barauf verfowande, so wie es im Traum geschieht, und ich weber fabe, wober er getommen, noch wohin er gegangen, fo wurde ich biefe Erscheinung mit Recht eber für ein Scheinbild ober ein im Bebirn erzeugtes Phantasma, als für einen wirflichen Menfchen balten. Wenn mir aber folde Dinge begegnen, bei benen ich beutlich bemerte, woher, wo und wovon fie mir jutommen, und ich beren Bahrnehmung ohne Unterbrechung mit meinem gangen übrigen Leben vertnupfe, fo bin ich volltommen gewiß, bag ich fie nicht im Traum, fonbern im Bachen vor mir habe. Und ich barf an ihrer Babrbeit nicht im minbesten zweifeln, wenn ich Ginn, Bebachtniß und Berftand ju ihrer Brufung versammelt babe und mir von teiner biefer Inftangen Etwas angezeigt wirb, bas mit ben anberen ftreitet; benn baraus, bag Gott mich nicht taufcht, folgt, baß ich in biefen Dingen überhaupt nicht getäuscht werbe.

Aber weil ber Drang bes beschäftigten Lebens nicht immer eine so genaue Prüfung zuläßt, so muß man gestehen, baß bas menschliche Dasein im Einzelnen bem Irrthum häusig unterliegt, und wir muffen bie Schwäche unserer Ratur anerkennen.

------

# Anhang.

Die Betrachtungen im geometrischen Abrif.

Ich laffe hier anhangsweise ben Betrachtungen Descartes' eine Stelle folgen, die sich unmittelbar auf jenes grundlegende Haupt-werk seiner Philosophie zuruchbezieht und zugleich sehr geeignet ist, ben Uebergang von den "Meditationen" zu den "Principien" zu bilden. Zum erstenmal wendet hier Descartes selbst die geometrische Methode auf die Metaphysik an und giebt das Borbild, dem Spinoza gefolgt ist.

Wie Descartes bazu tam, läßt sich mit Wenigem erklären. Auf seinen Bunsch waren die Betrachtungen in der Handschrift verschiedenen Gelehrten, Theologen und Philosophen, namentlich in Paris, mitgetheilt worden, und es waren ihm mancherlei Gin-wände zugekommen, auf die er Erwiederungen schrieb, welche er dann mit jenen Ginwänden zugleich seinem Werk bei der Beröffent-lichung mitgab. Der wissenschaftliche Bermittler in diesem stillen Berkehr war Descartes' Jugendfreund, der Pater Mersenne, den Rapin sehr gut den Residenten Descartes' in Paris nannte. Dieser schiedte ihm aus dem Munde verschiedener Theologen und Philosophen eine Reihe von Einwürsen, die in der Folge der «Objectiones» die zweite Stelle einnehmen. An sieben Punkten waren die Betrachtungen in Anspruch genommen, und es wurden in Be-

treff biefer Buntte einleuchtenbere Beweise gewünscht. Die Urbebn ber Ginwurfe gehörten nicht zu ben icharffinnigften Dentern. Es war ihnen nicht klar, warum bas Subject bes Denkens nicht auch ber Rörver sein könne; warum nicht die Idee eines unvolltommenen Befens genuge, um bie 3bee bes volltommenften ju bilben; warum die Urfache nicht unvolltommener fein konne, als bie Birtung; wie nach Descartes Gott bas Princip aller mabren Ertenntniß sein solle, ba boch nach Descartes uns bas eigene bentente Wefen früher gewiß fei, als bas Dasein Gottes; warum es Gott unmöglich fei ju taufchen; warum ber Wille nothwendig irre, fo oft er burch unklare Borftellungen motivirt werbe (bann mare auch bie Betehrung ber Türken ju bem noch nicht beutlich erkannten Christenthum ein Willensirrthum); wie bas Dasein Gottes nothwendig fein folle, fo lange fein Begriff felbft bebenklich fei; entlich, ob ber Wesensunterschied zwischen Seele und Rorper wirflich ausgemacht fei, und ob biefer Unterschied, felbst wenn er feststebe, in ber That hinreiche, bie Unsterblichkeit zu beweisen?

"Dieses", so enden die Einwürfe, "sind die Bunkte, von benen wir wünschen, daß Sie dieselben klarer ins Licht setzen, damit die Lecture Ihrer sehr scharssinnigen und nach unserem Dasurbalten sehr wahren Betrachtungen aller Welt sruchtbringend werde. Darum würde es sehr zweckdienlich sein, wenn Sie diese Fragen auflösten und zulet, nachdem Sie einige Erklärungen, Forderungen und Grundsätze vorausgeschickt, das Ganze in eine Schlußsolgerung nach geometrischer Wethode, die Ihnen so gut zu Gebote steht, bringen wollten, damit Sie den Geist Ihrer Leser mit einem Wale und gleichsam mit einem Blid ersüllen und mit der Erkenntniß der Gottheit durchdringen."

Diesem Wunsch entspricht Descartes. Rachbem er die Ginwürfe Punkt für Punkt erledigt hat, geht er auf die ihm empsohlene geometrische Darstellungsweise ein. "Was ben Rath betrifft, ben Sie mir gegeben, meine Beweisgründe nach geometrischer Methode zu ordnen, bamit die Leser sie wie mit einem Schlage begreifen können, so will ich Ihnen hier sagen, in welcher Weise ich schon früher versucht habe, diese Methode zu befolgen, und wie ich es hier gleich nachher versuchen werde.

In der geometrischen Schreibart unterscheibe ich zweierlei: bie Ordnung und die Beweisführung.

Die Ordnung besteht lediglich barin, daß alles Borhersgehende ohne das Folgende und alles Folgende bloß durch das Borhergehende einleuchtet. Und gewiß war es diese Ordnung, die ich in meinen Betrachtungen zu besolgen gesucht habe. Eben darum habe ich nicht in der ersten, sondern nur in der sechsten Betrachtung von dem Unterschied zwischen Geist und Körper gehandelt; eben darum habe ich in dem ganzen Bersuch eine Menge Dinge bei Seite gelassen, weil sie anderweitige Erklärungen voraussetzen.

Die Beweisführung ift boppelter Art: Die eine geschieht burch Analyse ober Auflösung, Die andere burch Synthese ober Busammensehung.

Die Analyse zeigt ben mahren Beg, auf bem bie Sache in methobischer Beise gesunden worden (sie läßt uns sehen, wie die Birtungen von den Ursachen abhängen); wer auf diesem Bege der Beweisssührung solgen und sorgfältig auf Alles achten will, was sie enthält, wird nicht blos die so bewiesene Sache vollkommen begreisen, sondern sie dergestalt sich aneignen, als ob er sie selbst gefunden hätte. Doch ist diese Beweisart nicht geeignet, widersstrebende oder wenig ausmerksame Leser zu überzeugen. Denn sobald man sich den kleinsten ihrer Sätze, ohne darauf zu achten, entgehen läßt, verschwindet die Nothwendigkeit ihrer Schlußsolgerungen, und man psiegt hier nicht sehr weitläusig von solchen

tolgerungen enthalten, Erflarungen, Forderun um gleich zu zeigen, fi wie biefe in ben frut gur Beistimmung gu ; und eigenfinnig. Aber eine vollständige Befrie bie Methode nicht, bur Die Geometer be biefe fonthetische Methe lptischen Methode untun nung nach fich fo viel wichtiges Beheimniß fü 3ch für meine Bei bie analytische Methobe jum Lehren für bie paffi bie offenbar bier von mi Geometrie mit Rugen a fce vorangegangen; boch fce Gegenstände. Bier besteht nemlich

selbst bei ber geringsten Aufmerksamkeit Leute jeber Art, wenn sie sich nur bas Borhergehenbe einmal wieder vergegenwärtigen. Und bazu bringt man sie leicht, wenn man ebenso viele verschiedene Sähe unterscheibet, als es in bem vorgelegten Problem bemerkenswerthe Punkte giebt, damit sie auf jeden Sah ihre Ausmerksamkeit besonders richten und man ihnen später diese Sähe ans sühren kann, um ihnen zu sagen, woran sie zu benten haben. \*)

Dagegen besteht bei metaphpsischen Fragen die Sauptsichwierigkeit grabe barin, klar und beutlich die ersten Begriffe zu faffen, denn obwohl sie von Natur klar und oft sogar klarer sind, als die geometrischen, so scheinen sie bennoch mit manchen Borurtheilen zu streiten, die wir von den Sinnen her empfangen und seit unserer Kindheit gepflegt haben. Darum können sie nur bei der stärksen Ausmerksamkeit und der größtmöglichen Abstraction von den Sinnen vollkommen begriffen werden. Und wenn man sie für sich allein hinstellte, so würde der bereite Widerspruchsgeist es leicht haben, sie zu verneinen.

Dies war der Grund, warum ich lieber Betrachtungen geschrieben habe, als nach Art der Philosophen Wortstreite oder nach Art der Geometer Lehrsage und Aufgaben. Ich wollte daburch bezeugen, daß ich nur für Solche geschrieben, die sich die Mühe nehmen wollen, mit mir ernsthaft nachzudenken und ausmerksam die Dinge zu erwägen. Denn schon dadurch, daß jesmand sich anschieft, die Wahrheit zu bekämpfen, macht er sich unsfähiger, sie zu begreisen, da er seinen Geist von der Betrachtung der überzeugenden Gründe abwendet, um ihn auf die Untersuchung der widerlegenden zu richten.

Doch, um zu zeigen, wie gern ich Ihrem Rathschlage Gebor gebe, will ich hier ben Berfuch machen, die fonthetische Methode

<sup>\*)</sup> Diefen Saty gebe ich nach ber frangofischen Ueberfetzung von Clerfelier.

# Die Beweisgründe Unterschied der Scel M

E

I. Unter bem Worl Borgänge in uns, beren So sind alle Thätigkeiten und ber Sinne Denken. I mittelbar" um Alles, n zuschließen, wie z. B. die zum Princip hat, boch nich gehen nicht Denken, wohl des man bavon hat, daß 1

II. Unter bem Worte I be e verstehe ich die Form eines beebigen Gebankens, burch beren unmittelbare Wahrnehmung ich ir eben jenes Gebankens selbst bewußt bin. Sobald ich daher twas mit Worten ausdrücke und zugleich mit Bewußtsein bes innes spreche, so beweise ich badurch, daß in mir die Idee bessen i, was meine Worte bezeichnen. Und so nenne ich Ideen nicht los die in der Phantasse abgemalten Bilder; im Gegentheil, sorn dieselben in der körperlichen Einbildung, d. h. in einem Theile 18 Gehirns abgebildet sind, nenne ich sie hier gar nicht Ideen, indern nur, sofern sie den Geist selbst einnehmen, der sich jenem heil des Gehirnes zuwendet.

III. Unter objectiver Realität ber 3bee verstehe ich as Dasein bes burch die Ibee vorgestellten Dinges, sofern es in er Ibee ist. Ich könnte ebenso gut objective Bolltommenheit ober bjectives Kunstwerk sagen u. s. f., benn was wir als in ben Obseten ber Ibeen gegeben vorstellen, bas ist auf objective (ober orgestellte Weise\*) in ben Ibeen selbst.

IV. Wenn Etwas in ben Objecten ber Ibeen ebenso entalten ist, wie wir es wahrnehmen, so sagen wir, es sei in biesen Objecten formaliter (förmlich) enthalten. Und wir sagen, es sei minenter darin enthalten, wenn es zwar nicht in solcher Beschassenheit, aber in solchem Grade darin liegt, daß die Beschassenseit daraus folgt.

V. Jebes Wesen, bem als seinem Subjecte Etwas, bas wir oahrnehmen, inwohnt, ober durch welches jenes Etwas, b. h. irgend ine Eigenschaft ober Beschaffenheit ober Attribut, bessen wirkliche dbee in uns ist, existirt, nennen wir Substanz. Denn von ber Substanz selbst, genau genommen, haben wir keine andere Idee, ils daß sie ein Wesen ist, in welchem jenes Etwas, das wir

<sup>\*)</sup> objectivement = par représentation.



bu bus wort Serie giver forperlichen Wefens gebif

VII. Die Substanz, Ausbehnung und folcher nung voraussetzen, wie A Körper. Ob es aber ein Körper heißt, ober ob es untersucht werben.

VIII. Die Substang erkennen, und in ber sich kommenheit begreifen läßt,

IX. Wenn ich fage: Begriff eines Wesens enthi es sei in Rudsicht bieses ! bejaht werben.

X. Ich fage, zwei € ben, wenn jebe von beiben bei sich erwägen, daß sie zulet aus Gewohnheit den Sinnen nicht mehr zu viel Bertrauen schenken. Denn dies halte ich für noth= wendig zur Gewißheit metaphysischer Einsicht.

- 2. Daß sie ihren eigenen Beist und bessen sämmtliche Wesenseigenthümlichkeiten betrachten, die sich als unzweiselhaft erweisen,
  auch wenn alle Sinneswahrnehmungen für falsch gelten; daß sie
  mit dieser Betrachtung nicht eher ablassen, als bis sie sich die Gewohnheit erworben, den Geist klar zu durchschauen und zu glauben, daß er leichter zu erkennen sei, als die körperlichen Dinge.
- 3. Daß sie solche an sich klare Sätze, die sie in ihrem Innern sinden, wie z. B.: "Daffelbe kann nicht zugleich sein oder nicht sein"; "es ist unmöglich, daß Nichts die Ursache von Etwas ist"; und ähnliche, sorgfältig prüsen und auf diese Weise die natürliche, aber durch die Sinneverscheinungen so sehr gestörte und verdunkelte Geistesklarheit rein und frei von den Sinnen ausüben. So wird ihnen die Wahrheit der nachfolgenden Grundsätze ohne Mühe einsleuchten.
- 4. Daß sie die Ibeen solcher Wesen untersuchen, in benen zugleich ein Inbegriff vieler Attribute enthalten ist, wie z. B. bas Wesen des Dreiecks, des Quadrats oder einer anderen Figur; eben so Wesen des Weistes, des Körpers, und vor Allen das Wesen Gottes oder des volltommensten Daseins. Sie mögen wohl beach zen, daß Alles, was wir in jenem Wesen erkennen, auch in Wahrsheit von demselben behauptet werden könne. Z. B. weil es in der Natur des Dreiecks liegt, daß seine drei Winkel zwei Rechten gleich sind, und weil in der Natur des Körpers oder des ausgedehnten Wesens die Theilbarkeit liegt (denn wir können kein ausgedehntes Wesen so klein denken, daß es sich nicht wenigstens in Gedanken theilen ließe), so ist die Behauptung wahr: in jedem Dreieck

bern als burchaus nothwe ohne jede weitere Schluffi existire, und bas wird die Zweizahl gleich ober 1 Sage. Denn Manches lei Anderen nur durch Schluff 6. Daß sie alle in fpiele einer flaren und beu 7. Endlich mögen fie

unflaren und bunteln erm flare Einsicht von der dunt leichter durch Beispiele als daß ich in jener Schrift a entwidelt ober wenigstens ir nie einen Brrthum entbedt griffenen nie eine Wahrheit und barum mögen fie bebei flaren und beutlichen Ginficht feln wegen ber sinnlichen Bo unbefannte ober buntle Ding fie leicht his makeren . .

# Grundfäge ober Gemeinbegriffe.

- I. Nichts existirt, ohne baß gefragt werden kann, aus welcher Ursache es existirt? Selbst von Gott kann diese Frage erhoben werden, nicht weil er zu seiner Existenz einer Ursache bedarf, sons bern weil die Unermeßlichkeit seines Wesens selbst die Ursache ober ber Grund ist, warum er zu seiner Existenz keiner Ursache bedarf.
- II. Die Gegenwart hangt von ber nachsten Bergangenheit nicht ab, barum ist jur Erhaltung eines Wesens keine geringere Ursache nothig als jur Schöpfung beffelben.
- III. Kein Wesen ober feine wirklich existiende Bolltommen= heit eines Wesens tann jur Ursache ber Existenz Richts ober ein nicht existirendes Wesen haben.
- IV. Was von Wirklichkeit ober Bolltommenheit in einem Wesen ist, bas ist in beffen erster und entsprechenter Ursache formaliter ober eminenter enthalten.
- V. Daraus folgt, daß die objective Realität unserer Ideen eine Ursache nöthig habe, worin eben diese Realität nicht blos auf objective Weise, sondern formaliter oder eminenter enthalten sei. Und es ist zu beherzigen, daß dieser Grundsatz so nothwendig gelten muß, daß von ihm allein die Erkenntniß alles Sinnlichen und Nichtsinnlichen abhängt. Denn woher wissen wir z. B., daß der Himmel existirt? Etwa, weil wir ihn sehen? Aber diese Erscheinung gehört ja lediglich zum Geist, sofern sie eine Idee ist, ich sage eine Idee, weil sie dem Geist selbst inwohnt, nicht ein Bild, das in der Phantasse abgemalt ist. Und wir sollten wegen dieser Idee nicht urtheilen können, der Himmel existire? Ia, aber nur weil jede Idee eine wirklich existirende Ursache ihrer objectiven Realität haben muß, und diese Ursache ist in dem gegebenen

Fall nach unserm Urtheil ber himmel felbst. Und fo in anberen Fällen.

VI. Es giebt verschiebene Grade ber Realität ober bes Daseins, benn die Substanz hat mehr Realität als bas Accidens
oder der Modus, und die unendliche Substanz mehr als die endliche.
Deshalb ist auch mehr objective Realität in der Idee der Substanz als in der des Accidens, und mehr in der Idee der unendlichen Substanz als in der der endlichen.

VII. Der Wille eines benkenden Wesens geht zwar willfurlich und frei (benn bas gehört zum Wesen des Willens), aber unsehle bar auf das Gute, sobald er es beutlich erkannt hat, darum wird ber Wille, wenn er gewisse Bollfommenheiten, die er nicht hat, kennen lernt, sich diese gleich geben, sobald sie in seiner Macht sind.

VIII. Was im Stande ist, bas Größere und Schwierigere zu bewirken, bas ist auch im Stande, bas Geringere und Leichtere zu bewirken.

IX. Es ist größer, eine Substanz zu schaffen ober zu ershalten, als Attribute ober Eigenschaften einer Substanz; aber, wie schon vorher erwähnt, es ist nicht größer, etwas zu schaffen, als dasselbe zu erhalten.

X. In der Idee oder dem Begriff jedes Wesens liegt die Existenz, denn wir mussen Alles unter dem Gedanken der Existenz begreisen. In dem Begriff eines begrenzten Wesens liegt die Existenz als möglich oder zufällig, sie liegt als nothewendig und vollkommen in dem Begriff des vollkommensten Wesens.

# Erfter Lehrfat.

Das Dafein Gottes wird aus ber bloßen Betrach= tung feines Wefens erkannt.

### Beweis.

Es ist gleich, ob ich sage: etwas liege in dem Wesen ober im Begriff einer Sache, ober ob ich sage: es sei in Rücksicht jener Sache wahrhaft wirklich. Erkl. IX.

Run liegt die nothwendige Existenz im Begriff Gottes. Grof. X. Also gilt von Gott als wahr: daß in ihm nothwendige Existenz ist ober daß er existirt.

Hier ist die Schlußfolgerung, die ich in meiner Erwiederung auf den sechsten Punkt dieser Einwürse gebraucht habe. Der Schlußsatz ist an sich klar für Solche, die von Borurtheilen frei sind (s. Ford. V.). Aber weil es schwierig ist, zu solcher Klarheit zu gelangen, so will ich versuchen, dasselbe auf anderem Wege zu beweisen.

# 3 meiter Lehrsas.

Das Dasein Gottes wird bloß baburch empirisch . (a posteriori) bewiesen, daß die Idee desselben in uns ist.

# Beweis.

Die objective Realität jeder unserer Ideen braucht eine Urssache, in der diese Realität selbst nicht blos auf objective Beise, sondern formaliter oder eminenter enthalten ist. Gros. V.

Das Tafein Gottes baß wir felbst, bie w egistiren.

 $\mathfrak{B}$ 

Wenn ich bie Macht hab um fo mehr bie Macht hab geben, bie ich nicht habe (Gi kommenheiten sind nur Eigenf bin Substanz, aber ich habe kommenheiten zu geben, benn (Grbs. VII.)

Also habe ich nicht bie D Run kann ich nicht existir meiner Existenz erhalten werbe ich bie Macht dazu habe, ober Grbs. I. u. II.

Nun eriftire ich akan in e

In mir aber ift bie Borftellung vieler Bollfommenheiten, bie mir fehlen, und zugleich bie 3bee Gottes. Erfl. II. u. VIII.

Alfo ift auch in meinem Erhalter die Borftellung eben biefer Bolltommenheiten.

Endlich jener mein Erhalter tann teine Bollfommenheit vorftellen, die ihm fehlte, b. h. die er nicht formaliter ober eminenter in fich hatte. Grbf. VII.

Denn da er, wie gesagt, die Macht hat, mich zu erhalten, so würde er um so mehr die Macht haben, sich jene Bolltommen= heiten, wenn sie ihm sehlten, zu geben. Gros. VIII. u. IX.

Run hat er bie Borstellung aller jener Bolltommenheiten, von benen ich begreife, baß sie mir fehlen und nur in Gott sein konnen, wie eben bewiesen worden.

Also hat er jene Bollfommenheiten formaliter ober eminenter in sich, und ift also Gott.

## Ruja s.

Gott hat himmel und Erbe geschaffen und Alles was barin ift, und er vermag außerbem Alles, was wir klar erkennen, zu bewirken so, wie wir baffelbe erkennen.

#### Beweis.

Alles bieses folgt klar aus bem vorigen Lehrsat, ber bas Dassein Gottes baraus bewiesen hat, baß Jemand existiren muffe, in bem formaliter ober eminenter alle Bollkommenheiten enthalten sind, von benen wir irgend eine Ibee in uns haben. Nun haben wir bie Ibee eines so mächtigen Wesens, welches allein himmel und

Erbe u. f. f. habe schaffen und Alles, bas ich als möglich ertenne, babe machen können.

Folglich find mit bem Dasein Gottes zugleich alle biese Dachtvollfommenheiten von ihm bewiesen.

# Bierter Behrfat.

Beift und Rorper find wefentlich verschieben.

#### Beweis.

Bas wir flar erkennen, bas alles tann Gott fo, wie wir es erkennen, bewirken. Boriger Bufat.

Run erkennen wir den Geist b. h. bie benkente Substanz flar ohne Körper b. h. ohne eine ausgebehnte Substanz (Fort. II.), und umgekehrt den Körper ohne Geist (wie Alle ohne Weiteres zusgestehen). Also kann wenigstens burch die Macht Gottes ber Geist ohne Körper und der Körper ohne Geist basein.

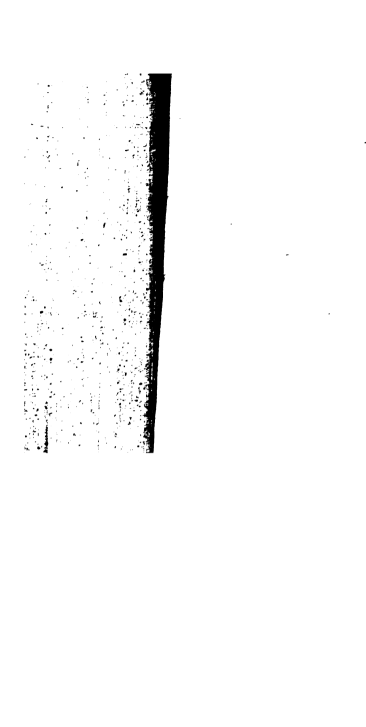
Substanzen aber, welche bie eine ohne bie andere sein konnen, sind thatsachlich unterschieden. Erfl. X.

Run sind Geist und Körper Substanzen, (Erkl. V. VI. u. VII.) welche die eine ohne die andere sein können, wie eben bewiesen worden: also sind Geist und Körper wesentlich verschieden.

Ich muß bemerken, daß ich hier die göttliche Racht als Wittelsglied gebraucht habe, nicht weil irgend eine außerordentliche Racht dazu nöthig ist, den Geist vom Körper zu trennen, sondern weil ich in den obigen Sägen nur von Gott gehandelt habe und mir also kein anderes Beweismittel zu Gebote stand. Auch kommt nichts darauf an, von welcher Racht zwei Besen getrennt werden, um ihren Wesensunterschied zu erkennen.

# Principien der Philosophic.

Erfter Cheil.



# Bon ben Principien ber menfclichen Grienntuiß.

## § 1.

Da wir als Kinder geboren werden und von den sinnlichen Dingen mancherlei geurtheilt haben, noch ehe wir den vollen Gebrauch unserer Bernunst hatten, so werden wir durch viele Boruretheile von der Erkenntniß des Wahren abgewendet. Diese Borurtheile können wir, so scheint es, nur los werden, wenn wir einmal im Leben gestiffentlich an Allem zweiseln, worin sich auch nur der kleinste Berdacht der Unsicheit sindet.

## § 2.

Ja, es wird sogar gut sein bas Zweifelhafte geradezu für falsch zu halten, damit wir um so beutlicher entbeden, was ganz sicher und zu erkennen ganz leicht ist.

## § 3.

Indeffen ist dieser Zweisel blos auf die theoretische Beschäftigung mit der Wahrheit einzuschränken. Was nämlich das
praktische Leben betrifft, iso wurde sehr oft die Gelegenheit zur That vorübergehen, bevor wir uns von allen unseren Bedenken
befreien könnten, und so sind wir nicht selten nothgebrungen in
ber Lage, das blos Wahrscheinliche zu ergreisen oder auch, wenn
von zwei Dingen das eine nicht wahrscheinlicher erscheint als das
andere, doch eines von beiden zu wählen.

# § 4.

Jeht nun, wo wir mit der Erforschung der Wahrheit Ernft machen, werden wir vor Allem zweiseln, ob es überhaupt sinnliche ober bilbliche Dinge giebt. Erstens, weil wir bisweilen die Sinne auf Täufchungen ertappen und es die Borsicht gebietet, benen nicht zu viel zu vertrauen, die uns auch nur einmal getäuscht haben; dann, weil wir im Traum zahllose Dinge zu empfinden oder vorzustellen meinen, die nirgends sind, und uns bei solchen Zweiseln tein Merkmal gegeben ist, um den Traum vom Wachen sicher zu unterscheiden.

#### § 5.

Wir werben noch an anderen Dingen zweiseln, die wir vorsher für ganz sicher gehalten, sogar an ben mathematischen Beweisssührungen, selbst an ben Grund sätzen, die und bis jest unmittelbar gewiß schienen. Ginmal beshalb, weil wir gesehen, daß Manche auch in diesen Dingen irren und für ganz sicher und unmittelbar gewiß gelten ließen, was und salsch schien; dann besonders beshalb, weil wir gehört, es sei ein Gott, der Alles verzwöge und uns geschassen habe.

Wir wiffen ja nicht, ob biefer Gott uns nicht etwa so habe schaffen wollen, baß wir in fortwährender Täuschung befangen bleiben, selbst in solchen Dingen, die uns als die bekanntesten ersicheinen. Denn dies ware ebenso gut möglich, als daß wir manchemal irren, und das ist der Fall, wie wir gesehen.

Nehmen wir nun an, baß wir nicht von dem allmächtigen Gott, sondern von uns selbst oder irgend einem anderen Wesen unser Dasein haben, so wird, je ohnmächtiger das Wesen ist, das wir als Urheber unserer Entstehung bezeichnen, um so wahrscheinlicher unsere Unvolltommenheit so groß sein, daß wir fortwährend irren.

#### **§** 6.

Indeffen wer es auch sei, von dem wir unser Dasein haben, und so mächtig und trügerisch er auch sei, so fühlen wir doch in und eine Freiheit, vermöge deren wir und des Glaubens an das Unsichere und wenig Begründete enthalten und also vor dem Irrthum hüten können.

#### § 7.

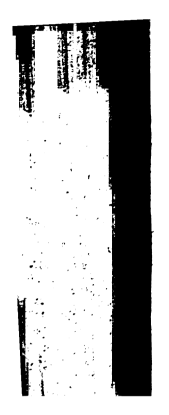
Berwersen wir aber auf diese Weise alles irgend Zweiselhafte und denkbarer Weise Falsche, so läßt sich zwar leicht annehmen, daß kein Gott sei, kein himmel, keine Körper, daß wir selbst weber Hände noch Füße noch überhaupt einen Körper haben, aber es läßt sich darum nicht annehmen, daß wir, die wir Solches denken, Nichts sind. Denn es widerspricht sich, daß ein denkendes Wesen im Augenblick, wo es denkt, nicht existiren solle. Demnach ist diese Erkenntniß: "ich denke also bin ich" von allen die erste und sicherste, die Jedem begegnet, der methodisch philosophirt.

#### § 8.

Und bas ist ber beste Weg, um die Natur bes Beistes und bessen Unterschied vom Körper zu erkennen. Denn sobald wir untersuchen, was sur ein Wesen eigentlich wir selbst sind, die wir alles von uns Berschiedene für falsch gelten lassen, so sehen wir beutlich, daß keine Ausdehnung, weber Figur noch Ortsveränderung, noch sonst Etwas, das dem Körper zukömmt, unserem Wesen angehört, sondern blos das Denken. Also wird das Denken auch eher und gewisser erkannt, als irgend ein körperliches Wesen. Denn jenes haben wir schon durchschaut, alles Andere bagegen ist uns noch zweiselhaft.

#### § 9.

Unter bem Worte Denten verstehe ich AUes, was in uns vorgeht, fofern wir unmittelbar uns biefer Borgange bewußt finb.



einen Körper habe. Wenn id verstehe ober vom bewußten bicses auf ben Geist, ber alle gehen bentt, und bann ist b

Ich erläutere hier nicht en ich bereits gebraucht habe ober ich meine, daß sie durch sich hi ich häusig die Bemerkung gemad den Irrthum herbeiführten, do bar Bekannte durch logische E Denn auf diese Weise machten erklärt habe, der Satz: "ich de der erste und gewisseste, den I phirt, so habe ich damit nicht i wissen müsse, was Denken, Exismöglich ein denkendes Wesen nich ist; sondern weil diese Begriffe nommen von keinem existirender halb habe ich geglaubt, sie nich

werbe, muß man Folgendes bemerken. Es ist eine natürliche und aller Welt bekannte Wahrheit, daß keine Affectionen oder Beschaffensheiten gleich Richts ist, und daß also, wo wir Etwas der Art antreffen, da nothwendig ein Ding oder eine Substanz, der jene angehören, sein muffe, und daß wir jenes Ding oder jene Substanz um so klarer erkennen, je mehr wir darin entdeden. Run aber entdeden wir in unserem Geiste mehr als in irgend einem anderen Wesen. Warum? Weil jedes andere Object unserer Erkenntniß und zugleich noch weit gewisser unseren eigenen Geist erkennbar macht. Wenn ich z. B. urtheile, die Erde existirt, weil ich sie betaste oder sehe, so muß ich ja noch weit sicherer urtheilen, daß mein Geist existire. Es könnte ja sein, daß ich die Erde zu betasten meine, ohne daß die Erde existirt. Aber es kann nicht sein, daß ich diese Meinung habe, ohne daß mein Geist, der so urtheilt, existirt. Und so in anderen Källen.

# § 12.

Und benen, die unmethobisch philosophirten, ist die Sache nur darum anders erschienen, weil sie den Geist niemals sorgfältig. genug vom Körper unterschieden haben. Sie haben wohl auch gemeint, ihre eigene Existenz sei gewisser als irgend etwas Anderes, aber sie haben nicht gesehen, daß unter ihrem eigenen Wesen hier bloß ihr Geist zu verstehen war. Im Gegentheil haben sie vielmehr bloß ihre Körper darunter verstanden, die sie mit Augen sahen, mit händen sasten, und denen sie sälschlicher Weise das Empsindungsvermögen zuschrieben. Und dies hat sie von der Erkenntnis der geistigen Ratur abgelenkt.

# § 13.

Wenn nun ber Geist, ber erst seiner selbst gewiß und ber anderen Dinge insgesammt noch nicht gewiß ift, überall umher= blidt, um seine Erkenntniß weiter auszubehnen, so sindet er zuerst

au Gleichem abbirt giel raus sich leicht beweisen las zwei Rechten sind u. s. f. 2 Säge ift er überzeugt, so le sie abgeleitet hat, achtet. beharren. Der Gedanke tr wisse, ob er nicht von ber sin ben Dingen täusche, bie i er, baß er auch an diesen Diein sicheres Wissen erreichen stehung erkannt habe.

Run sieht er, daß unte Innern eine sei, die Ibee e tommensten Wesens, von alle in ihr die Existenz, nicht ble den Ibeen aller anderen Wesals durchaus nothwendig unt des Treiecks liege nothwendig Rechten seien; er ist deßhalb

#### § 15.

Diese Ueberzeugung steigt, wenn er steht, daß es in ihm teine Idee eines anderen Wesens gebe, in welcher sich ebenso die nothewendige Existenz entdeden lasse. Denn hieraus erhellt, daß jene Idee des volltommensten Wesens nicht von ihm ausgebildet sei, daß sie teinerlei Chimäre, sondern eine wirkliche und unwandele bare Natur darstelle, die existiren muß, da die nothwendige Existenz in ihr liegt.

#### § 16.

Davon wird unser Geist leicht überzeugt sein, wenn er sich vorher aller Borurtheile gänzlich entschlagen hat. Aber wir sind gewöhnt, in allen übrigen Dingen ben Begriff von der Existenz zu unterscheiben und von Dingen, die nirgends sind oder waren, diese und jene Ideen nach Belieben zu bilden. Daher kommt es leicht, daß wir in der Betrachtung des vollkommensten Wesens nicht beharrlich verweilen und nun zweiseln, ob die Idee desselben etwa zu denen zählt, die wir nach Belieben gebildet haben, oder wenigstens eine von denen ift, zu deren Begriff die Existenz nicht gehört.

# § 17.

Bei näherer Betrachtung unserer Ibeen sehen wir, daß sie sich von einander wenig unterscheiden, sosern sie alle gewisse Dent-weisen sind, daß sie aber sehr verschieden sind, sosern die eine dieses, die andere jenes Wesen vorstellt, und daß, je mehr objective Bolltommenheit sie in sich enthalten, um so volltommener ihre Ursache sein musse. So tann 3. B. wenn jemand die Idee einer sehr kunstlichen Maschine in sich hat, mit Recht gefragt werden: woher er denn diese Idee habe? Ob er etwa irgendwo eine solche von einem Anderen versertigte Maschine gesehen? Ob er die mechanischen Wissenschaften so genau erlernt, oder seine eigene Geisteskraft so groß sei, daß er im Stande gewesen, diese nie und nirgends

gefehene Maschine selbst zu erbenken? Denn das ganze Runfwert, bas in der Idee blos auf objective Weise oder wie im Bilde enbalten ist, muß in deren Ursache, was nun diese Ursache auch sei, wenigstens in der ersten und hauptsächlichen, nicht blos auf objective oder vorgestellte Weise, sondern in Wahrheit "formaliter" oder "eminenter" enthalten sein.

# § 18.

Run haben wir in uns die 3bee Gottes ober bes volltommenften Wefens, alfo burfen wir mit Recht untersuchen, wober wir jene 3bee haben? In ihr finden wir eine folche unermefliche Bulle, baf wir volltommen gewiß find: biefe 3bee konnen wir nur von einem Wefen empfangen haben, das alle Bolltommenbeiten wirtlich in sich begreift, b. h. nur von bem wahrhaft existirenden Bett. Denn es ift eine gang bekannte natürliche Wahrheit, baf nicht blos aus Richts Richts wird, und bas Bolltommene nie von tem Unvolltommenen als feiner bewirtenben Befammturfache bervorgebracht werden tonne, sonbern auch, bag in uns feine 3bee unt tein Bild von irgend Etwas fein tonne, ohne bag irgendmo, es sei in ober außer uns, ber Archetopus existirt, ber alle jene Bollkommenheiten in ber That in sich enthält. Jene bochften Bolltommenheiten nun, beren 3bee wir haben, finden wir auf teine Weise in uns. Also schließen wir mit Recht, bag fie in einem anbern von uns verschiebenen Befen , nämlich in Gott, find ober wenigstens einmal gewesen find, woraus gang einleuchtenb folgt, baß fie es noch find.

# § 19.

Das ist für alle, die sich gewöhnt haben, die Idee Gottes zu betrachten und auf die darin enthaltenen höchsten Bolltommenheiten zu merken, eine sichere und offenbare Wahrheit. Wir können zwar jene Bolltommenheiten nicht begreifen, denn das unendliche Wesen läßt sich von uns, die wir endlich sind, nicht saffen; bennoch

können wir fie klarer und beutlicher als alle körperliche Wefen einsehen, weil fie mehr als biese unser Denken erfüllen, einscher find und durch keine Schranken verdunkelt werden.

#### § 20.

Weil aber nicht Alle sich bessen bewußt find und weil sie, wie bei der Idee einer kunstlichen Maschine, gewöhnlich nicht wissen, woher sie jene Idee haben, und wir inne geworden sind, daß die Idee Gottes, wie wir dieselbe stets gehabt, uns einmal von Gott zugekommen sei, so mussen wir jeht fragen, woher wir selbst sind, die wir jene Idee der höchsten Bollkommenheiten Gottes in uns haben? Denn es ist aus natürlichen Gründen ganz klar, daß ein Wesen, welches etwas Bollkommeneres als sich selbst erkennt, nicht von sich selbst sein konne. Es würde sich sonst alle die Bollkommenheiten gegeben haben, deren Idee es in sich hat. Es kann mithin sein Dasein nur von einem Wesen haben, das alle jene Bollkommenheiten wirklich in sich hat, d. h. nur von Gott.

#### \$ 21.

Nichts kann die einleuchtende Alarheit dieses Beweises verbunkeln, achten wir nur auf das Wesen der Zeit oder der Dauer der Dinge. Denn es verhält sich mit der Zeit so, daß ihre Theise nicht von einander abhängen und nicht zugleich existiren. Also daraus, daß wir sind, folgt nicht, daß wir auch in der nächst solzgenden Zeit sein werden, es müßte denn jenes Wesen, das uns zuerst hervorgebracht hat, uns immer wieder von Neuem hervorbringen, d. h. uns erhalten. Denn wir sehen wohl, daß in uns keine Macht ist, durch die wir uns erhalten, und daß jenes Wesen, das mächtig genug ist, um uns, die wir von ihm verschieden sind, zu erhalten, um so mehr auch sich selbst erhält, oder vielmehr nicht nöthig hat, von einem Anderen erhalten zu werden, daß es also mit einem Worte Gott ist.

## \$ 22.

Diese Art, das Dasein Gottes zu beweisen, nämlich durch die Idee Gottes, hat den großen Borzug, daß wir zugleich, so weites die Schwäche unserer Natur zuläßt, erkennen, was für ein Besen Gott ist. Denn im hindlick auf die uns eingeborene Idee Gottes sehen wir, daß er ewig, allwissend, allmächtig sei, Quell aller Güte und Wahrheit, Schöpfer aller Dinge, mit einem Worte, daß er Etwas in sich enthalte, worin wir irgend eine unendliche ober durch keinerlei Unvollkommenheit beschränkte Bollkommenheit deutstich erblicken können.

# § 23.

Denn es giebt Mancherlei, worin zwar einige Bolltommenheit sich erkennen läßt, aber auch einige Unvollkommenheit und Be-Natürlich tonnen folche Beschaffenheiten nicht auf schränkung. So schließt z. B. die forperliche Natur mit ber Gott paffen. räumlichen Ausbehnung bie Theilbarkeit in fich. Theilbar fein ift eine Unvolltommenheit. Alfo ift gewiß, bag Bott fein Rorper Empfinden ift freilich eine gewiffe Bollfommenbeit in uns, aber in jeder Empfindung ift ein Leiben, leiben aber beift ron irgend einem Befen abbangig fein, alfo muffen wir bafurhalten, baß Bott auf feine Beife empfinbe, fonbern nur bente und wolle, aber auch nicht bente und wolle, wie wir, burch eine Reihe unterschiedener Thatigkeiten, fondern fo, bag er burch einen einzigen, ftete fich felbft gleichen, abfolut einfachen Act Alles zugleich benkt, will, bewirkt. 3ch fage Alles, b. h. alle Wefen, benn er will nicht bas Bofe, weil bas Bofe tein Befen ift.

### § 24.

Weil nun Gott von Allem, was ift ober fein kann, allein die wahre Ursache ausmacht, so ist klar, daß wir die beste Methode zu philosophiren befolgen werden, wenn wir aus ber Erkenntniß

Gottes selbst die von ihm geschaffenen Wesen barzuthun und abzuleiten suchen, um auf diese Weise die vollkommenste Wissenschaft zu erreichen, nämlich die Erkenntniß der Wirkungen durch die Ursachen. Um diese Aufgabe sicher und ohne Gesahr des Irrthums anzugreisen, mussen wir vorsichtig und mit aller Sorgfalt sowohl der Unendlichkeit Gottes als unserer eigenen Endlichkeit eingebenk sein.

# § 25.

Wenn uns also Gott von seinem eigenen Wesen ober von anderen Dingen Etwas offenbart, das unsere natürlichen Geistesträfte übersteigt, wie da sind die Mosterien der Menschwerdung und Dreieinigkeit, so werden wir uns nicht weigern, zu glauben, so wenig wir diese Dinge klar erkennen. Und überhaupt wird es uns nicht befremden, daß sowohl in seinem eigenen unermestlichen Wesen als in den von ihm geschaffenen Tingen Vieles über unsere Fassungskraft hinausgeht.

### § 26.

Wir wollen uns daher nicht mit Untersuchungen über bas Unendliche ermüben. Da wir endliche Wesen sind, so würde es ungereimt sein, wollten wir in Betress des Unendlichen etwas Bestimmtes aussagen und somit dasselbe zu begrenzen und zu begreissen such nicht mit jenen Fragen beunruhigen: ob bei einer gegebenen unendlichen Linie beren mittslerer Theil auch unendlich sei, oder ob eine unendlich große Zahl gleich oder ungleich sei, und was bergleichen mehr ist? Mit solschen Dingen plagen sich nur Leute, die ihren Geist für unendlich halten. Wir dagegen werden alle jene Dinge, bei denen sich in der Betrachtung kein Ende aussinden läßt, nicht als un endliche, sondern als endlose ansehen. So können wir uns keine Ausdehnung so groß vorstellen, daß nicht noch eine größere sich denken ließe. Darum werden wir erklären, die Größe der denkbaren

Bahl ber Sterne enblos fei. Und fo in ben anderen Fallen.

\$ 27.

Bit sagen in biesen Fallen lieber enblos als unenbleinmal, um ben Ramen "unenblich" Gott allein vorzubehal weil wir in ihm allein in jeder Beziehung nicht blos keine Greinben, sondern auch positiv erkennen, daß keine da sind; be weil wir bei anderen Dingen nicht ebenso positiv erkennen, bas in irgend einer Beziehung keine Grenzen haben, sondern nur gativ bekennen, bas wir die Grenzen, welche sie haben, nicht Stande sind zu finden.

The second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of th

\$ 28.

So werben wir auch in Betreff ber natürlichen Dinge mals die Gründe von der Absicht hernehmen, die Gott ober Ratur sich bei der Entstehung jener Dinge geseth hat. Denn dürsen uns nicht anmaßen, uns für Theilnehmer an seinen Plazu halten. Sondern wir werden ihn selbst als die bewirkt Ursache aller Dinge betrachten und nun zusehen, was nach natürlichen Einsicht, die er uns gegeben, aus seinen Eigenschaf von denen er uns einige Kenntniß hat mittheilen wollen, in ziehung auf seine Wirkungen folgt, die unsern Sinnen erscheit Dabei bleiben wir, wie gesagt, eingebent, daß die natürliche L

§ 29.

Die erste Eigenschaft Gottes, die hier in Betrachtung kommt, besteht darin, daß er absolut mahrhaft ist und Geber alles Lichts. Darum ist es ungereimt, daß er uns täuschen ober im eigentlichen und positiven Sinn die Ursache der Irrthümer sein solle, denen wir, wie die Ersahrung zeigt, unterworsen sind. Täuschen können mag bei uns Menschen etwa als ein Zeichen von Geist gelten; täuschen wollen ist stets die unzweiseihnste Tolge von Bosheit, Furcht oder Schwäche und kenn Lieben bott gelten.

§ 30.

Sieraus folgt, bag bas Licht ber Ratur de Gott verliebene Erkenntnifvermogen fein Object je erfaffen tonne, bas nicht mabr ift, fofern es von bem Licht ber Erkenntnig be-Teuchtet, b. b. fofern es flar und beutlich begriffen wirb. Gott wurde mit Recht ein Lugengeift beifen, wenn er uns ein ein Bermögen gegeben batte, bas von Grund aus verkehrt ift und ben Irrthum für Wahrheit nimmt. Go ist jener gewaltige Zweifel gehoben, ber baber tam, bag wir nicht wußten, ob wir nicht von Ratur fo beschaffen maren, daß wir uns auch in ben scheinbar flarften Dingen täuschten. Ja auch die anderen oben erwähnten Breifelsgrunde werben fich von bier aus leicht beben laffen. Denn bie mathematischen Wahrheiten burfen uns nicht weiter verbachtig fein, weil fie volltommen burchsichtig find. Und wenn wir barauf merten, was in ben Sinnen, was im Bachen ober im Traum klar und beutlich ist, und es von dem Unklaren und Dunkeln unter= fceiben, fo werben wir leicht in jeber Sache ertennen, mas barin als mahr gelten barf. 3ch brauche bier nicht weitläufig ju fein, ba ich biese Dinge schon in ben metaphysischen Betrachtungen behandelt habe und ihre genauere Erörterung von dem Berständniß bes Folgenden abhangt.

1

# § 31.

Obgleich uns Gott nicht täuscht, so kommt es boch häusig, baß wir irren. Um nun Ursprung und Ursache unserer Irrthumer zu erforschen und zu lernen, wie man sich bavor hütet, muß man wohl beachten, baß die Irrthumer nicht sowohl vom Berstante als vom Willen abhängen und nichts Reales sind, zu bessen hervorbringung die thatsächliche Mitwirkung Gottes erforderlich ift, sondern daß sie in Rücksicht auf Gott nur Negationen \*), in Rückschauf uns Mängel sind.

#### § 32.

Aue Denkweisen nämlich, die wir in uns finden, laffen sich auf zwei Arten zurücksühren: die eine ist Borstellung oder Denltätigkeit, die andere Strebung oder Willensthätigkeit. Denn Empsinden, Einbilden, reines Denken sind verschiedene Weisen des Borstellens; wie Begehren, Berabscheuen, Bejahen, Berneinen, 3weiseln verschiedene Weisen des Wollens.

# § 33.

Wenn wir nun Etwas vorstellen, ohne uns razu irgend wie bejahend ober verneinend zu verhalten, so ist klar, baß wir uns nicht täuschen. Es ist ebenso klar, daß wir uns nicht täuschen, wenn wir nur das, was wir klar und beutlich vorstellen, als postiv ober negativ bejahen ober verneinen, sondern nur dann, wenn wir Etwas, wie es wohl geschieht, nicht richtig vorstellen und dennoch darüber urtheilen.

<sup>\*) &</sup>quot;D. h. Etwas, das nicht von Gott ist, das uns Gott nicht gegeben hat." S. französische Uebersetzung von Picot Oeuvres de Des cartes publ. p. Vict. Cousin T. III. p. 83.

#### § 34.

Bum Urtheilen gehört zwar der Berstand, weil wir über Etwas, das wir auf teine Beise vorstellen, auch in teiner Beise urtheilen können, aber es gehört dazu auch der Bille, um das Borgestellte zu bejahen. Es gehört aber nicht dazu, wenigstens nicht zum Urtheilen überhaupt, die vollständige und durchgängige Borstellung eines Dinges, denn wir können Bielem beistimmen, das wir nur sehr dunkel und unklar erkennen.

#### § 35.

Und zwar erstreckt sich die Berstandeserkenntniß nur auf ein kleines, ihr offenes Gebiet und ist in allen Källen sehr begrenzt. Dagegen kann der Wille in gewissem Sinne unendlich genannt werden, denn es giebt, so viel wir sehen, kein Object irgend eines anderen, sogar des unermeßlichen göttlichen Willens, worauf nicht auch unser Wille sich erstrecken kann. So läßt sich der Wille leicht über das Gebiet der klaren Einsicht hinaus (ins Unklare) aus behnen, und sobald dies geschieht, ist es nicht mehr zu verwundern, wenn wir irren.

# § 36.

Doch in keinem Falle barf man meinen, Gott sei ber Urheber unserer Irrthumer, weil er uns einen nicht allwissenden Berstand gegeben habe. Denn es liegt in der Natur des creaturlichen Berstandes, daß er endlich, und in der Natur des endlichen Berstandes, daß er sich nicht auf Alles erstreckt.

## § 37.

Daß aber ber Wille ben weitesten Spielraum hat, ist seinem Wesen gemäß, und es ist die höchste Bolltommenheit des Menschen, daß er durch den Willen d. h. frei handelt und somit auf eigene Art Urheber seiner Handlungen ist und um ihretwillen Lob verstent. Denn Automaten lobt man nicht, weil sie alle Bewegungen,

fenntniß eine Bi wenbigfeit mare.

Dag wir aber in unserem Sandel unserem Wefen, ben ober unrichtig urthe fo burchdringenden ! irrten, fo haben wi Wenn unter Mensche bern, und es nicht Uebels. Aber fo bur halb bie Urfache unfe tonnen, bag wir nie Menfchen im Berhaltn baß man fle braucht, 1 Dagegen bie Dacht & tommen unbedingt und bas er uns geschenkt, j Recht, barüber zu flagei was er nach unferer An fo offenbar, daß wir diese Einsicht unter die ersten und allgemeinsten uns angeborenen Begriffe rechnen muffen. Auch hat sich diese Treiheit schon turz vorher gezeigt, als wir in unserem gestiffents lichen Zweisel an Allem bis zu der Annahme gingen, ein allmächstiger Urheber unserer Entstehung suche uns auf alle erdenkbare Weise zu täuschen: da ersuhren wir doch in uns jene Freiheit, traft deren wir uns enthalten können, das nicht ganz Sichere und Ausgemachte zu glauben. Und Nichts in der Welt kann unmittels dar gewisser und beutlicher sein, als was in jenem Augenblich des Zweisels zweisels zweisels schieden.

# § 40.

Aber wir haben bei ber Anertennung bes göttlichen Daseins zugleich begriffen, die Macht Gottes sei so unermeßlich, daß wir nicht meinen dursen, wir vermöchten Etwas zu thun, das nicht vorher von Gott so geordnet war. Und so können wir uns leicht in große Schwierigkeiten verwickeln, wenn wir diese göttliche Borherbestimmung mit unserer Willensfreiheit zu verseinigen und beibe zusammen zu bezreifen suchen.

# \$ 41.

Doch werden wir uns von diesen Schwierigkeiten befreien, wenn wir bedenken, daß unser Geist endlich, Gottes Macht aber, kraft deren er alles Wirkliche und Mögliche nicht blos von Ewigsteit vorher gewußt, sondern auch gewollt und vorherbestimmt hat, unendlich sei; daß wir mithin diese Macht zwar soweit ersassen, daß wir klar und deutlich erkennen, sie sei in Gott, aber nicht soweit begreifen, um einzusehen, wie sie die freien Handlungen der Wenschen unbestimmt läßt. Aber der Freiheit und Willfür in uns sind wir uns so sehr bewußt, daß wir Nichts einleuchender und vollsommener begreifen. Es würde ja ungereimt sein, wollten wir weil wir Eines nicht begreifen, das uns nach unserer Natur offens

1

bar unbegreiflich fein muß, beghalb an einem Anderen zweifeln, bas wir innerlichft begreifen und in uns felbit erfahren.

# \$ 42.

Wenn aber, wie wir begriffen haben, unsere Irthumer alle vom Willen abhängen, so tann es befremblich scheinen, bas wir jemals irren, weil boch Riemand irren will. Aber ein Anderes if irren wollen, ein Anderes, solchen Borstellungen beistimmen wollen, in benen sich Irthum findet. Und wenn auch in Wahrheit Keiner ausdrücklich irren will, so ist doch kaum Einer, der nicht oft solchen Borstellungen beistimmen will, in denen wider sein Bissen Irrthum enthalten ist. Ja sogar die Begierde nach Wahrheit erzeugt sehr häusig den Irrthum, weil die Leute ohne recht zu wissen, wie man die Wahrheit zu suchen habe, über Dinge urtheilen, die sie nicht erkennen.

#### § 43.

Gewiß werden wir aber niemals Irrthum für Wahrheit gelten lassen, wenn wir nur solchen Dingen beistimmen, die wir klar und beutlich erkennen. Ich sage gewiß, weil bas Erkenntnisvermögen, das uns der wahrhaftige Gott gegeben hat, sich nicht auf den Irrthum hinrichten kann, und ebensowenig das Bermögen der Beistimmung, wenn es sich blos auf das erstreckt, was wir beutlich erkennen. Und selbst wenn dies durch keinen Grund bewiesen würde, so ist es doch allen Gemüthern von Ratur so einzgeprägt, daß wir unwillkürlich den Borstellungen beistimmen, die wir klar erkennen, und auf keine Weise an ihrer Wahrheit zweiseln.

#### § 44.

Ebenso ift es gewiß, daß, wenn wir irgend einem Grunde, ben wir nicht erkennen, beistimmen, wir entweber irren ober nur burch Bufall bie Wahrheit treffen, und somit nicht wiffen, taß wir recht haben. Inbeffen geschieht es in ber That selten, baß wir ben Objecten mit bem Bewußtsein ber Richterkenntniß beistimmen, benn bie natürliche Bernunft heißt uns nur über erkannte Dinge urtheilen. Darin aber irren wir am häusigsten, baß wir in vielen Dingen meinen, wir hätten sie längst erstannt, sie bem Gedächtniß überlassen und nun besiahen, als ob sie vollkommen erkannt wären, während wir sie in Wahrheit doch niemals erkannt haben.

# § 45.

Ja sehr viele Menschen begreisen in ihrem ganzen Leben Richts so richtig, um sicher barüber zu urtheilen. Denn zu einer Einsicht, auf bie ein sicheres und unbedenkliches Urtheil sich grünsten kann, gehört nicht blos, daß sie klar, sondern auch, daß sie deutlich ist. Klar nenne ich die Vorstellung, welche dem ausmerksamen Geist gegenwärtig und offen ist, so wie wir sagen, wir sehen klar, wenn das Object dem anschauenden Auge gegenwärtig und der Gesichtseindruck stark und bestimmt genug ist. Deutlich aber nenne ich die Vorstellung, welche klar und zugleich von allem Anderen so geschieden und abgeschnitten ist, daß sie nur Klares in sich enthält.

#### § 46.

Wenn z. B. Jemand irgend einen heftigen Schmerz empfindet, so ist diese Borstellung des Schmerzes in ihm zwar ganz klar, aber nicht immer deutlich, benn gewöhnlich verwirren die Menschen jene Borstellung mit ihrem dunkeln Urtheile von dem Object, das ihrer Meinung nach an der schmerzhaften Stelle der Empfindung des Schmerzes, den sie allein klar vorstellen, ähnlich ist. Und so kann eine Borstellung klar sein, die nicht deutlich ist, aber keine Borstellung deutlich, ohne zugleich klar zu sein.

### \$ 47.

Run ist in der Kindheit der Geist so sehr in den Korpa versenkt, daß er zwar Mancherlei klar, doch nie etwas deutlich vorgestellt hat, und da er in jener Zeit dennoch über Bieles geurtheilt, so stammen von hier die vielen Borurtheile, welche die meisten Menschen auch später nie ablegen. Um uns von diesem Borurtheilen sosmachen zu können, will ich hier insgesammt alle die einsachen Begriffe aufzählen, aus denen unsere Gedanken bestehen, und ich will unterscheiden, was in einem jeden dieser Begriffe klar und was dunkel oder so beschaffen ist, daß wir darin trren können.

### \$ 48.

Bas auch nur unter unfere Borftellung fällt, betrachten wir entweder als Dinge ober Beschaffenheiten ber Dinge ober als ewige Bahrheiten, die teine Existenz außer unserem Denten haben.

Bon ben Begriffen, die sich auf Dinge beziehen, sind die allgemeinsten Substanz, Dauer, Ordnung, Bahl und andere ber Art, die sich auf alle Gattungen der Dinge erstreden. Doch erstenne ich nicht mehr als zwei oberste Gattungen der Dinge: die eine der intellectuellen Dinge oder Gedankenwesen d. h. Alles, was zum Geist oder zur benkenden Substanz gehört, die andere der materiellen Dinge oder Alles, was zur ausgedehnten Substanz d. h. zum Körper gehört.

Borstellung, Wille und alle Arten sowohl bes Borstellens als bes Wollens gehören zur benkenden Substanz; zur ausgedehnten bagegen Größe oder die Ausdehnung selbst in Lange, Breite und Tiefe, Figur, Bewegung, auch Lage und Theilbarkeit ber Theile und Anderes bergleichen.

Aber wir erfahren in uns noch manches Andere, das sich weder blos auf den Geist noch blos auf den Körper beziehen läßt, und das, wie unten an seinem Ort gezeigt werden wird, von der engen und innigen Bereinigung des Geistes mit dem Körper herrührt, nämlich die Triebe des Hungers, des Durstes u. s. f. Und ebenso die Gemüthsbewegungen oder Leidenschaften, die nicht blos im Denken bestehen, wie die Bewegung zum Zorn, zur heiterkeit, Trauer, Liebe u. s. f. Und zuleht alle Empfindungen z. B. Schmerz, Rigel, Licht, Farbe, Töne, Geruch, Geschmad, Wärme, härte und die anderen sühlbaren Beschaffenheiten.

#### \$ 49.

Dieses Alles betrachten wir gleichsam als Dinge ober als Beschaffenheiten ober Modi ber Dinge. Wenn wir aber anerstennen, daß unmöglich aus Richts Etwas werden könne, so wird dieser Sat: "aus Nichts wird Nichts" nicht als ein existirendes Ding, auch nicht als Modus eines Dinges angesehen, sondern als eine ewige Wahrheit, die unserem Geiste inwohnt und Gemeinbegriff oder Axiom heißt. Bon dieser Art sind die Sätze: "unmöglich kann dasselbe zugleich sein und nicht sein", "was gesschehen ist, kann nicht ungeschehen gemacht werden", "der Denkende muß, während er denkt, existiren", und unzählige andere, die zwar nicht leicht alle aufzuzählen sind, doch nothwendig gewußt werden, sobald der Anlaß kommt, ihrer zu gedenken, und wir durch keine Vorurtheile verblendet werden.

# § 50.

Was nun diese Gemeinbegriffe anlangt, so ist kein Zweisel, daß sie klar und deutlich zu erkennen sind, denn sonst wurden sie nicht Gemeinbegriffe heißen. Wie denn auch einige darunter nicht gleichmäßig bei Allen jenen Ramen verdienen, weil sie nicht gleich= mäßig von Allen erkannt werden. Nicht deßhalb, glaube ich, weil

bas Erkenntnisvermögen bei bem Einen weiter reicht als bei ten Anbern, sondern weil jene Grundbegriffe den vorgefasten Reinungen gewisser Leute widerstreiten, die sie beshalb nicht leicht fassen konnen, auch wenn manche Andere, die jene Borurtheile nicht haben, diese Wahrheiten auf das Klarste einsehen.

### \$ 51.

Bas aber jene Objecte betrifft, die wir als Dinge ober beren Dobi ansehen, so ift es ber Dube werth, fie einzeln jedes für sich zu betrachten.

Unter Substanz können wir nur ein Wesen verstehen, welches so existirt, baß es zu seiner Existenz keines anderen Wesens bedarf. Und zwar kann unter der Substanz, die in keiner Weise eines anderen Wesens bedarf, nur eine einzige verstanden werden, nämlich Gott. Alle andere dagegen können begreisticherweise nur unter der Mitwirtung Gottes existiren. Und so past der Rame Substanz nicht "univoce", wie sich die Schule ausdrück, auf Gott und jene andere Wesen, d. h. es giebt keine Bedeutung des Wortes Substanz, die von Gott und den Creaturen gemeinsschaftlich gesten könnte\*).

Der Ueberi.

<sup>\*)</sup> Der obige Paragraph ift für die Fortbildung der Lehre Descarted' bebeutsam. Aus dem Begriff der Substanz wird die Einheit derselben abgeleitet. Mit dieser Einsicht geht Descartes geraden Beges auf Spinoza zu. Aus der Ginheit der Substanz solgt, daß die vielen Dingen nicht eigentlich substantiell, also nicht selbststäntig, sondern in ihrem Dasein von der Mitwirtung Gottes abhängig sind. Diese Erklärung eröffnet schon den Occasion alismus. Es wird also gesolgert werden müssen, daß das menschliche Leben nur möglich sei unter der Mitwirkung Gottes (Genling), und eben dassische muß vom menschlichen Erkennen gelten (Malebranche).

## § 52.

Dagegen laffen sich die körperliche Substanz und der geschaffene Beist oder die denkende Substanz unter diesen gemeinschaftlichen Begriff saffen, daß sie Wesen sind, die zu ihrer Existenz blos Gottes Mitwirkung bedürfen.

Indeffen läßt sich aus der bloßen Existenz die Substanz zunächst nicht wahrnehmen, denn die bloße Existenz an sich macht sich uns nicht wahrnehmbar, sondern wir anerkennen die Substanz leicht aus einem ihrer Attribute jenem Saze gemäß: daß Attribute oder Eigenschaften oder Beschaffenheiten unmöglich gleich Richts sind. Daraus nämlich, daß wir erkennen, es sei irgend ein Attribut vorhanden, schließen wir leicht, daß auch ein existirendes Wesen oder eine Substanz, der jenes Attribut zukomme, dasein müsse.

#### § 53.

Und zwar wird aus jedem beliebigen Attribute die Substanz erkannt. Doch giebt es bei jeder Substanz eine hauptsächliche Eigenschaft, die deren Natur und Wesen ausmacht, und auf die sich alle übrigen zurücksühren lassen. So macht die Ausdeh = nung in Länge, Breite und Tiese das Wesen der körperlichen Substanz aus, und das Denken das der denkenden. Denn Alles, was sonst noch dem Körper zugeschrieben werden kann, setzt die Ausdehnung voraus und ist nur eine Art und Weise der Ausdehnung, und ebenso sind alle Borgänge in unserm Geist nur versschiedene Weisen des Denkens. So läst sich z. B. Figur nur in einem ausgedehnten Wesen, Bewegung nur im Raum, Einbildung, Empsindung, Wille nur in einem denkenden Wesen begreisen. Dagegen läst sich die Ausdehnung ohne Figur und Bewegung, das Denken ohne Einbildung oder Empsindung begreisen, und so in anderen Fällen, wie es Jedem bei einiger Ueberlegung einleuchtet.

# § 54.

So können wir leicht zwei klare und beutliche Besgriffe ober Ideen haben: die einer geschaffenen Substanz, welche benkt, und die einer körperlichen Substanz, wenn wir nämlich alle Attribute des Denkens genau von den Attributen der Ausdehnung unterscheiden. Wie wir denn auch eine klare und deutliche Idee haben können von einer ungeschaffenen und unabhängigen Substanz, welche denkt, d. i. von Gott, wenn wir nur nicht dabei vorausssehen, daß diese Idee Alles, das in Gott ist, vollkommen ausdehen, folle, und wir auch selbst in dieser Idee nichts willfürlich annehmen, sondern nur darauf achten, was sie in Wahrheit in sich enthält, und was, wie wir klar erkennen, zur Natur des vollkommensten Wesens gehört.

#### \$ 55.

Dauer, Ordnung, Zahl werden von uns ganz beutlich ertannt werden, wenn wir ihnen keinen Substanzbegriff andichten,
sondern bafür halten: die Dauer irgend eines Dinges sei blos
ein Modus, unter welchem wir das Ding begreifen, sofern es zu
sein beharrt, und ebenso seien Ordnung und Zahl nichts von
den geordneten und gezählten Dingen Berschiedenes, sondern blos
Modi, unter denen wir jene Dinge betrachten.

#### § 56.

Und zwar begreifen wir hier unter Mobi gang baffelbe als fonft unter Attributen ober Beschaffenheiten.

Erwägen wir, daß sie die Substanz afficiren und verändern, so nennen wir sie Mobi; erwägen wir, daß die veränderliche Substanz als eine so oder anders beschaffene bezeichnet werden kann, so nennen wir jene Modi Beschaffen beiten (Qualitäten); sehen wir endlich im Allgemeinen, daß nur folche Beschafenheiten der Substanz inwohnen, so nennen wir sie Attribute.

Darum sagen wir, daß es in Gott nicht eigentlich Mobi ober Beschaffenheiten, sondern nur Attribute giebt, denn es läßt sich in Gott seine Beränderung densen. Und ebenso muß in den geschaffenen Dingen das, was darin sich immer gleich bleibt, wie in einem existirenden und dauernden Dinge die Existenz und Dauer, nicht Beschaffenheit oder Modus, sondern Attribut heißen\*).

#### § 57.

Die Einen sind in den Dingen selbst, beren Attribute ober Modi sie heißen, die Anderen nur in unserem Denken. So ist die Zeit, wenn wir sie von der Dauer im Allgemeinen genommen unterscheiden und sagen, sie sei die Zahl der Bewegung, blos ein Modus des Denkens. Denn die Dauer der Dinge ist offensbar in der Bewegung dieselbe als in der Ruhe, wie daraus erhellt, daß, wenn sich zwei Körper eine Stunde lang bewegen, der eine langsam, der andere schnell, wir bei dem einen ebenso viel Zeit als bei dem anderen, obgleich bei dem letzteren weit mehr Bewegung zählen. Um aber die Dauer der Dinge zu messen, so verzleichen wir sie mit der Dauer jener größten und gleichsörmigsten Bewegungen, wodurch Jahr und Tag entstehen, und diese so gemessene Dauer nennen wir Zeit. Also ist die Zeit außer der Dauer im Allgemeinen genommen nichts weiter als eine Denksweise.

<sup>\*)</sup> Also unterscheiden sich die Begriffe Attribut, Accidens, Modus, Qualität in solgender Weise. Die Substanz oder das Ding ist bestimmt durch seine Beschaffenheiten. Diese Beschaffenheiten sind entweder nothwendige oder zufällige. Die nothwendigen sind unveränderlich bleibend, die zufälligen dagegen veränderlich wechselnd. Jene heißen Attribute, diese Qualitäten. Die Qualitäten als zufällige heißen Accidenzen, als wechselnde heißen sie Modi. Der Uebers.

§ 58.

Ebenso ist die Bahl, abgesehen von ben einzelnen erschaffenen Dingen, im Abstracten und Allgemeinen betrachtet, nur eine Denkweise, wie überhaupt alle sogenannte Universalien.

§ 59.

Diese Universalien kommen nur baher, baß wir ein und bieselbe 3bee brauchen, um alle unter einander ähnliche Einzeldinge vorzustellen. Wie wir auch ein und daffelbe Wort allen durch jene 3bee vorgestellten Dingen beilegen, und dieses Wort ist bas Allgemeine.

Wenn wir g. B. zwei Steine feben und nicht auf beren eigenthumliche Natur, fonbern nur barauf achten, bag es zwei fint, fo bilden wir die 3dee ber fogenannten 3meigabl, und wenn wir nachher zwei Bogel ober zwei Baume feben und ebenfalls nicht ihre eigenthumlichen Beschaffenheiten, sonbern nur, baf fie zwei find, beachten, fo wieberholen wir biefelbe 3bee als vorher. Diese Ibee ift mithin allgemein, wie wir benn auch biese Babl mit bemfelben allgemeinen Worte als "Zwei" bezeichnen. Gbenfo, wenn wir eine von brei Linien eingeschloffene Figur betrachten, so bilden wir uns beren Ibee und nennen fie bie Ibee eines Dreieds und bann brauchen wir fie, um une alle mögliche, von brei Linien begrengte Figuren vorzustellen. Bemerten wir nun weiter, bag von ben Dreiecken bie einen einen rechten Winkel haben, bie anberen nicht haben, fo bilben wir die allgemeine 3bee eines recht= winkligen Dreiede, bie in Rudficht auf jene erfte allgemeine 3bee Art (Spezies) genannt wird. Und biefe rechtwinklige Beschaffenheit bes Dreieds ift bie Gattungsbifferenz, wodurch alle rechtwinklige Dreiede von allen anderen unterschieden werben. bag in biefen Dreiecken bas Quabrat ber Sppotenuse gleich ift ben summirten Quadraten ber Ratheten, bas ift eine Gigenthum-



Lichteit, die allen rechtwinkligen Dreieden und blos ihnen zustömmt. Endlich wenn wir den Fall haben, daß einige dieser so beschaffenen Dreiede sich bewegen, andere ruhen, so wird dies eine allgemeine zufällige Beschaffenheit sein (accidens universale).

Und so werden gewöhnlich diese fünf Universalien aufgezählt: Gattung, Art, Artunterschied, Eigenthümlichkeit und zufällige Beschaffenheit (genus, species, differentia, proprium, accidens).

#### § 60.

Die Bahl aber in ben Dingen felbst entsteht burch beren Diefe Unterscheidung ift breifach: real, modal, Unterscheidung. rational. Real ift fie im eigentlichen Sinn nur zwischen zwei ober mehreren Substanzen. Dag tiefe thatfachlich von einander verschieben find, ertennen wir baraus allein, bag bie eine ohne die andere sich klar und beutlich erkennen läßt. bem wir Gottes Dasein anerkennen, sind wir gewiß, bag er in's Werk fegen konne Alles, mas wir beutlich einsehen. So find wir 3. B. blog befihalb, weil wir bie Ibee einer ausgebehnten ober forperlichen Substanz haben, so wenig wir schon wissen, ob eine folche Substang in Wahrheit existirt, bennoch gewiß, baß sie existiren tann, und wenn fie existirt, bag jeder Theil berfelben, ben wir in Bedanken abgrenzen, von allen übrigen Theilen ber Subftang zugleich unterschieben sei. Und baraus allein, bag ein Jeber fich als bentendes Wefen begreift, und daß er in Bedanten jedes anbere Wefen, bentenbes wie ausgebehntes, von fich ausschließen tann, folgt ebenfalls ficher, bag jeber Gingelne, fo betrachtet, von jeber andern bentenben und von jeber forperlichen Substang wirtlich verschieden ift.

Und felbst bei ber Annahme, Gott habe mit bem bentenben Wesen ein forperliches so eng als möglich verbunden und aus beiben gleichsam eines zusammengefügt, bleiben bie beiben Sub-

1

stanzen bennoch realiter verschieben. Denn wie eng sie Gott auch vereinigt hat, so konnte er doch nicht selbst die Macht von sich abthun, die er vorher hatte, um jene Substanzen zu trennen oder die eine ohne die andere zu erhalten. Und was Gott von einander trennen oder abgesondert erhalten kann, das ist in Wistlickleit unterschieden\*).

### \$ 61.

Die mobale Unterscheidung ift eine zweifache: bie eine gwischen bem eigentlich sogenannten Mobus und ber Substanz, beren Dobus er ift, bie anbre zwischen zwei Dobi eben ber felben Substang. Der erfte Unterschied erhellt baraus, bag mir zwar die Substanz ohne den von ihr verschiebenen Mobus flar begreifen konnen, aber nicht umgekehrt biefen Mobus ohne bie Substanz. Wie Figur und Bewegung sich mobaliter von ber forperlichen Substang unterscheiben, fo auch Bejahung und Erinnerung vom Beift. Der zweite Unterschied erhellt baraus, bag wir wohl einen Modus ohne ben anbern und umgekehrt zu erkennen vermögen, aber feinen ohne die Substang felbst, ber fie inmobnen. 3. B. wenn ein Stein sich bewegt und vieredig ift, fo tann ich wohl seine vieredige Figur ohne Bewegung und umgekehrt seine Bewegung ohne bie vieredige Figur begreifen, aber weber bie Bewegung noch biese Figur ohne bie Substanz bes Steines.

Der Unterschied aber zwischen bem Modus einer Substanz und einer anderen Substanz oder dem Modus einer anderen Substanz, wie z. B. die Bewegung eines Körpers sich von einem anbern Körper oder vom Geist unterscheidet, und wie die Bewegung vom Zweisel: dieser Unterschied muß eher real als modal heißen,

<sup>\*)</sup> hier ist mit den bundigften Worten die Grundlehre des Occafionalismus ausgesprochen. Der Uebers.

weil jene Mobi sich nicht flar erkennen laffen ohne die real verschiedenen Substanzen, deren Mobi sie sind.

#### § 62.

Die rationale Unterscheidung endlich besteht zwischen ber Substanz und einem ihrer Attribute, ohne welches sie selbst nicht begriffen werden kann, oder zwischen zwei solchen Attributen einer und derselben Substanz. Und daraus zeigt sich, daß wir die klare und deutliche Idee einer Substanz nicht bilden können, wenn wir das Attribut von ihr ausschließen, und ebenso wenig die Idee eines ihrer Attribute klar zu-erkennen vers mögen, wenn wir es von einem andern Attribute absondern.

Wenn z. B. eine Substanz aushörte zu dauern, so hörte sie auch auf zu sein. Also war sie nur durch unser Denken von ihrer Dauer unterschieden. Und alle Denkweisen, die wir als Attribute der Dinge ansehen, sind nur durch unser Denken sowohl von den Dingen, denen sie zukommen, als auch in einem und demselben Dinge von einander verschieden \*).

Ich erinnere mich, biese Art ber Unterscheidung mit ber mobalen einmal vermengt zu haben, nämlich am Ende meiner Erwiederung auf die ersten Einwürfe gegen die Betrachtungen über die Grundlegung der Philosophie; indessen hatte ich an jener Stelle keinen Anlaß, genauer hierüber zu handeln, und für meine damaligen Zwecke reichte es hin, jene beiden Arten von der realen zu unterscheiden.

<sup>\*)</sup> Die französische Uebersetzung bringt diese Stelle so: "Und überhaupt alle Attribute, vermöge deren wir von einer und derselben Sache verschiebene Borstellungen haben, wie 3. B. die Ausdehnung des Körpers und deren Theilbarkeit, unterscheiden sich vom Körper, den wir zum Object nehmen, und von einander nur dadurch, daß wir bisweisen unklar an die eine Eigenschaft ohne die andere denken." Der Uebers.

fennen fogar bie ausgebehnte leichter als rie bloge Subftai oter ausgerehnten Befchaffenbe feit, ten Begriff ber Subftan und ber Ausbehnung zu abstra Substang selbst nur burch uns Begriff wird baburch nicht beut fammenfaffen, fondern nur babi mengefaßte von allem Anderen 5 Denten und Ausbehnung Substang gelten laffen, fofern n rere verschiedene Geranten hal Rorper bei gleicher Daffe fich laßt, jest mehr nach ber gang Tiefe und balb nachher in ber e ber Breite und weniger nach ber ber Substang mobaliter unterschie

lich als jene felbst ertannt, nur besonders für fich existirende Din

:

-1 -me winthe

gegen ohne die Substanzen, benen sie inwohnen, betrachten, so würden wir sie als für sich existirende Wesen ansehen und auf diese Weise die Begriffe Mobus und Substanz verwirren.

### § 65.

Auf bieselbe Weise werben wir die verschiedenen Modi des Denkens, wie Einsicht, Einbildung, Erinnerung, Begehrung u. s. s. und ebenso die verschiedenen Modi der Ausdehnung oder die zur Ausdehnung gehören, wie alle Figuren, Lage und Bewegung der Theile am besten erkennen, wenn wir sie nur als Modi der Dinge, denen sie inwohnen, betrachten, und was die Bewegung betrist, wenn wir sie blos als Ortsveränderung nehmen und keine Untersuchung über die Kraft, die sie hervorbringt, anstellen. Doch werde ich an seinem Orte suchen, diesen Begriff der Kraft zu entwickeln.

# § 66.

Es sind noch übrig die Empfindungen, Gemüthsbewegungen und Triebe, die zwar ebenfalls sich klar erkennen lassen, wenn man sich nur sorgfältig hütet, mehr davon auszusagen, als genau genommen in unserer Borstellung liegt und dessen wir uns innerlich bewußt sind. Aber es ist sehr schwierig, dies zu beobachten, wenigstens in Betress der Empfindungen. Denn wir Alle haben von Kindheit an gemeint, Alles, was wir empfunden, seien gewisse außer unserm Geist existirende und unsren Empfindungen, b. h. den Borstellungen, die wir davon haben, ganz ähnliche Dinge. Sahen wir z. B. Farbe, so meinten wir, ein außer uns besindeliches und jener in uns empfundenen Idee der Farbe ähnliches Ding zu sehen. Und aus Gewohnheit, so zu urtheilen, meinten wir, die Sache so klar und beutlich zu sehen, daß wir sie für gewiss und unzweiselhaft hielten.



ben zu betrachten. Wenn wir zuße fühlen, so scheint es, diese rem Geist im Fuß Existirendes. der Sonne sehen, so scheint es, ber Sonne. Der Schein hat in heit. Aber Beides sind kindische lich zeigen wird.

**§** 6

Um aber hier bas Klare muffen wir sehr sorgfältig beachter Anderes der Art flar und beutlid als Empfindungen ober Gaber meint, sie seien gewisse außer so läßt sich in keiner Weise erke Sondern, wenn Einer sagt, er se sühle in einem Gliede Schmerz, wenn er sagte, er sehe ober fühle gar nicht wisse, was es sei, b. h. fühle. Berhält er sich weniger kglauben, daß er das Ding einige

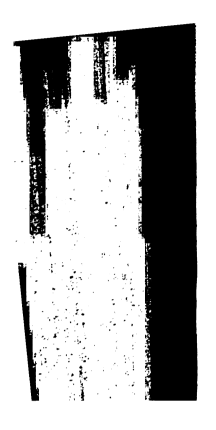
existirt, eigentlich vorstelle, so wird er gleich merten, bag er es nicht weiß.

# § 69.

Zumal wenn er bebenkt, wie ganz anders er bei dem angeschauten Körper Größe oder Figur oder Bewegung (wenigstens die örtliche, denn die Philosophen haben auch andere von der örtlichen verschiedene Bewegungen ersunden und die Natur der Bewegung dadurch weniger begreislich gemacht) oder Lage oder Dauer oder Zahl und ähnliche Beschaffenheiten des Körpers, die sich deutlich vorstellen lassen, erkennt, als Farbe oder Schmerz oder Geruch oder Geschmack, oder was sonst noch zu den Empsindungen gehört. Zwar sind wir beim Anblick eines Körpers seiner Existenz ebenso gewiß, weil er gestaltet als weil er gefärbt erscheint, aber wir erkennen weit einseuchtender, was es heißt, gestaltet sein, als gessärbt sein.

#### \$ 70.

Mithin erhellt: wenn wir sagen, wir nehmen in den Objecten Farben wahr, so ist es in der Sache ganz dasselbe, als wenn wir sagten, wir nehmen in den Objecten Etwas wahr, von dem wir gar nicht wissen, was es ist, von dem aber in uns selbst eine gewisse sehr offenbare und deutliche Empsindung herrührt, die wir Farbenempsindung nennen. Aber in der Urtheilsweise ist ein sehr großer Unterschied. Denn so lange wir nur urtheilen, es sein den Objecten (d. h. in den Dingen, was es nun auch immer für Dinge sind, von denen uns die Empsindungen zukommen) Etwas, das wir nicht kennen, so irren wir so wenig, daß wir uns vielmehr in diesem Bunkte vor dem Irrthum bewahren; denn in dem Bewußtsein, etwas nicht zu wissen, sind wir weniger leicht geneigt, in's Blaue darüber zu urtheilen. Sehen wir aber den Fall: wir meinen in den Objecten Farben wahrzunehmen, ohne



gerathen wir in ben J ben Objecten Farbe ne ganz Aehnliches, und i flar, was wir gar nicht

hier burfen wir bel unserer Irrthumer entbe unser Geist so eng an banken Raum hatte, bur empfand. Und biese Get ihm Besindliches, sondern Körper etwas Unangenes Falle Lust, und wenn ber unangenehm afficirt wurdlen, wo, und nach den versand, auch verschiedene (Empfindungen des Geschi Wärme und Kälte, des außer dem Denken Besind

Ruciald L.

Und wenn bann bie Maschine bes Rorpers, bie von ber Ratur fo eingerichtet ift, bag fie fich aus eigenem Bermogen auf verschiedene Weise bewegen tann, sich von ungefähr hierhin ober bahin wendetete und durch Zufall etwas Angenehmes erreichte ober etwas Unangenehmes vermied, fo begann der an bem Rorper baf= tenbe Beift zu merten, es sei außer ibm, mas er auf jene Beife erreichte ober vermied, und nun schrieb er biefen Objecten nicht blog Größe, Figur, Bewegung u. f. f. ju, die er ale Dinge ober Mobi ber Dinge anfah, fonbern auch Gefchmad, Geruch u. f. f., feine eigenen Empfindungen, die er als Wirkungen jener Objecte betrachtete. Und ba er Alles nur auf ben Rugen bes Rorpers bezog, in ben er versentt war, so meinte er, je mehr ober weniger er von einem Object afficirt wurde, um fo mehr ober weniger Realität sei in dem afficirenden Objecte enthalten. Daber mar nach feiner Meinung weit mehr Substang ober Rorperlichkeit in Steinen ober Metallen, als in Baffer ober Luft, weil er in jenen mehr Barte und Gewichtigkeit spurte. Ja bie Luft hielt er für gar Richts, fo lange er in ihr teinen Bind ober Ralte ober Barme wahrnahm. Und weil ihm von ben Sternen nicht mehr Licht, als von ben fleinen Flammen ber Laternen guftrablte, fo ftellte er fich befibalb vor, die Sterne feien nicht größer als jene Flammen. Und weil er weber die freisformige Drehung noch die tugelfor= mige Bestalt ber Erbe bemertte, so mochte er beshalb lieber bie Erbe für unbeweglich und ihre Oberfläche für eben halten. in tausend andere Borurtheile der Art war unser Beist von ber frühsten Kindheit an verfunken. Nachher im Knabenalter bachte er nicht baran, bag er jene Borurtheile ohne gureichenbe Brufung aufgenommen habe, sonbern als burch bie Sinne erkannt ober von der Ratur ihm angeboren ließ er sie gelten für volltommen mahr und einleuchtenb.

#### \$ 72.

Im reiferen Alter, wenn ber Geist nicht mehr bem Kerper ganz und gar unterworfen ist und nicht Alles auf ihn bezieht, sondern die wahre Beschaffenheit der Dinge, wie sie an sich sind, untersucht, entdedt er wohl, daß sehr viele jener früheren Urtheile salsch sind. Doch deßhalb entläßt er diese Urtheile nicht aus dem Gedächtniß, und so lange sie hier haften, sind sie Ursache zu mannigsaltigen Irrthümern. So haben wir uns z. B. als Kinder eingebildet, die Sterne seine sehr klein, und wenn jest auch die astronomischen Gründe uns einleuchtend die ungeheure Größe der Sterne beweisen, so gilt doch jene vorgesaßte Meinung immer noch so viel, daß es uns sehr schwer fällt, die Sterne anders als ehebem vorzustellen.

# § 73.

Dazu tommt, daß unser Geist auf einige Dinge nicht ohne Schwierigkeit und Ermüdung achten kann, und am schwierigsten von allen Objecten ist eben die Betrachtung solcher, die weder den Sinnen noch selbst der Einbildung gegenwärtig sind; sei es nun, weil seine Natur wegen ihrer Berbindung mit dem Körper eine solche Beschaffenheit hat, sei es, weil er in der Kindheit, wo er sich bloß mit Objecten der Sinne und der Einbildung beschäftigte, sich eine größere Uedung und Leichtigkeit angeeignet hat, über die sinnlichen Dinge zu denken als über die andern. Daher begreisen so Biele die Substanz nur als Object der Einbildung, als körperliches und sogar sinnliches Ding. Denn sie wissen nicht, daß sich nur solche Objecte einbilden lassen, die in der Ausbehnung, Bewegung, Gestalt bestehen, während boch viele andere Objecte denkbar sind. So meinen sie, es gebe keine andere Substanzen als Körper und keine andere Körper als sinnliche. Und weil



#### 201

wir, wie später sich deutlich zeigen wird, kein Wesen, wie es an sich ist, bloß durch die Sinne erkennen, so kommt es, daß die meisten in ihrem ganzen Leben nur unklare Einsichten haben.

# § 74.

Endlich bringt es die Nothwendigkeit der Rede mit sich, daß wir alle unsere Begriffe an Worte, wodurch wir sie ausdrücken, heften und sie mit den Worten zugleich dem Gedächtniß anverstrauen. Da wir uns nun nachher leichter an die Worte als an die Sachen erinnern, so haben wir fast nie den Begriff einer Sache so deutlich, daß wir ihn von allem Wortbegriff absondern können. Und die Gedanken fast aller Menschen haben mehr mit den Worten, als mit den Dingen zu thun, so daß sie sehr häusig unverstandenen Worten ihren Beisall geben, weil sie meinen, sie hätten sie einst verstanden oder von Andern, die sie richtig begriffen, empfangen.

Alle biese Erklärungen, so wenig ich fie an bieser Stelle genau barlegen kann, benn ich habe bie Natur bes menschlichen Körpers noch nicht auseinandergesett und noch nicht bewiesen, daß übershaupt ein Körper existirt, scheinen boch begreistich genug, um mit ihrer Gulse die klaren und beutlichen Begriffe von den dunkeln und unklaren zu unterscheiden.

# §. 75.

Also um ernsthaft zu philosophiren und die Wahrheit aller erkennbaren Dinge zu erforschen, muffen vor allem die Borurtheile abgelegt werden, oder man muß sich sorgfältig hüten, den überslieferten Meinungen Glauben zu schenken, es sei denn, daß wir sie nach einer neuen Brüfung als wahr befunden.



auch ein Gott ist, von Betrachtung seiner Eigen erforscht werben könne, die baß außer ben Begriffen Kenntniß vieler ewiger baß aus Nichts Nichts neiner körperlichen obe Natur, eben so bie geweiren, wie bes Schmerzes obgleich wir noch nicht iafsciren.

Und wenn wir dieses vergleichen, so werden wir Dingen klare und beutlich

In biefen wenigen C fächlichften Principien ber

Dazu muffen wir ur prägen: baß bie göttlich Aber in ben Dingen, worüber die Religion Richts lehrt, barf ber Philosoph Richts für wahr gelten laffen, bas er nicht als wahr eingesehen hat, und wenn er ben Sinnen mehr Glauben schenkt, so heißt dies so viel, als den unbe-bachten Urtheilen bes kindischen Alters mehr trauen, als ber reifen Bernunft.

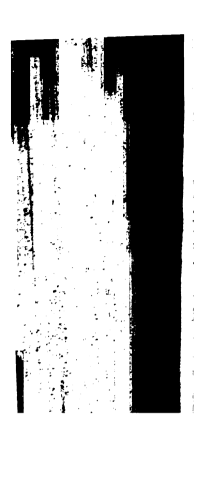
.

The second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of th

Service of the service of



•



Course Carlon Contraction

U. C. BERKELEY LIBRARIES

CO46096433

793

F5

V.1

THE UNIVERSITY OF CALIFORNIA LIBRARY